
Año 2025
Volumen 11

Revista de la Facultad de Filosofía y Humanidades  
de la Universidad Católica de Córdoba



EL ASALTO DE LO IMPENSADO



213

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

La Ilusión del Usuario: Cómo cuestionar al 
Dualismo con una Teoría Funcionalista  

de la Conciencia

The User Illusion: How to Challenge Dualism with a 
Functionalist Theory of Consciousness

A Ilusão do Utilizador: Como questionar o Dualismo 
com uma Teoria Funcionalista da Consciência

Lourdes Bagaloni1

“la evolución nos ha dado un don  
que sacrifica la verdad literal a cambio de utilidad”. 

(Dennett, 2017, p. 368)

Resumen 
En este trabajo se presentará una explicación funcionalista de la conciencia, contrastán-
dola con el dualismo en el marco del problema mente-cuerpo. Mientras que el dualismo 
profiere que existen dos sustancias separadas (estados mentales y estados físicos) que 
interactúan entre sí, el funcionalismo profiere que los estados mentales se definen por 
su rol funcional dentro de un sistema. Luego de analizar estas posturas se argumentará 
que la metáfora de “ilusión del usuario” de Daniel Dennett -presentada en trabajos como 
De las Bacterias a Bach y Viceversa y Dulces Sueños- nos provee una explicación más 
coherente de la conciencia al reinterpretar este fenómeno como un producto evolutivo 
de utilidad práctica y no como una entidad ontológicamente inaccesible.

1 Estudiante de la Licenciatura y el Profesorado en Filosofía en la Universidad Nacional de Córdoba (FFyH). 
Contacto: lourdesbagaloni18@gmail.com

Recibido: 17/03/2025 -  Aceptado: 19/06/2025
Publicado por la Facultad de Filosofía y Humanidades de la Universidad Católica de Córdoba, República Argentina. 
Artículo publicado bajo Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-
SinDerivar 4.0. © Universidad Católica de Córdoba.

mailto:lourdesbagaloni18@gmail.com


214

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Palabras clave: dualismo, funcionalismo, conciencia, problema mente-cuerpo, materia-
lismo, Daniel Dennett, ilusión del usuario

Abstract
This paper will present a functionalist explanation of consciousness, contrasting it with 
dualism in the context of the mind-body problem. While dualism asserts that there are 
two separate substances (mental states and physical states) that interact with each 
other, functionalism asserts that mental states are defined by their functional role within 
a system. After analysing these positions, it will be argued that Daniel Dennett’s meta-
phor of the “user illusion”-presented in works such as From Bacteria to Bach and Back 
and Sweet Dreams-provides us with a more coherent explanation of consciousness by 
reinterpreting this phenomenon as an evolutionary product of practical utility rather 
than as an ontologically inaccessible entity.
Keywords: dualism, functionalism, consciousness, mind-body problem, materialism, Da-
niel Dennett, user illusion

Resumo
Este trabalho apresentará uma explicação funcionalista da consciência, contrastando-a 
com o dualismo no âmbito do problema mente-corpo. Enquanto o dualismo afirma que 
existem duas substâncias separadas (estados mentais e estados físicos) que interagem 
entre si, o funcionalismo afirma que os estados mentais são definidos pelo seu papel 
funcional dentro de um sistema. Após analisar essas posições, argumentaremos que a 
metáfora da «ilusão do utilizador» de Daniel Dennett - apresentada em trabalhos como 
De Bactérias a Bach e Vice-versa e Sonhos Doces - nos fornece uma explicação mais 
coerente da consciência ao reinterpretar esse fenómeno como um produto evolutivo de 
utilidade prática e não como uma entidade ontologicamente inacessível.
Palavras-chave: dualismo, funcionalismo, consciência, problema mente-corpo, materia-
lismo, Daniel Dennett, ilusão do utilizador

Una revisión histórica del dualismo
René Descartes no fue el primer pensador en intentar describir la mente humana, sin 

embargo su perspectiva caló profundo en todas las ideas posteriores sobre el tema. Sus 
investigaciones pioneras en anatomía cerebral dieron pie a grandes avances científicos 
en su época. No obstante, las herramientas disponibles (cuerdas, poleas, fluidos cir-
culando por tuberías) eran todavía demasiado rudimentarias para concebir un modelo 
materialista de la mente (Dennett, 2017, p. 368). No es lógico reprocharle que llegara a 
la conclusión de que la mente -que conocía tan bien introspectivamente-, debía ser algo 
distinto de lo material.



215

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Sin embargo, como nos dice Dennett (2017) hubo un error fundamental: asumir que 
su punto de vista en primera persona era un acceso epistémico directo e incluso infalible 
a la conciencia. Esto desencadenó, claro está, un malentendido contaminó su investiga-
ción desde el inicio (p. 368). Observar el tejido cerebral le ofrecía información totalmente 
pobre en comparación con la introspección sobre sus propios estados mentales.

Desde entonces, filósofos, psicólogos y otros científicos se han basado en gran me-
dida en la introspección como, al menos, una fuente abundante de pistas (y problemas), 
aplazando la pregunta de cómo es posible este maravilloso tesoro. Al fin y al cabo, es 
“evidente por sí mismo”; nuestras mentes conscientes están repletas de “ideas”, “sen-
saciones” y “emociones”, de las cuales tenemos un “conocimiento por familiaridad” que 
supera en intimidad e incorregibilidad a cualquier otro tipo de conocimiento (algo en lo 
que están de acuerdo muchos pensadores) (Dennett, 2017, p. 368).

Esta confianza en lo aparentemente “evidente” expone, desde la perspectiva den-
nettiana, la falacia central del proyecto cartesiano: al elevar la introspección a método 
privilegiado para estudiar (o acceder) la conciencia, se consolidó la premisa implícita -y 
nunca demostrada- de que lo subjetivo existe en un registro distinto al de los procesos 
físicos. La ironía histórica no se puede eludir: lo que Descartes y la tradición posterior ce-
lebraron como el terreno más firme del conocimiento -la experiencia en primera perso-
na- se revela como el principal problema metodológico para acercarnos científicamente 
a la mente. Dennett desmonta esta herencia dualista, señalando cómo su persistencia 
ha retrasado el desarrollo de un marco naturalista.

El problema mente-cuerpo
Asumiendo que existe una distinción entre entidades físicas e inmateriales, el pro-

blema mente-cuerpo podría resumirse bajo esta pregunta, ¿cuál es la relación entre pro-
piedades mentales y propiedades físicas?

Si nos guiamos por el sentido común, los seres humanos poseen (o parecen poseer) 
tanto propiedades físicas como mentales. Las propiedades físicas incluyen caracterís-
ticas como el tamaño, el peso, la forma, el color y el movimiento a través del espacio 
y el tiempo. Sin embargo, también exhiben (o parecen exhibir) propiedades mentales, 
las cuales no solemos atribuir a los objetos meramente físicos. Entre estas propieda-
des se encuentran la conciencia-que abarca la experiencia perceptiva, las emociones y 
otros estados subjetivos-y la intencionalidad, que comprende creencias, deseos y otras 
disposiciones mentales. Además, estas propiedades son experimentadas por un sujeto 
(Robinson, 2023).

Las propiedades físicas son públicas, en el sentido de que, en principio, son igual-
mente observables por cualquiera (accesibles intersubjetivamente). Algunas propieda-
des físicas –como las de un electrón– no son directamente observables en absoluto, 
pero están igualmente disponibles para todos, en el mismo grado, con equipo y técnicas 



216

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

científicas. No ocurre lo mismo con las propiedades mentales. Puede que yo sea capaz 
de saber que otra persona siente dolor por su comportamiento, pero sólo esa persona 
puede sentirlo directamente. Los eventos mentales conscientes son privados para el 
sujeto, que tiene un acceso directo a ellos (Robinson, 2023). Esta visión del problema 
mente-cuerpo se ha nombrado a lo largo de la historia como “dualismo”. El término “dua-
lismo” tiene diversos usos en la historia del pensamiento. En general, la idea es que, 
para un dominio particular, existen dos tipos o categorías fundamentales de cosas o 
principios. Esta postura contrasta con el monismo, que es la teoría de que sólo hay un 
tipo o categoría fundamental de cosa o principio (Robinson, 2023).

El funcionalismo
Frente a los problemas que enfrentan las teorías dualistas, el funcionalismo surge 

como una alternativa que redefine los estados mentales en términos de sus funciones 
dentro de un sistema más amplio. Según éste conjunto de teorías, los estados mentales 
se identificarían por lo que hacen, más que por lo que están hechos (Churchland, 1984, 
p. 65).

Según el funcionalismo, el rasgo esencial o definitorio de los estados mentales es el 
conjunto de relaciones causales que mantiene con 1) los efectos ambientales sobre el 
cuerpo, 2) otros tipos de estados mentales, y 3) la conducta del cuerpo. Lo característi-
co del dolor, por ejemplo, es que es el resultado de una lesión o traumatismo corporal; 
provocando angustia, incomodidad y alguna forma de razonamiento práctico destinado 
a aliviar la sensación. A su vez, da lugar a que una persona se intranquilice, se proteja 
y lleve a cabo cuidados en la zona afectada. En este caso, todo estado que cumpla con 
esa lista de funciones, es un dolor (Churchland, 1984, p. 65).

Es posible que esto recuerde al conductismo, -ya que esta concepción es heredera 
de aquella-, aunque existe una diferencia fundamental entre ambas teorías. Mientras 
que el conductista define todo tipo de estado mental exclusivamente en términos de 
estímulo ambiental y respuesta en forma de conducta, el funcionalista niega ésto. Al 
modo de ver de los funcionalistas, la caracterización adecuada de casi todos los es-
tados mentales supone una referencia a una variedad de otros estados con los cuales 
tienen una conexión causal. De modo que una definición que intente reducir los estados 
mentales a estímulos-respuesta observables públicamente, como hace el conductismo, 
sería incurrir en una postura reduccionista (Churchland, 1984, p. 65).

A su vez, en el funcionalismo lo que hace que algo sea un estado mental de un tipo 
particular no depende ni de su constitución interna ni de la conducta por separado, sino 
más bien de la forma en que funciona o el papel que desempeña en el sistema del que 
forma parte (Levin, 2023). Supongamos que en los seres humanos existe algún tipo de 
actividad neuronal específica que desempeña esta función (por ejemplo, la estimulación 
de las fibras C). Si esto es así, según los funcionalistas, los humanos pueden sentir dolor 
simplemente por someterse a una estimulación de las fibras C.



217

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Esta teoría permite que criaturas con constituciones físicas muy diferentes también 
posean estados mentales: si existen estados basados en silicio de hipotéticos androides 
que también cumplen estas condiciones, entonces estas criaturas también pueden sentir 
dolor. Los estados mentales pueden manifestarse mediante distintos tipos de estados 
físicos en diferentes tipos de criaturas, o manifestarse de forma múltiple. Como suelen 
decir los funcionalistas, el dolor puede manifestarse mediante distintos tipos de estados 
físicos en diferentes tipos de criaturas, o manifestarse de forma múltiple (Levin, 2023).

Dentro del marco funcionalista, Daniel Dennett (2017) lleva la discusión un paso más 
allá al cuestionar la misma noción de una experiencia subjetiva fundamental. La pro-
puesta de la ‘ilusión del usuario’ plantea que la conciencia no es una realidad intrínseca, 
sino una construcción funcional del cerebro. Mientras algunas posturas dualistas sos-
tienen que es importante tener en cuenta los aspectos irreductibles de la experiencia, 
Dennett argumenta que los qualia son productos de nuestras prácticas cognitivas y no 
poseen una existencia independiente.

El problema fácil y el problema difícil de la conciencia
Antes de explicar la metáfora de la ilusión del usuario me gustaría hacer un parén-

tesis. ¿Cómo abordamos científicamente un objeto de estudio que parece a priori estar 
caracterizado por su subjetividad?. Para De Brigard (2017, p. 34) debemos tomar la dis-
tinción de David Chalmers entre el problema fácil y el problema difícil de la conciencia. 
Tomaré ésta distinción con el objetivo de explicitar las distintas aristas del problema.

Dentro del “problema fácil” encontramos preguntas como ¿de qué manera el ser 
humano discrimina percepciones?, ¿por qué reacciona apropiadamente frente a uno 
u otro estímulo? y ¿cómo forma el cerebro una representación somato-sensorial?. El 
problema difícil, en contraposición, es el de averiguar cómo un sistema físico como el 
cerebro (cuya naturaleza y operaciones son analizadas desde el punto de vista objetivo 
de la neurociencia) puede dar lugar a experiencias subjetivas, cuyo acceso se encuentra 
vedado al sistema que lo experimenta (De Brigard, 2017, p. 34).

Ahora bien, si aceptamos esta distinción, ¿cómo podemos estudiar un fenómeno 
intrínsecamente subjetivo? Dice Arias Dominguez (2016) al respecto:

¿No es precisamente la conciencia esencialmente subjetiva, no se trata de algo 
que pertenece indefectiblemente a un individuo, que le es privada, que resulta 
privativa y exclusiva, que está necesariamente dotada de un punto de vista parti-
cular, de una peculiar perspectiva? Parece indudable: la ciencia no estudia nada 
similar (p. 470).

Según Arias Domínguez el proyecto de Dennett parecería encajar estas dos piezas: 
objetividad y conciencia, situándolas en el mismo plano. De tal manera, si la ciencia 
no se adapta al objeto de estudio, adaptemos el objeto a los estándares que tenemos 
disponibles (p. 470). 



218

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

No son pocos los filósofos que, desde mediados de los setenta en adelante (y si-
guiendo a Nagel), entienden que la perspectiva objetivista de Dennett dejaría afuera los 
rasgos fundamentales de la conciencia -precisamente, lo que “debería explicar”- (Arias 
Dominguez, 2016, p. 470) y que, por lo tanto, no provee una explicación satisfactoria.

La teoría de la conciencia de Dennett tiene varias aristas: su postura heterofenome-
nológica para estudiar los estados mentales en tercera persona, el modelo de versiones 
múltiples, su intento de desautorizar a los qualia para una explicación satisfactoria en 
ciencias cognitivas y la metáfora de la conciencia como una ilusión de la mente. No obs-
tante, lo que tienen en común todos estos argumentos entre sí es que critican la noción 
heredada de la conciencia como un “Teatro Cartesiano”, implícita en variedad de teorías.

Para Dennet, en palabras de Arias Domínguez, ésta metáfora refiere a la idea de que 
en la experiencia consciente se presenta todo junto, como proyectado sobre una pan-
talla situada frente a un hipotético espectador (Arias Domínguez, 2016, p. 477). A partir 
de aquí podríamos desarrollar el modelo de versiones múltiples, pero por la extensión 
propia de este trabajo, retrataré la metáfora de la ilusión del usuario como crítica a la 
concepción heredada del “teatro cartesiano”.

La conciencia como una evolucionada ilusión del usuario
Hacia la página 344 de De Las Bacterias a Bach (2017), Dennett introduce la “ilusión 

del usuario” como una metáfora explicativa de la conciencia. A grandes rasgos, esta 
noción implica que la conciencia no es una realidad fundamental, sino una construc-
ción funcional del cerebro. Para Dennett, considerar la conciencia como una “ilusión 
del usuario” significa negar que los qualia sean entidades privadas e inefables. Si las 
características cualitativas de nuestros estados mentales no poseen una existencia in-
dependiente, sino que emergen como herramientas funcionales, entonces la conciencia 
no es más que un conjunto de ilusiones generadas por el cerebro para optimizar nuestra 
interacción con el entorno. En este sentido, la conciencia no sería más misteriosa que 
procesos como la reproducción o el metabolismo, sino un fenómeno biológico moldea-
do por la evolución.

Muchas personas opinan que la conciencia es un misterio, el espectáculo de magia 
más maravilloso que se pueda imaginar, una serie interminable de efectos especiales 
que desafían toda explicación racional. Para mí, están equivocadas: la conciencia es un 
fenómeno físico, biológico, como el metabolismo, la reproducción o la autorreparación, 
de un ingenio exquisito en su funcionamiento, pero no milagroso, ni siquiera misterioso 
(Dennett, 2006, p. 75).

En palabras de Dennett, la conciencia se parece a la magia que se lleva a cabo en 
un escenario: es un conjunto de fenómenos que explotan nuestra credulidad y hasta 
nuestros deseos de que nos dejen con la boca abierta. Se suele decir que si logramos 
explicar la conciencia, los seres humanos quedaremos disminuidos, reducidos a meros 
robots u objetos. (Dennett, 2006, p. 75).



219

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Ahora bien, ¿qué es la ilusión del usuario?. Para hacer una analogía, (y en palabras 
de Dennett) la interfaz de usuario de una aplicación existe para que la competencia sea 
accesible a los usuarios (las personas) que no saben, ni les hace falta, los intrincados 
detalles de su funcionamiento. Las ilusiones de usuario de todas las aplicaciones alma-
cenadas en nuestros cerebros existen por la misma razón: hacen que nuestras compe-
tencias sean más o menos accesibles a los usuarios (otras personas) que no saben, 
ni  les  hace  falta,  sus  intrincados  detalles.  Luego las  usamos  nosotros mismos, 
aproximadamente en las mismas condiciones, como huéspedes en nuestros cerebros 
(Dennett, 2006, p. 345).

Esta práctica de compartir información mediante acciones comunicativas con los 
demás, ofreciendo y pidiendo razones, es lo que crea nuestras “ilusiones de usuario” 
personales. Todos los organismos, desde las células hasta los elefantes, poseen un ru-
dimentario «sentido de uno mismo» (Dennett, 2006, p. 347).

Entonces, ¿cómo se generan nuestras ilusiones de usuario? Nuestros hábitos de 
autojustificación (autoapreciación, autocrítica, autoconfianza, autoconsuelo, etc.) son 
patrones de pensamiento y comportamiento que desarrollamos al absorber memes 
culturales. Entre ellos, destacan los hábitos de auto-acusación y autocrítica, que nos 
permiten planificar con antelación, evaluar opciones y resolver problemas antes de en-
frentarlos directamente, ya sea dialogando con otros o ensayando mentalmente distin-
tos escenarios. No solo los verbalizamos, sino que también los imaginamos, los mode-
lamos en nuestra mente y buscamos fallos en ellos. Es decir: somos criaturas sociales 
que utilizan herramientas cognitivas para diseñar actos futuros de manera deliberada 
(Dennett, 2006, p. 344).

Cuestionando el dualismo y la naturaleza de los qualia
Si los qualia pueden explicarse de manera funcional, en tercera persona, y sin ape-

lar a su existencia independiente, entonces la visión cartesiana de la mente se vuelve 
insostenible. Las investigaciones más recientes sugieren que muchas de las intuiciones 
dualistas son producto de diversos sesgos cognitivos y no de una explicación satisfac-
toria sobre una supuesta división entre la mente y el cuerpo.

Estudios han demostrado que solemos sobredimensionar la riqueza de nuestras 
percepciones conscientes (Cohen y Dennett, 2011, p. 360). Estos autores proponen que 
una teoría formalmente científica tiene que explicar de qué manera funciones como la 
atención, la memoria de trabajo y la toma de decisiones interactúan y se unen a una 
forma de experiencia consciente.

Cualquier teoría de este tipo deberá tener predicciones claras y comprobables que 
en principio pueden ser verificadas o falsadas (Cohen y Dennett, 2011, p. 360). Lo más 
importante es que tales teorías no afirmen que la conciencia es un estado cerebral único 
que ocurre independientemente de la función.



220

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

En cambio, este enfoque se coloca en las funciones mismas y cómo interactúan y se 
unen para formar la conciencia.

En nuestra percepción cotidiana, nos parece ver, oír y notar la causalidad directa-
mente, tal como lo señaló David Hume. Observamos cómo una piedra rompe una ven-
tana o escuchamos el sonido de un timbre tras pulsarlo, lo que nos lleva a inferir una 
relación causal inmediata. Sin embargo, lo que realmente experimentamos de manera 
directa es una mera secuencia temporal: un evento A seguido de un evento B, sin que 
nuestra percepción nos proporciona evidencia intrínseca de que A causa B (Dennett, 
2017,  p. 358).

Como bien argumentó Hume, la impresión de causalidad que experimentamos no 
proviene de la realidad externa, sino de nuestra propia cognición. Esta sensación es 
el resultado de un hábito de expectativas adquirido a lo largo de nuestra experiencia 
diurna. Hume sostenía que estos hábitos se aprenden durante la infancia, pero investi-
gaciones contemporáneas sugieren que poseemos un sentido causal innato, un meca-
nismo cognitivo similar a un reflejo que nos predispone a interpretar ciertas secuencias 
de estímulos como relaciones causales (Dennett, 2017, p. 358). Cuando percibimos un 
evento A, estamos naturalmente inclinados a anticipar B; y cuando B ocurre, atribuimos 
erróneamente esta reacción perceptual a una causalidad objetiva que creemos estar 
experimentando de manera directa (Dennett, 2017, p. 358).

Esta interpretación refleja el mecanismo cognitivo subyacente que sustenta nuestra 
percepción de causalidad y la discrepancia entre la experiencia fenomenológica y la 
explicación científica de los procesos mentales (Dennett, 2017, p. 358). Lo que más im-
porta no es el qué, sino el cómo: cómo responden nuestros cerebros es lo que nos causa 
que proyectemos una propiedad ilusoria en el mundo.

Existen propiedades químicas y estructurales en la glucosa (imitadas en la sacarina 
y otros edulcorantes artificiales) que desencadenan la percepción de dulzura en nuestro 
sistema nervioso. Sin embargo, la “dulzura intrínseca y subjetiva” que experimentamos 
no es una recreación interna ni un modelo de esas propiedades químicas, ni tampoco 
una cualidad especial de nuestras mentes incorporadas con la que adornamos el mun-
do perceptible (Dennett, 2017, p. 359).

En realidad, la dulzura no es una propiedad en sí misma, sino una ilusión benigna. 
Nuestros cerebros nos han engañado haciéndonos creer que existe una cualidad intrín-
seca, única y especial en ciertos alimentos: la dulzura. Podemos identificarla, recordarla 
y hasta soñarla, pero nunca describirla completamente; es inefable e inanalizable (Den-
nett, 2017, p. 359).

Conclusión
En este trabajo se ha trazado un camino crítico desde el dualismo cartesiano hasta 

la teoría funcionalista de la conciencia planteada por Dennett, vinculando cómo la me-
táfora de la ilusión del usuario no sólo desafía la tradición del problema mente-cuerpo, 



221

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

sino que redefine la conciencia como un producto evolutivo funcional. Hemos dicho que 
el dualismo, aunque fruto de la intuición, es incapaz de dar una explicación satisfactoria 
de la conciencia. La ilusión del usuario desmonta el “teatro cartesiano” al revelar que los 
qualia no son “propiedades intrínsecas”, sino estados funcionales explicables de manera 
objetiva.

Al igual que lo dulce no reside en el azúcar mismo sino en una interacción quími-
co-cerebral, la conciencia también es un estado funcional: emerge de patrones cogniti-
vos orientados a mejorar nuestra adaptación y no de una sustancia mental. Hemos visto 
que la teoría dennettiana sitúa a la conciencia en el mismo plano que otros procesos 
biológicos y la define como un proceso complejo moldeado por la selección natural para 
generar modelos del mundo. Explicar este fenómeno a través de la metáfora de la ilusión 
no es un intento de verla como un error del cual es imposible escapar, sino como un ata-
jo cognitivo que simplifica la percepción y la toma de decisiones. Finalmente, con esta 
crítica se disuelve la dicotomía entre lo subjetivo y lo objetivo, permitiéndonos entender 
a la conciencia como una herramienta útil que nos ayuda a sobrevivir.

Referencias bibliográficas 
Arias Domínguez, A. (2016). El problema de la conciencia en la filosofía de la mente y 

las ciencias cognitivas: Replanteamiento del núcleo del debate y valoración crítica 
de los principales marcos teóricos [Tesis doctoral, Universidad Complutense de 
Madrid].

Churchland, P. M. (1984). Materia y conciencia: Introducción contemporánea a la filosofía 
de la mente. Gedisa.

Cohen, M., & Dennett, D. C. (2011). Consciousness cannot be separated from function. 
Trends in Cognitive Sciences, 15(8), 358–364.

De Brigard, F. (2017). El problema de la conciencia para la filosofía de la mente y la psi-
quiatría. Ideas y Valores, 66(Supl. 3), 15–45.

Dennett, D. C. (2006). Dulces sueños: Obstáculos filosóficos para una ciencia de la con-
ciencia (1.ª ed.). Katz.

Dennett, D. C. (2017). De las bacterias a Bach y vuelta (M. Figueras, Trad.). Pasado & 
Presente.

Levin, J. (2023). Functionalism. En E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The Stanford En-
cyclopedia of Philosophy (Edición de verano 2023). https://plato.stanford.edu/
archives/sum2023/entries/functionalism/

Robinson, H. (2023). Dualism. En E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The Stanford Ency-
clopedia of Philosophy (Edición de primavera 2023). https://plato.stanford.edu/
archives/spr2023/entries/dualism/

https://plato.stanford.edu/archives/sum2023/entries/functionalism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2023/entries/functionalism/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/dualism/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2023/entries/dualism/

