Revista < ISSN 2469-0075

Pelicano

Revista de la Facultad de Filosofia y Humanidades
de la Universidad Catélica de Cérdoba

carouca - #EDUCC Afio 2025

DECIORIDERA A Volumen 11



EL ASALTO DE LO IMPENSADO




Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

El oyente de |la Palabra y el mundo del texto
en la hermenéutica de Paul Ricoeur

The Listener of the Word and the World of the Text in
the hermeneutics of Paul Ricoeur

O ouvinte da Palavra e o mundo do texto na
hermenéutica de Paul Ricoeur

Valeria Esther Secchi’

Resumen

La hermenéutica de Ricoeur constituye una alternativa valorable para el acceso a los
textos sagrados, a partir de dos presupuestos fundamentales: la actitud de escucha de
la predicacion cristiana y la condicién poética de las Sagradas Escrituras. El primero
implica, fundamentalmente, la renuncia consciente a una posicién de dominio, la cual
se enriquece con la nocién de epokhé o “distanciamiento”. Este despojar o despojarse
es un acto, simultdneamente, ético y especulativo, en virtud del cual, la hermenéutica
biblica se aleja de la universalidad de las afirmaciones metafisicas y se ocupa de los
discursos originarios de la fe religiosa. El segundo introduce la categoria denominada
‘mundo del texto", que permite visualizar de qué modo la literatura de ficcién o poiética
logra suprimir el caracter ostensivo o mostrativo de la referencia. En relacion con este
apartado se introducen dos cuestiones de notable resonancia griega: el problema de
la escritura, planteado por primera vez en el Fedro platonico, y la nocién de mimesis
aristotélica que culmina en la idea de ficcién. La reinterpretacién de ambos aportes le
posibilita a Ricoeur mostrar que comprender un texto y comprenderse ante el texto con-

' Valeria Esther Secchi. Doctora en Filosofia (UNC). Prof. Tit. Hist. de la Filosofia Antigua y Medieval (UCC).
Prof. Asist. Filosoffa Antigua (UNC). Dir. del proyecto: ‘La sabiduria como terapéutica y modo de vida. La
propuesta platénica y su recepcion en Clemente de Alejandria, Origenes y Gregorio de Nisa" (UCC). ORCID:
0000-0002-9812-6802. Contacto: valeriascchi@gmail.com

@ @ @ Recibido: 12/02/2025 - Aceptado: 07/08/2025
Publicado por la Facultad de Filosofia y Humanidades de la Universidad Catdlica de Cérdoba, Republica Argentina.
BY NC ND

Articulo publicado bajo Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-
SinDerivar 4.0. © Universidad Catdlica de Cdrdoba.

174


mailto:valeriascchi@gmail.com

Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

siste en abandonar la inmanencia de los caracteres escritos y propiciar la transferencia
del texto a la vida.

Palabras clave: hermenéutica, poética, mimésis, ficcion

Abstract

Ricoeur's hermeneutics constitutes a valuable alternative for accessing sacred texts,
based on two fundamental premises: the attitude of listening to Christian preaching and
the poetic condition of the Holy Scriptures. The first fundamentally involves the cons-
cious renunciation of a position of dominance, which is enriched by the notion of epokhé
or “distancing.” This stripping or stripping away is an act that is simultaneously ethical
and speculative, by virtue of which biblical hermeneutics moves away from the univer-
sality of metaphysical assertions and engages with the original discourses of religious
faith. The second introduces the category called “textual world," which allows us to see
how fiction or poetic literature manages to suppress the ostensive or demonstrative
nature of reference. In relation to this section, two issues of notable Greek resonance are
introduced: the problem of writing, first raised in Plato's Phaedrus, and the notion of Aris-
totelian mimésis that culminates in the idea of fiction. The reinterpretation of both con-
tributions enables Ricoeur to show that understanding a text and understanding oneself
in relation to the text involves abandoning the immanence of the written characters and
facilitating the transfer of the text to life.

Keywords: hermeneutics, poetics, mimésis, fiction

Resumo

A hermenéutica de Ricoeur constitui uma alternativa valiosa para 0 acesso aos textos
sagrados, a partir de dois pressupostos fundamentais: a atitude de escuta da pregagao
crista e a condigdo poética das Sagradas Escrituras. O primeiro implica, fundamental-
mente, a renlincia consciente a uma posigao de dominio, a qual se enriquece com a
nogao de epokhé ou “distanciamento”. Este despir ou despir-se é um ato, simultanea-
mente, ético e especulativo, em virtude do qual, a hermenéutica biblica se afasta da
universalidade das afirmagdes metafisicas e se ocupa dos discursos originarios da fé
religiosa. O segundo introduz a categoria denominada ‘mundo do texto", que permite
visualizar de que modo a literatura de ficgdo ou poética consegue suprimir o carater
ostensivo ou demonstrativo da referéncia. Em relagao a esta segao, introduzem-se duas
questdes de notdvel ressonancia grega: o problema da escrita, levantado pela primeira
vez no Fédro platénico, e a nogao de mimésis aristotélica que culmina na ideia de ficgao.
A reinterpretagdo de ambas as contribui¢des possibilita a Ricoeur mostrar que com-
preender um texto e compreender-se diante do texto consiste em abandonar a imanén-
cia dos caracteres escritos e propiciar a transferéncia do texto para a vida.

Palavras-chave: hermenéutica, poética, mimésis, ficgao

175



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

Introduccion

Paul Ricoeur (1913-2005) despliega una hermenéutica de tradicién judeocristiana
que invita a pensar el fenémeno religioso no de manera aislada, sino a partir de su vin-
culacion con la literatura, la creacion poética y la comprension filoséfica de la realidad.
Se trata de pensar y, al mismo tiempo, de transmitir, mediante la elaboracion racional,
una riqueza de significacién que siempre la ha precedido. Pues, siguiendo el fragmento
93 de Heréclito: “El soberano cuyo ordculo estd en Delfos no dice, ni oculta, sino que
da indicios (o significa)”. Ricoeur considera que los textos, en particular los religiosos,
requieren ser interpretados, ya que por su potencial semantico revisten —como el oracu-
lo—la condicién de decir y no decir, de mostrar y ocultar (cf. Ricoeur, 2015, pp. 343, 349)

Ahora bien, esta particularidad del texto religioso no debe desembocar en las si-
guientes confusiones: esperar que la fe de respuestas a las preguntas abiertas por la fi-
losofia o, por el contrario, que la filosoffa sea la respuesta a los problemas de fe. Con res-
pecto a esto, Ricoeur se cuida de aplicar el esquema de pregunta-respuesta a la relacion
entre filosofia y fe biblica, ya que es preciso reconocer que, en algunas circunstancias,
también la filosofia asume el caracter de respuesta, asi como que la fe frecuentemente
se plantea como un interrogante (cf. Ricoeur, 2008, p. 192)

Para comprender la relacién entre fe y filosofia es preciso reconocer la diferencia
entre problema y llamado. Formular un problema e intentar resolverlo es parte central de
la tarea filosofica. En cambio, un llamado es algo que se recibe, no como algo que viene
desde uno mismo, sino —para el creyente judio o cristiano— de una Palabra recogida en
las Escrituras y trasmitida por las tradiciones que resultan de ellas, las cuales no agotan
la riqueza inextinguible de la Palabra.

Desde esta perspectiva, se intentard mostrar que la propuesta de Ricoeur constituye
una alternativa hermenéutica valorable para el acceso a los textos sagrados, a partir de
dos presupuestos fundamentales: la actitud de escucha de la predicacion cristiana y la
condicién poética de las Sagradas Escrituras. El primero implica, fundamentalmente,
la renuncia consciente a una posicion de dominio por parte del sujeto y el sequndo
introduce la categoria denominada “mundo del texto”, la cual se erige en el corazén de la
propuesta hermenéutica del autor.

El trabajo se estructura en dos apartados, teniendo en cuenta los presupuestos arri-
ba mencionados. En la primera parte, la actitud de la escucha se enriquece con las
nociones de hybris y epokhé, las cuales permiten la contextualizacion histérica de la
problematica y, a la vez, abren y orientan la tarea del intérprete que no sélo es un critico
literario o un tedlogo sino, también, un creyente. Esta tarea se desarrolla en el interior
del circulo anselmiano de “creer para comprender y comprender para creer’, con la es-
peranza de alcanzar la “transferencia del texto a la vida". En la sequnda parte, se intro-
duce la categoria “‘mundo del texto”, la cual denota que la escritura opera una suerte
de mutacion en el discurso, especialmente, en lo que concierne a la relacion entre el
sentido y la referencia. Sélo la escritura puede referirse a un mundo que no esté presen-

176



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

te. Dicha categoria permite, a su vez, aproximarse a otra clave para la comprension de
la Hermenéutica biblica ricoeuriana, la nocién de “revelacion”. En esta parte, también,
se introducen dos cuestiones fundamentales de fuerte resonancia griega: el problema
de la escritura, planteado por primera vez en el Fedro platénico, y la nocion de mimesis
aristotélica que conlleva hacia la idea de ficcion. Ambas producen una ampliacién del
mundo de lo cotidiano y son centrales para conformar la nocién de lo poético que, por
cierto, no se reduce a un género literario, sino que es capaz de incluir a todos los géneros
que componen el texto Sagrado.

A tales fines, se centrard la atencion, especialmente, en la obra de Ricoeur: Fe y
Filosofia. Problemas del lenguaje religioso (1990, 2008), donde se recolectan una serie de
articulos publicados en los afios 70, entre los cuales se destacan: “La filosofia y la espe-
cificidad del lenguaje religioso”, “Nombrar a Dios”, “La hermenéutica del testimonio” y “La
hermenéutica de la revelacion”. También se consideraran algunos capitulos de un texto
en el que se condensa el pensamiento del autor hasta fines de los afios 60: £/ conflicto
de las interpretaciones (1969, 2015), fundamentalmente, los de la dltima parte que tratan
sobre lareligion y la fe. Asi mismo se atendera a La metdfora viva (1975,2001), obra que
explica el poder que tienen ciertas ficciones de redescribir la realidad. Particularmente,
el primer capitulo dedicado a la Poética de Aristoteles. Ademas, se tendré en cuenta una
obra mas reciente: De/ texto a la accion. Ensayos de hermenéutica I/ (1986, 2002), don-
de se encuentra una coleccion de articulos que ofrecen un panorama histérico que va
desde la fenomenologia hermenéutica hasta la denominada hermenéutica de la accion.
Para la presente propuesta resultan especialmente valiosos los apartados: “La funcién
hermenéutica del distanciamiento” y “Hermenéutica filoséfica y hermenéutica biblica”.

. El oyente de la Palabra

Ricoeur se confiesa “oyente de la predicacion cristiana’, lejos de situarse en el lugar
desprejuiciado del investigador busca adentrarse en el circulo anselmiano, el cual le
exige un compromiso religioso o profesion explicita de fe (cf. Ricoeur, 2008, p. 87). De
este modo se mantiene en la suposicion de que la Palabra biblica es sensata, que vale la
pena sondearla y que su examen puede acompafar la transferencia del texto a la vida,
donde dicha palabra se verificara.

La escucha ricoeuriana constituye la razén de toda obediencia. Esta escucha es
constitutiva del hablar porque viabiliza la comprension. Se trata pues de un oir existen-
ciario o primario, ya que es un oir que comprende. En este punto Ricoeur sigue a Heideg-
ger, la escucha tiene prioridad existenciaria sobre el obedecer, del mismo modo como el
guardar silencio precede al hablar. No se trata, entonces de una obediencia en el sentido
moral, sino pre-ético. Algo asf como una disposicion que se orienta por el deseo y no por
el mero deber (cf. Ricoeur, 2015, pp. 405-406).

Esta actitud de asumirse como oyente, la cual podria parecer meramente pasiva,
implica el riesgo de aceptar la contingencia de los acontecimientos singulares y de los

177



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

textos particulares que los relatan, frente a un pensamiento que se orienta a lo universal
y necesario. En este sentido, el ser en tanto que ser, vale decir, el rango mas alto de las
categorfas especulativas no podria confundirse con el Dios de las religiones. Aqui reside
el mayor contraste entre la fe de Israel y la filosofia griega. La tradicién judia no habla
de causa, fundamento o esencia, sino que se refiere a Dios segun el drama histérico
instaurado por los actos de liberacion, en favor de un pueblo particular (cf. Ricoeur,
2008, pp. 97-99).

Ahondar en la distancia entre la razén filoséfica y la fe biblica no equivale a plan-
tear un fidefsmo religioso. La tarea ricoeuriana se dirige hacia una inteligencia de la fe
suscitada por la nominacion de Dios, la cual pertenece a un nivel de discurso originario
con relacién a los enunciados de tipo especulativo filoséfico o teolégico, tales como
“Dios existe" 0 “Dios es la primera causa” (cf. Ricoeur, 2008, pp. 53). El pensador francés
ubica los enunciados teoldgicos en el mismo dmbito especulativo que los filoséficos,
ya que el discurso de la teologia se constituye con el aporte conceptual de la filosofia
especulativa, sea platdnica, aristotélica, cartesiana o kantiana. Por este motivo, el autor
no utiliza el término “teologia”, sino que prefiere hablar de fe biblica en un sentido més
exegético que teoldgico.

Ahora hien, la presuposicién de la escucha de la predicacion cristiana no conclu-
ye en que todo sea lenguaje, sino que la experiencia religiosa se articula siempre en
un lenguaje, se lo entienda en un sentido cognoscitivo, practico o emaocional. Pero, en
cierta medida, los textos preceden a la vida, si se nombra al Dios de |a fe es porque las
Sagradas Escrituras ya lo han nombrado antes. Al respecto Ricoeur se cuestiona: “Pero
si hago del creyente un escriba ¢no lo terminaré convirtiéndolo en un critico literario?”
(Ricoeur, 2008, p. 89). Su propuesta hermenéutica rechaza que el juego de la intertex-
tualidad esté separado de la vida. En efecto, no se comprende mejor un texto cuando
se conoce otro texto del cual procede por adopcion o por cita, sino cuando se da la
apropiacion o transferencia del texto a la vida.

[.1. Distanciamiento, desprendimiento o epokhé

Paul Ricoeur distingue entre hermenéutica filoséfica y hermenéutica biblica y sefiala
que entre ambas se da una relacién compleja de inclusién mutua. Pues, por una parte,
la hermenéutica biblica adquiere un carécter regional con respecto a la hermenéutica
filoséfica constituida como hermenéutica general. En este sentido, puede parecer que
se da una subordinacién de la primera con respecto a la sequnda, al tratarla como una
hermenéutica aplicada. Pero, por otra parte, se da una relacion inversa, ya que la her-
menéutica teoldgica presenta caracteristicas tan originales que la relacién se invierte.
De modo que la hermenéutica biblica subordina a la hermenéutica filoséfica como su
propio érganon (cf. Ricoeur, 2002, p. 117).

Para explicar esta relacion, el autor acude a la categoria del distanciamiento o
epokhé. Este término griego fue utilizado, en primera instancia, por los fildsofos de la

178



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

Nueva Academia, especialmente por Sexto Empirico. La mayoria de las veces se lo ha
traducido como “suspension del juicio”. Se trata de un estado de reposo mental o de im-
perturbabilidad, por el cual ni se afirma ni se niega nada (cf. Brochard, 2005, p. 390). Por
otra parte, Husserl se vale de la epokhé, desde una nueva perspectiva, con el proposito
de consequir la llamada “reduccion fenomenolégica”, que representa la conquista de
un dmbito de sentido donde toda pregunta referida a las cosas en si queda excluida al
ponerse entre paréntesis. Husserl también habla de un distanciamiento que se aplica a
las operaciones cognoscitivas, el cual supone la pertenencia del participante al mundo
de la vida (cf. Husserl, 1982, p. 37). Pero el filésofo moravo concibe a la fenomenologia
no solo como un método de descripcion esencial de las articulaciones fundamentales
de la experiencia, sino también como una auto-fundamentacién o posicionamiento do-
minante de un sujeto frente a un objeto. En esta instancia Ricoeur se aparta de Husser!
(cf. Ricoeur, 2002, p. 28). Pues, considera al distanciamiento como una actitud de desa-
pego y de renuncia incluso a la propia subjetividad, la cual consiste en un despojo de la
conciencia soberana. Dicho desasimiento de sf coincide, plenamente, con la actitud del
oyente de la Palabra. Pero ;de qué renuncia se trata? ;Qué es lo que hay que dejar en el
camino y con qué propoésito?

Este despojar o despojarse es un acto, simultaneamente, ético y especulativo, por el
cual se renuncia no solamente a los objetos empiricos ordenados por el entendimiento,
sino también a los objetos trascendentes de la metafisica que aluden al pensar de lo
incondicionado en sentido kantiano. Este desprendimiento también podria expresarse
en el lenguaje de las Enéadas (1997, V. IlI, 17) cuando Plotino exclama: aphelé panta:
“despojate de todo”.

Desde esta perspectiva, el pensador francés describe una doble ruptura histérica o
hybris que implica, a su vez, un doble despojamiento. La Modernidad trajo consigo —prin-
cipalmente Kant y su concepcion de la filosoffa como saber de los limites— una primer
hybris, la del saber metafisico. Esta ruptura coloca al “yo pienso” en el principio de todo
lo que es valido. Dicho saber ya no se sustenta del lado de los objetos a conocer, sino de
las condiciones de posibilidad del conocimiento, por lo tanto, del lado del sujeto. Laidea
de un sujeto que se pone a si mismo se convierte asf en el fundamento no fundado, o
mejor, en el fundamento que se funda a sf mismo. Luego viene una segunda hybris que
reemplaza a la primera, la cual se sostiene en el doble renunciamiento al “objeto” y al
“sujeto” absolutos (cf. Ricoeur, 2008, pp. 94-95; 160-164 y 2002, pp. 28-29). Esta es la
moneda de cambio para ingresar a una modalidad de lenguaje no especulativa y pre-fi-
losdfica, y es, justamente, |a tarea de la hermenéutica filoséfica. También, en el campo
especifico de la hermenéutica biblica es necesario reconducir la mirada hacia las moda-
lidades mas originarias del lenguaje, por las cuales los miembros de una comunidad de
fe interpretan su experiencia para si mismos y para los demas.

Si bien la escucha de la predicacion cristiana implica la aphelé panta plotiniana, esto
no significa que no se sustente en ninguna presuposicion. Pues, la presuposicion en este
caso no es auto-fundacién, sino asuncion de un sentido antecedente que precede desde

179



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

siempre al oyente de la Palabra. En consecuencia, para la hermenéutica de Ricoeur, “es-
cuchar excluye fundarse” (cf. Ricoeur, 2008, p. 95). Vale decir, se busca poner fin al ideal
cartesiano y, en parte también husserliano, de la transparencia del sujeto para si mismo.

En efecto, el movimiento hacia la escucha requiere del desasimiento del si mismo
humano, en su voluntad de dominio, de suficiencia y de autonomia. Este movimiento de
despojo es el que hace que la reflexion salga al encuentro de signos contingentes del
absoluto que Este, en su generosidad, hace aparecer.

I1.2. la hermenéutica del testimonio

En virtud del desprendimiento o epokhé el pensamiento pierde todo su apoyo en los
objetos trascendentes de la metafisica y en todas las objetivaciones impuestas por el
entendimiento. De modo que cuando renuncia o se distancia de éstos se dispone para
una experiencia de lo absoluto en el testimonio.

El testimonio designa la accién de testimoniar, es decir, de contar lo visto y oido.
Posee un sentido cuasi empirico porque no es la percepcion en si misma, sino lo que se
cuenta sobre lo percibido: el relato o la narracion del acontecimiento. El testigo es el au-
tor de dicha accidn, quien ha visto y pone en palabra lo acontecido. Gracias al testimonio
se da el pasaje de las cosas vistas a las cosas dichas. Tal transferencia tiene una gran
importancia en el plano de la comunicacion: el testimonio es una relacion dual entre el
que testimonia y el que recibe el testimonio. Vale decir, entre la comprobacién realizada
por un sujeto y el crédito asumido por otro acerca de la fe del testimonio del primero (cf.
Ricoeur, 2008, p. 112).

Ricoeur recupera el significado aristotélico de los términos griegos “marty’, ‘mar-
tyrion”, “testigo” y “testimonio’, ya que a los narradores de las cosas vistas se los con-
sidera autoridades morales tomadas como testigos por el orador. Asi se destaca un
aspecto importante: la calidad del testigo, su buena fe. Esta connotacion cobra fuerza
con la nocion del testigo fiel. Se trata de quien sella su vinculo con la causa que defiende
haciendo profesion publica de su conviccion. Dicha consagracion personal puede ir has-
ta el sacrificio de la propia vida. El testigo es capaz de sufrir y de morir por lo que cree,
cuando la prueba se paga con la propia vida, en vez de testigo se lo llama martir. Pero
para el autor francés, el argumento del martir es siempre sospechoso. Una causa que
tiene martires no siempre es una causa justa. El martirio no es un argumento, sino poner
a prueba una situacion limite. En tal sentido, un hombre se convierte en martir porque
primero es testigo y debe serlo hasta el fin (cf. Ricoeur, 2008, pp. 116-117).

En palabras de Ricoeur: “el testigo es el hombre que se identifica con una causa jus-
ta, a veces detestada por la muchedumbre y por los poderosos, es quien por esa causa
arriesga su vida" (Ricoeur, 2008, p. 117). Aqui se erige el prototipo del justo persequido,
ya sea que se llame Sdcrates o Jesus. Desde esta perspectiva, pareciera que el sentido
del testimonio se hubiese invertido. El vocablo ya no designaria la puesta en palabras de
un acontecimiento, sino la accién misma en tanto atestigua la fe del hombre interior en

180



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

la exterioridad. Pero entre estos dos usos no se da una ruptura, ya que el compromiso
del testigo en el testimonio es el punto fijo que se constituye en criterio para diferenciar
al testigo falso del testigo fiel.

Ahora bien, con la irrupcion de las Sagradas Escrituras sobreviene una dimension
nueva al concepto de testimonio que no es posible desplegar, solamente, a partir del
uso profano del vocablo. En lo escritos proféticos del Antiguo Testamento, mas precisa-
mente, en el Libro de Isaias se afirma: “Es verdad, vosotros sois mis testigos —oraculo
de Yahveh- y mis siervos elegidos para que se me conozca (...) yo soy Dios y lo soy
desde la eternidad” (43, 10). En este caso, el testigo es alguien elegido y enviado para
testimoniar, es decir, para proclamar y propagar el mensaje. El acontecimiento de la na-
rracion no es un hecho particular, sino lo que da sentido a la existencia humana. Yahveh
es quien da testimonio de si mismo y se revela, lo cual implica un compromiso de vida
por parte del oyente de la Palabra. En efecto, la novedad en el concepto de testimonio
radica en que éste no pertenece al testigo, sino que procede de la iniciativa divina. Pero
tal aspecto novedoso no anula la nocién profana del testigo fiel, ya que puede verse una
cierta continuidad con la nocién del servidor sufriente anunciada por los profetas (cf.
Ricoeur, 2008, pp. 119-120).

En efecto, en el Nuevo Testamento la concepcidn de testimonio viene preparada
por el sentido profético. La confesion de que JesUs es el Cristo constituye el testimonio
fundamental. Es el testigo fiel por excelencia (cf. Ricoeur, 2008, p. 121). Lo que el Hijo
hace es manifestar al Padre. En este caso singularisimo el testimonio es sinénimo de
revelacion, ya que el testigo es asimismo el enviado y el enviado es como el que lo envia.
Cristo hace que el testimonio dado no sea el testimonio de una idea, de un /dgos intem-
poral, sino de una persona encarnada en la Historia.

Ahora bien, en el testimonio biblico se da la inmediatez de lo absoluto que opera
como origen, mas aca del cual no es posible retroceder. En este sentido, vale la pena
recuperar las siguientes palabras de Ricoeur (2008, p. 128):

El testimonio es andnke sténai de la interpretacion. Una hermenéutica sin testi-
monio estd condenada a la regresion infinita, en un perspectivismo sin comienzo
ni fin. Duras palabras para un filésofo. Pues la auto-manifestacion de lo absoluto
aqui y ahora, sefiala el llamado de atencién al mal infinito de la reflexion. Lo
absoluto se muestra. Sélo de esto el testimonio testimonia.

Para evitar esta regresion infinita la hermenéutica debe despojarse de un saber ab-
soluto ya que, paradgjicamente, el absoluto se revela en acontecimientos particulares,
en testimonios de hombres histdricos. Asf se sefiala el aspecto de manifestacion del
testimonio El absoluto se declara en el tiempo y en el espacio. En consecuencia, existe
en el testimonio una inmediatez de lo absoluto sin la cual no habria nada que interpretar.

Estas palabras son dificiles para el fildsofo, si su mirada metafisica aspira a alcan-
zar un saber absoluto y, también lo son para el cientifico, si aspira a medir el grado de

181



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

certidumbre del testimonio con los instrumentos propios de su ciencia. En efecto, la
afirmacion originaria no puede quedar sometida a la norma de conocer objetos. Pues,
la relacion entre el fendmeno y el acto de afirmacion absoluta, cuya marca lleva el testi-
monio es de distinta naturaleza. Dicho en términos de Ricoeur: “atestiguar es diferente
a verificar” (2008, p. 133).

En consecuencia, la hermenéutica se esfuerza por dirigirse a las modalidades mas
originarias de lenguaje de una comunidad de fe. Tales testimonios no comportan enun-
ciados metafisicos, sino narraciones, profecias, formulas litdrgicas, plegarias, refranes,
etc. que pertenecen en su totalidad al lenguaje poético. Estas formas de discurso deli-
mitan el espacio de interpretacion en el interior del cual puede comprenderse el lenguaje
religioso.

II. El mundo del texto

La tarea de la hermenéutica consiste en la interpretacion. Para Ricoeur la interpre-
tacion es el desarrollo con sentido y el reflejo de la comprensién espontanea que se
tiene de si mismo en relacion con el mundo y con los otros seres humanos (cf. Ricoeur,
2008, p. 197 y 2002, p. 147). Se trata en Ultima instancia de una autocomprension, la
cual, estd mediatizada por signos, simbolos y, fundamentalmente, textos. Lo que se da a
interpretar, de manera prioritaria, en un texto es el proyecto de un mundo que se podria
habitary en el cual se podrian proyectar los posibles més propios. A esta nocién el autor
la denomina “mundo del texto", el cual se encuentra a distancia de la realidad cotidiana.
Dicha distancia se opera por la ficcion que abre nuevas posibilidades de “ser en el mun-
do” en el corazén mismo de la realidad cotidiana.

Desde esta perspectiva, la tarea de la hermenéutica biblica consiste en aplicar el
concepto “mundo del texto” a los libros religiosos, los cuales, constituyen una categoria
de los textos poéticos. Para Ricoeur el caracter poético no designa un género literario
particular, sino la totalidad de estos géneros en tanto que ejercen una funcion de refe-
rencia, diferente de la funcién descriptiva del lenguaje ordinario y del discurso cientifico.
Pues, el lenguaje en su funcién poética suprime la referencia descriptiva del discurso y,
con ella, el reino de la verdad como adecuacién y el intento de alcanzar dicha definicién
mediante la verificacion empirica. Este es el corazon de la hermenéutica ricoeuriana, ya
que Unicamente el lenguaje poético puede restituir la pertenencia a un orden de cosas
que precede a la capacidad humana de oponer estas mismas cosas como objetos frente
a un sujeto que las determina como tales.

Al profundizar sobre el caracter de lo poético el autor realiza tres observaciones
sumamente esclarecedoras (cf. Ricoeur, 2008, p. 103):

1) El lenguaje poético es aquél que rompe con el lenguaje cotidiano y se consti-
tuye en foco de innovacion semantica. 2) El lenguaje poético lejos de celebrar el
lenguaje por si mismo, abre un mundo nuevo que es la cosa del texto, el mundo
del poema 3) EI mundo del texto es lo que incita al lector, al oyente a compren-

182



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

derse a si mismo ante el texto y a desenvolver el si mismo capaz de habitar ese
mundo desplegando sus posibles mas propios.

En efecto, aquello que finalmente debe ser comprendido en un texto no es el autor
y su presunta intencion ni la estructura del texto, sino la especie de mundo visualizado
fuera del texto. A partir del cual se introduce el problema de la referencia. En el discurso
oral ordinario esta cuestion se resuelve gracias a la funcién mostrativa u ostensiva del
lenguaje. Aunque el locutor no pueda mostrar la cosa sobre la que habla, sin embargo,
puede localizarla en el interior de un sistema espacio- temporal, al que también perte-
necen los mismos interlocutores. Dicho sistema constituye el espacio de referencia de
todo discurso posible. Pero la cuestion se complejiza cuando el discurso se convierte
en texto. La referencia se transforma, ya que resulta alterada por la escritura y por la
estructura de la obra, al punto de devenir enteramente problemética.

En esta instancia Ricoeur acude a Frege, quien distingue entre el sentido y la re-
ferencia. El primero es el objeto ideal al cual se refiere y es inmanente al discurso. La
referencia, en cambio, remite a lo extralingiiistico y constituye el valor de verdad de la
proposicion, es decir, su pretension de alcanzar la realidad. En La metdfora viva el autor
francés sostiene que la literatura “suspende” la relacion del sentido con la referencia y es
un tipo de discurso que “ya no tiene denotacidn, sélo connotaciones” (cf. Ricoeur, 2001,
p. 292). También explica que el deseo de verdad que impulsa a pasar desde el sentido a
la denotacion, Frege lo asigna Unicamente a los enunciados de la ciencia y no a la poesia
(cf. Ricoeur, 2001, p. 292).

Sin duda, la eliminacion del caracter ostensivo o mostrativo de la referencia hace
posible el fenémeno que llamamos “literatura’, ya que toda referencia a la realidad dada
puede ser suprimida. Esto vale para la literatura de ficcion, pero también para toda la li-
teratura que se puede considerar poética (cf. Corona, 2008, pp. 37-38). La tesis principal
de Ricoeur es que la anulacion de una referencia de primer grado, operada por la ficcion
y la poesfa, es la condicion de posibilidad para que sea liberada una referencia segunda
que se conecta con el mundo no solo en el nivel de los objetos manipulables, sino en el
nivel que Husserl designa como “mundo de la vida" y Heidegger como “ser en el mundo”
(cf. Ricoeur, 2008, p. 59).

Ahora bien, el lenguaje religioso es un caso Unico o excéntrico del lenguaje poético
debido a la singularidad del referente que se revela en el texto. Dicho de otro modo, un
referente extra-textual Unico como Dios, que posee sentido por si mismo, es capaz de
prescindir de cualquier tipo de referencia més alla del entramado lingiistico. Pues, el tér-
mino Dios pertenece al nivel del discurso originario y es el referente en el que convergen
de manera polifénica todos los discursos que forman parte del contexto de la nomina-
cién narrativa, los relatos, las profecias, las leyes, los escritos sapienciales, los salmos,
etc. Pero el referente Dios no sélo es el indice de la mutua pertenencia de las formas
originarias del discurso de la fe, sino también el de su inacabamiento. Es su focalizacién
comun y lo que se le escapa a cada una.

183



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

En este punto aparece la necesidad del uso de las expresiones-limite. Se trata de
un indice, de una modificacion que puede afectar todas las formas de discurso por una
suerte de pasaje al limite que opera la ruptura con el decir ordinario (cf. Ricoeur, 2008,
p. 99). Dios es el que se comunica y el que se reserva, como en el episodio de la zarza
ardiente del Exodo 3,14. Lejos de que la declaracién “Yo soy el que soy” autorice una
ontologia positiva capaz de coronar la nominacion narrativa, ella protege el secreto de
Dios para si. En consecuencia, comprender la Palabra Dios es sequir una flecha de sen-
tido, es decir, su poder de reunir las significaciones parciales, inscriptas en los diversos
discursos también parciales y abrir un horizonte que no se deja delimitar por la clausura
de ningun discurso.

De este modo se vislumbra que la hermenéutica biblica es a la vez un caso particular
de hermenéutica general y un caso Unico. Un caso particular, en cuanto el nuevo ser del
que habla la Biblia solo puede encontrarse en la palabra de ese texto. Un caso Unico,
porque todos los discursos parciales se refieren a un Nombre que designa su punto focal
(cf. Ricoeur, 2008, p. 99). Pero la hermenéutica biblica s6lo puede expresar algo Unico,
si ese Unico que es Dios se manifiesta como “mundo del texto" y si ese mundo interpela
al oyente-lector en el texto y méas alla del texto. Aqui se funda lo que se llama existencia
meta-textual que requiere de un compromiso ético del creyente. Se trata de la antigua
aplicattio que corresponde al momento terminal de la comprensién (cf. Ricoeur, 2008, p.
107y 2002, pp. 169 s8.).

En definitiva, para Ricoeur los textos, principalmente los literarios, son sin dudas
“conjuntos de signos que cortaron poco o mucho sus vinculos con las cosas que desig-
nan o debieran designar” (cf. Ricoeur, 2002, p. 12). En efecto, lo poético no representa un
género literario particular que se agregaria a los otros, sino el funcionamiento global de
todos esos géneros en tanto sede de la innovacion semantica, de la proposicion de un
mundo y de la suscitacién de una nueva comprension de si.

I11.1. Hermenéutica de la revelacion

Tal como se expuso, el mundo de los textos poéticos se abre camino a través de la
destruccion de la referencia extra-textual, es decir, del mundo de los objetos de la reali-
dad cotidianay de la ciencia. Del mismo modo el ser nuevo proyectado por las Sagradas
Escrituras se abre camino a través de la experiencia ordinaria. Desde esta perspectiva,
Ricoeur sostiene que el sentido no religioso de la revelacién posibilita restaurar dicho
concepto en toda su dignidad (cf. Ricoeur, 2008, pp. 158-159).

De modo tal que se llama revelada a la Biblia en virtud de la cosa dicha por ella, del
ser nuevo que en ella se despliega. Tal concepto de revelacion libera al texto de todas
las interpretaciones psicologizantes y la exime de quedar encerrada o clausurada en un
concepto muy estrecho: la palabra de otro. Esta doble palabra tiende a concatenar la
nocion de revelacion con la de inspiracién, concebida como una voz que habla detrés
de la voz. Dicha concatenacién conduce a la idea de una escritura dictada o soplada al

184



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

oido. Asi la nocién de revelacién se confunde con la de un doble autor de las Sagradas
Escrituras.

Una hermenéutica de la revelacion biblica no puede escindirse de todo el contexto
de los discursos que la encuadran y, en particular, del discurso narrativo. Pues, la reve-
lacion extrae todo su poder del contraste y la convergencia entre todas las formas de
discurso religioso. La revelacion es un rasgo del mundo biblico. Por lo cual, no puede
considerarse a la inspiracion divina como una especie de estado mental que el autor
proyectaria en el texto. La inspiracion es un caracter de la revelacion y la revelacion
concierne en primera instancia al ser nuevo revelado en la Escritura. De tal manera que
el texto es revelado en la medida en que revela un mundo, que se encuentra mediatizado
por la estructura de diversos modos de discurso (cf. Ricoeur, 2008, p. 93, 139).

En tanto hablamos de un mundo en el sentido de horizonte total, no se puede privi-
legiar la relacién, Unicamente, al aspecto personalista. El mundo biblico supone también
aspectos cdsmicos (creacion), comunitarios (Pueblo de Dios), histdricos y culturales
(Israel y el Reino de Dios), y, por supuesto, personales (invocacion y alabanza). Este
mundo es propuesto y es nombrado como “‘mundo nuevo” o “Reino de Dios”. Desde la
perspectiva de Ricoeur, tales realidades comienzan a ser con el texto, incluso antes de
toda disposicion de fe o no fe, de parte de quien lee o escucha la Palabra.

En este sentido, el punto de partida de una hermenéutica de la revelacion esta de-
limitado por la manifestacién del mundo a partir del texto. Este acercamiento puede
parecer demasiado estrecho. Sin embargo, la Biblia produce una ampliacién de nuestra
experiencia de mundo, resultante de las culturas del libro en las que convergen el An-
tiguo y el Nuevo Testamento. Se da asi una especie de retorno al origen del discurso
teoldgico que posibilita ubicar la reflexion frente a una variedad de expresiones de la fe,
moduladas por la variedad de discursos en los que se inscribi¢ la fe de Israel y luego la
de la Iglesia primitiva. En consecuencia, puede vislumbrarse, en lugar de un concepto
monolitico, un concepto plural y polisémico de |a idea de revelacion.

[11.2. Resonancias griegas: Platon y Aristételes

Ricoeur recepta de los filésofos antiguos Platén y Aristételes dos cuestiones fun-
damentales para la presente investigacion: la reflexion platénica sobre las ventajas y
desventajas de la escritura y la idea aristotélica de mimésis que remite al problema del
mito y, en Ultima instancia, a un andlisis sobre la ficcion.

El pensador francés realiza una especie de inversion de las conclusiones sobre la
escritura expuestas en el Fedro platénico (1997). El filésofo ateniense plantea al final de
dicha obra el problema de la conveniencia e inconveniencia de la escritura (274b- 277a),
valiéndose de un mito creado por él mismo. El dios Theuth ofrece al rey egipcio Tha-
mus una serie de artes descubiertas por él: la aritmética, la geometria, la astronomia,
el damero y la escritura. Primero, el dios inventor enumera las ventajas que tales artes
aportan y elogia, particularmente, a la escritura, ya que puede hacer a los hombres mas

185



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

Memoriosos Y, en consecuencia, mas sabios. Pero la respuesta del rey y el posterior co-
mentario de SAcrates debilitaran la sequridad de Theuth, quien atribuye a las letras po-
deres contrarios a los que tienen. Porque es el olvido lo que produciran en las almas de
quienes las aprendan. Efectivamente, la escritura les dard una inmerecida confianza, ya
que fidndose de las letras llegaran al recuerdo desde fuera y no desde si mismos. Pues
la escritura no es un “farmaco de la memoria’, sino un simple “recordatorio” que produce
solo “apariencia” de sabiduria y genera “portadores de opinién”, carentes de verdadero
conocimiento. Ademas, la escritura es inerte, esta desprovista de vida, a diferencia de la
palabra pronunciada por un interlocutor; se le pregunta y no responde. En tercer lugar, se
sefiala otro riesgo que conlleva la escritura: “las palabras ruedan por doquier”, sin poder
distinguir el destinatario adecuado. Y, por Ultimo, se muestra que el escrito requiere la
ayuda de su padre, ya que no es capaz de defenderse ni ayudarse por si mismo.

En virtud de estos argumentos se considera a la escritura como un “palido reflejo”
del discurso oral, una copia situada por debajo del didlogo vivo entre dos interlocutores.
En este punto Ricoeur invierte la apreciacion platénica, ya que considera que el fené-
meno de la escritura es menoscabado cuando es reducido a la simple fijacién material
de la palabra viva (cf. Ricoeur, 2008, p. 89 y 2002, p. 171). La escritura es una relacion
especifica con las cosas dichas. Ella produce un discurso inmediatamente auténomo de
laintencion del autor. Esta autonomia esta contenida en “la cosa del texto”, sustraida del
horizonte finito de cada escritor particular. Y, a su vez, ese distanciarse del autor tiene su
paralelo en el receptor del texto. La autonomia del texto también lo sustrae del horizonte
finito de su primer destinatario.

Desde esta perspectiva, la hermenéutica le confiere al texto una riqueza productiva
que va mas alla del autor y de su presunta intencion, de la estructura y de los distintos
modos de recepcién o concretizacion de una obra a lo largo de la historia. Se trata de
una especie de mundo visualizado fuera del texto en calidad de referencia. Pues, gracias
a la escritura se da la supresion de toda conexion con la trama espaciotemporal y se
logra abolir la referencia a lo real cotidiano. Asi irrumpe un nuevo mundo, el mundo de la
ficcion, que Ricoeur explora a partir de algunas contribuciones aristotélicas.

En la Poética del estagirita se hallan los elementos que le posibilitan al escritor fran-
cés especificar la dimensién poética del lenguaje. Alli se encuentra la conjuncién entre la
ficcion, la redescripcion del mythos y la mimeésis, que constituye la funcion referencial de
todo texto poético. Para dilucidar este entramado temético se hace necesario recordar,
en primer lugar, que las palabras griegas poietiké y poiésis, o mismo que poietés (poeta),
se forman directamente sobre el verbo poiéin (hacer). Por tanto, el poeta es principal-
mente un hacedor, un compositor. En sequndo lugar, se advierte que lo poético no queda
restringido al verso porque no es el metro, sino la mimeésis lo que determina la calidad de
poeta (cf. Garcia Yebra en Aristoteles, 1998, nota 1, p. 240).

Efectivamente, para Aristoteles, en contra de la opinién vulgar, no es poeta el que
compone versos, sino quien es imitador mediante el lenguaje. De esto resulta claro que
el poeta debe ser artifice de fabulas (mythos), ya que es poeta en virtud de la mimesis.

186



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

Dicho de otro modo, la imitacién de la accion es la fabula (mythos) que consiste en “la
composicion de los hechos y caracteres, segun los cuales decimos que los que acttan
son tales o cuales” (Poética, 1450 a 5). A partir de lo cual, puede sostenerse que el pro-
ceso de mimesis consiste en componer un modelo particular capaz de valer por otros
individuos concretos, que se rige por las leyes de la probabilidad. Este modelo asume
un valor virtual al referir no sélo qué hizo un individuo en determinada oportunidad, sino
a qué clase de personas les acontece decir o hacer tales o cuales cosas, verosimil o
necesariamente (cf. Barbero, 2004, pp. 95, 99).

Desde esta perspectiva, se comprende la afirmacién aristotélica: “la poesia es mas
filoséfica y elevada que la historia, pues la poesia dice mas bien lo general y la historia
lo particular” (Poética, 1451b 1-5). En efecto, no le corresponde al poeta decir lo que
ha sucedido, sino lo que podria suceder, esto es lo posible segun la verosimilitud o la
necesidad. Vale la pena aclarar que cuando el filésofo dice “mds general”, lo que estd
diciendo es que la poesia estudia a “un tipo de hombre" y la historia a “un hombre en
particular’, a un individuo concreto. El “tipo” es universal o general porque puede incluir
amuchos individuos, no es un sujeto histérico porque no es un ente real. En conclusion,
la atribucion de dichos o hechos a un tipo de hombre no se basa en la realidad, sino en
la verosimilitud o en la necesidad que son las leyes de la poesia (cf. Poética, 1451b 5-10).

Asi se comprende que para Aristételes el mythos es el camino de la verdadera mime-
sis, la cual no es imitacion servil, copia o reflejo, sino transposicion o redescripcion de la
realidad. En consecuencia, la poética no sélo puede y debe desvincularse de la realidad
y presentar los hechos y personajes como podrian y deberfan haber sido, sino que tam-
bién puede introducir lo racional y lo imposible (cf. Poética, 1461b 15).

Reflexionando sobre estos pasajes de la Poética, Ricoeur sostiene que “el mundo de
laficcion es un laboratorio de formas, en el cual se ensayan configuraciones posibles de
la accién, para poner a prueba su coherenciay plausibilidad” (Ricoeur, 2002, p. 21). Pues,
en esta fase la referencia se mantiene en suspenso. El mundo de la ficcién es el mundo
del texto o una proyeccion del texto como mundo.

En este sentido, el texto es mucho mas que una comunicacion interhumana; es el
paradigma del distanciamiento en la comunicacion que abre hacia un nuevo mundo o
mundos posibles donde podria habitarse. Resta preguntar: ;cudl es el elemento que
hace a la especificidad de la escritura biblica entre otras escrituras poéticas? A lo que
el pensador francés responde: “nada que tenga que ver con la escritura como tal, su
originalidad est& necesariamente en la cosa del texto” (Ricoeur, 2002, p. 116). He aqui el
corazén mismo de la hermenéutica ricoeuriana y su mayor poder de aplicabilidad y de
transposicion del texto a la vida.

A modo de conclusion

La tarea de la hermenéutica filoséfica consiste en desplegar el mundo implicado
en los textos. El acercamiento a las Sagradas Escrituras por el camino de los géneros

187



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

literarios en los que la Biblia se articula también merece ser llamada hermenéutica,
en la medida en que la relacion texto-lector engendra un trabajo siempre abierto de
interpretacion. El mundo propuesto en el texto esta alli, disponible para ser interpre-
tado y apropiado, incluso antes de toda disposicion de fe o no fe por parte del lector
o receptor.

Sin embargo, Ricoeur busca diferenciarse de un mero investigador literario y prefiere
confesarse “oyente de la Palabra”. En efecto, la fe no va por un carril separado de la ra-
z6n, ya que no se trata del cogito cartesiano, sino mas bien del viejo circulo anselmiano
de “creer para comprender” reinterpretado desde la hermenéutica. Basicamente, se trata
de dos actitudes bien diferenciadas: la del critico literario o analista lingifstico que esta
dominada por el principio de verificacién, por lo cual le resulta casi imposible formar un
concepto de verdad distinto al que tradicionalmente se ha formulado en términos de
adecuacion. Y la del creyente que hace hermenéutica, quien no puede disociar en su vida
estas dos condiciones, ya que entiende a la fe como la actitud de quien se mantiene en
disposicion de dejarse interpretar a si mismo, interpretando el mundo del texto.

En ambas actitudes tiene lugar un distanciamiento. En el caso del cogito esta dis-
tancia permite la constitucion de un “yo pensante” como lo totalmente otro de la idea
de Dios y del resto de los seres que conforman el mundo sensible, ain con la inclusién
de su propia corporeidad. En lo que respecta a la hermenéutica, el distanciamiento o
epokhé se muestra como objeto de busqueda, como obstaculo y como instrumento que
abre el espacio de la interpretacion. A su vez la hermenéutica representa la tentativa
de superar esa distancia abriendo el juego entre el texto y la propia subjetividad. Dicha
tarea presupone el desasimiento del cogito en su deseo de dominacion y, también, de
imposicion de sus condiciones de posibilidad en sentido kantiano. Pues, la actitud de
escucha no busca moldear la realidad, sino que sea ella la que se manifieste. Tal mani-
festacion se da, de manera fragmentaria y contingente, en el testimonio. Por lo cual, la
hermenéutica se aleja de la universalidad de las afirmaciones metafisicas y se ocupa de
los discursos originarios de la fe religiosa.

El lenguaje de la Biblia se vale de distintas estructuras y juegos lingliisticos (poéti-
cos, narrativos, sapienciales, apocalipticos, aun politicos, etc.), los cuales utilizan expre-
siones limite. Un ejemplo es el de la paradoja que sirve para redescribir y reorientar la
vida y su sentido, desorientandola previamente en forma radical. Para Ricoeur todos los
géneros literarios que conforman la Biblia, mas alld de sus particularidades, tienen en
comun su condicion de textos poéticos y su referente Ultimo que es Dios, gracias al cual
constituyen una constelacién de conjunto o una polifonia discursiva.

En este contexto, vale la pena preguntarse sobre dos cuestiones o riesgos que po-
drian seguirse de la propuesta ricoeuriana. La primera es si realmente es necesario o,
por el contrario, podria prescindirse de un referente extra-textual como Dios dada la
potencialidad poiética de los textos religiosos. La sequnda es de qué modo es posible
escapar del mundo de lo literario para aplicarlo a la vida. Ambas cuestiones suponen el

188



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

riesgo de permanecer atrapado en la inmanencia del texto y de perder toda posibilidad
de fuga hacia algun punto que no sea producto de la ficcién literaria.

Con respecto a la primera cuestion, si realmente es necesaria la presencia de un re-
ferente extralingliistico Unico como Dios en el texto poético. Pues, la potencia revelante
de dicho lenguaje es suficiente para producir realidades tales como “mundo nuevo” o
“Reino de Dios", las cuales, comienzan a ser con el texto. La hermenéutica de Ricoeur
responde que el lenguaje religioso no es simplemente poético, sino que a los rasgos
comunes de todo texto poético hay que afiadirle la circulacion de un referente arqueti-
po-Dios que co-ordena los textos y, a la vez, escapa de ellos. Vale decir, el verbo poético
experimenta una mutacion de sentido cuando es tocado por el Nombre de Dios.

Con respecto a la segunda cuestion, la hermenéutica ricoeuriana sostiene que las
Sagradas Escrituras no agotan su sentido en el funcionamiento puramente interno del
texto, sino que reclaman por parte del lector un determinado modo de habitar el mundo.
Dicho de otro modo, comprender un texto y comprenderse ante el texto consiste en
abandonar la inmanencia de los caracteres escritos, fijados de una vez para siempre, y
propiciar la transferencia del texto a la vida.

Referencias bibliograficas

Aristoteles. (1992) Poética, trad. y com. V. Garcia Yebra. Gredos.
Barbero, S. (2004) La nocidn de mimesis en Aristételes. El Copista.
Brochard, V. (2005) Los escépticos griegos. Losada.

Cassin, B. (comp.) (1994) Nuestros griegos y sus modernos. Estrategias contempora-
neas de apropiacion de la antigliedad. Ediciones Manantial.

Corona, N. (2008) “Estudio preliminar: El concepto de hermenéutica en Paul Ricoeur,
en P Ricoeur, Fe y filosofia. Problemas del lenguaje religioso. Prometeo, pp. 9-50.

Ferraris, M. (2004) La Hermenéutica. Ediciones Cristiandad.

Grondin, J. (2019) Paul Ricoeur. Herder.

Grondin, J. (2002) Introduccidn a la Hermenéutica filoséfica. Herder.

Husserl, E. (1982) La idea de la fenomenologia. Cinco Lecciones. Fondo de Cultura Eco-
némica.

Ofate, T. (2016) Con Paul Ricoeur. Espacios de Interpelacion: Tiempo. Dolor. Justicia. Re-
latos. Dykinson.

Platén. Fedro (1997) trad. M. Martinez Herndndez. Gredos.

Plotino. Enéadas (1997) trad. Jesus Igal. Gredos.

Ricoeur, P. (2001) La metdfora viva, Ediciones Cristiandad.

Ricoeur, P. (2002) Del texto a la accion. Ensayos de Hermenéutica /I, Fondo de Cultura
Econdmica.

189



Revista Pelicano - Vol. 11 - AAo 2025

Ricoeur, P. (2004) Finitud y culpabilidad, Trotta.

Ricoeur, P. (2013) Caminos del reconocimiento. Tres estudios, Fondo de Cultura Econo-
mica.

Ricoeur, P. (2015) E/ conflicto de las interpretaciones. Ensayos de Hermenéutica. Fondo de
Cultura Econdmica.

190



