
Año 2025
Volumen 11

Revista de la Facultad de Filosofía y Humanidades  
de la Universidad Católica de Córdoba



EL ASALTO DE LO IMPENSADO



174

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

El oyente de la Palabra y el mundo del texto 
en la hermenéutica de Paul Ricoeur

The Listener of the Word and the World of the Text in 
the hermeneutics of Paul Ricoeur

O ouvinte da Palavra e o mundo do texto na 
hermenêutica de Paul Ricoeur

Valeria Esther Secchi1

Resumen
La hermenéutica de Ricoeur constituye una alternativa valorable para el acceso a los 
textos sagrados, a partir de dos presupuestos fundamentales: la actitud de escucha de 
la predicación cristiana y la condición poética de las Sagradas Escrituras. El primero 
implica, fundamentalmente, la renuncia consciente a una posición de dominio, la cual 
se enriquece con la noción de epokhé o “distanciamiento”. Este despojar o despojarse 
es un acto, simultáneamente, ético y especulativo, en virtud del cual, la hermenéutica 
bíblica se aleja de la universalidad de las afirmaciones metafísicas y se ocupa de los 
discursos originarios de la fe religiosa. El segundo introduce la categoría denominada 
“mundo del texto”, que permite visualizar de qué modo la literatura de ficción o poiética 
logra suprimir el carácter ostensivo o mostrativo de la referencia. En relación con este 
apartado se introducen dos cuestiones de notable resonancia griega: el problema de 
la escritura, planteado por primera vez en el Fedro platónico, y la noción de mímēsis 
aristotélica que culmina en la idea de ficción. La reinterpretación de ambos aportes le 
posibilita a Ricoeur mostrar que comprender un texto y comprenderse ante el texto con-

1 Valeria Esther Secchi. Doctora en Filosofía (UNC). Prof. Tit. Hist. de la Filosofía Antigua y Medieval (UCC). 
Prof. Asist. Filosofía Antigua (UNC). Dir. del proyecto: “La sabiduría como terapéutica y modo de vida. La 
propuesta platónica y su recepción en Clemente de Alejandría, Orígenes y Gregorio de Nisa” (UCC). ORCID: 
0000-0002-9812-6802. Contacto: valeriascchi@gmail.com

Recibido: 12/02/2025 -  Aceptado: 07/08/2025
Publicado por la Facultad de Filosofía y Humanidades de la Universidad Católica de Córdoba, República Argentina. 
Artículo publicado bajo Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-
SinDerivar 4.0. © Universidad Católica de Córdoba.

mailto:valeriascchi@gmail.com


175

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

siste en abandonar la inmanencia de los caracteres escritos y propiciar la transferencia 
del texto a la vida.
Palabras clave: hermenéutica, poética, mímēsis, ficción

Abstract 
Ricoeur’s hermeneutics constitutes a valuable alternative for accessing sacred texts, 
based on two fundamental premises: the attitude of listening to Christian preaching and 
the poetic condition of the Holy Scriptures. The first fundamentally involves the cons-
cious renunciation of a position of dominance, which is enriched by the notion of epokhé 
or “distancing.” This stripping or stripping away is an act that is simultaneously ethical 
and speculative, by virtue of which biblical hermeneutics moves away from the univer-
sality of metaphysical assertions and engages with the original discourses of religious 
faith. The second introduces the category called “textual world,” which allows us to see 
how fiction or poetic literature manages to suppress the ostensive or demonstrative 
nature of reference. In relation to this section, two issues of notable Greek resonance are 
introduced: the problem of writing, first raised in Plato’s Phaedrus, and the notion of Aris-
totelian mímēsis that culminates in the idea of fiction. The reinterpretation of both con-
tributions enables Ricoeur to show that understanding a text and understanding oneself 
in relation to the text involves abandoning the immanence of the written characters and 
facilitating the transfer of the text to life.
Keywords: hermeneutics, poetics, mímēsis, fiction

Resumo
A hermenêutica de Ricoeur constitui uma alternativa valiosa para o acesso aos textos 
sagrados, a partir de dois pressupostos fundamentais: a atitude de escuta da pregação 
cristã e a condição poética das Sagradas Escrituras. O primeiro implica, fundamental-
mente, a renúncia consciente a uma posição de domínio, a qual se enriquece com a 
noção de epokhé ou “distanciamento”. Este despir ou despir-se é um ato, simultanea-
mente, ético e especulativo, em virtude do qual, a hermenêutica bíblica se afasta da 
universalidade das afirmações metafísicas e se ocupa dos discursos originários da fé 
religiosa. O segundo introduz a categoria denominada “mundo do texto”, que permite 
visualizar de que modo a literatura de ficção ou poética consegue suprimir o caráter 
ostensivo ou demonstrativo da referência. Em relação a esta seção, introduzem-se duas 
questões de notável ressonância grega: o problema da escrita, levantado pela primeira 
vez no Fédro platônico, e a noção de mímēsis aristotélica que culmina na ideia de ficção. 
A reinterpretação de ambas as contribuições possibilita a Ricoeur mostrar que com-
preender um texto e compreender-se diante do texto consiste em abandonar a imanên-
cia dos caracteres escritos e propiciar a transferência do texto para a vida.
Palavras-chave: hermenêutica, poética, mímēsis, ficção



176

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Introducción
Paul Ricoeur (1913-2005) despliega una hermenéutica de tradición judeocristiana 

que invita a pensar el fenómeno religioso no de manera aislada, sino a partir de su vin-
culación con la literatura, la creación poética y la comprensión filosófica de la realidad. 
Se trata de pensar y, al mismo tiempo, de transmitir, mediante la elaboración racional, 
una riqueza de significación que siempre la ha precedido. Pues, siguiendo el fragmento 
93 de Heráclito: “El soberano cuyo oráculo está en Delfos no dice, ni oculta, sino que 
da indicios (o significa)”. Ricoeur considera que los textos, en particular los religiosos, 
requieren ser interpretados, ya que por su potencial semántico revisten –como el orácu-
lo– la condición de decir y no decir, de mostrar y ocultar (cf. Ricoeur, 2015, pp. 343, 349)  

Ahora bien, esta particularidad del texto religioso no debe desembocar en las si-
guientes confusiones: esperar que la fe de respuestas a las preguntas abiertas por la fi-
losofía o, por el contrario, que la filosofía sea la respuesta a los problemas de fe. Con res-
pecto a esto, Ricoeur se cuida de aplicar el esquema de pregunta-respuesta a la relación 
entre filosofía y fe bíblica, ya que es preciso reconocer que, en algunas circunstancias, 
también la filosofía asume el carácter de respuesta, así como que la fe frecuentemente 
se plantea como un interrogante (cf. Ricoeur, 2008, p. 192) 

Para comprender la relación entre fe y filosofía es preciso reconocer la diferencia 
entre problema y llamado. Formular un problema e intentar resolverlo es parte central de 
la tarea filosófica. En cambio, un llamado es algo que se recibe, no como algo que viene 
desde uno mismo, sino –para el creyente judío o cristiano– de una Palabra recogida en 
las Escrituras y trasmitida por las tradiciones que resultan de ellas, las cuales no agotan 
la riqueza inextinguible de la Palabra.

Desde esta perspectiva, se intentará mostrar que la propuesta de Ricoeur constituye 
una alternativa hermenéutica valorable para el acceso a los textos sagrados, a partir de 
dos presupuestos fundamentales: la actitud de escucha de la predicación cristiana y la 
condición poética de las Sagradas Escrituras. El primero implica, fundamentalmente, 
la renuncia consciente a una posición de dominio por parte del sujeto y el segundo 
introduce la categoría denominada “mundo del texto”, la cual se erige en el corazón de la 
propuesta hermenéutica del autor.

El trabajo se estructura en dos apartados, teniendo en cuenta los presupuestos arri-
ba mencionados. En la primera parte, la actitud de la escucha se enriquece con las 
nociones de hýbris y epokhé, las cuales permiten la contextualización histórica de la 
problemática y, a la vez, abren y orientan la tarea del intérprete que no sólo es un crítico 
literario o un teólogo sino, también, un creyente. Esta tarea se desarrolla en el interior 
del círculo anselmiano de “creer para comprender y comprender para creer”, con la es-
peranza de alcanzar la “transferencia del texto a la vida”. En la segunda parte, se intro-
duce la categoría “mundo del texto”, la cual denota que la escritura opera una suerte 
de mutación en el discurso, especialmente, en lo que concierne a la relación entre el 
sentido y la referencia. Sólo la escritura puede referirse a un mundo que no está presen-



177

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

te. Dicha categoría permite, a su vez, aproximarse a otra clave para la comprensión de 
la Hermenéutica bíblica ricoeuriana, la noción de “revelación”. En esta parte, también, 
se introducen dos cuestiones fundamentales de fuerte resonancia griega: el problema 
de la escritura, planteado por primera vez en el Fedro platónico, y la noción de mímēsis 
aristotélica que conlleva hacia la idea de ficción. Ambas producen una ampliación del 
mundo de lo cotidiano y son centrales para conformar la noción de lo poético que, por 
cierto, no se reduce a un género literario, sino que es capaz de incluir a todos los géneros 
que componen el texto Sagrado. 

A tales fines, se centrará la atención, especialmente, en la obra de Ricoeur: Fe y 
Filosofía. Problemas del lenguaje religioso (1990, 2008), donde se recolectan una serie de 
artículos publicados en los años 70, entre los cuales se destacan: “La filosofía y la espe-
cificidad del lenguaje religioso”, “Nombrar a Dios”, “La hermenéutica del testimonio” y “La 
hermenéutica de la revelación”. También se considerarán algunos capítulos de un texto 
en el que se condensa el pensamiento del autor hasta fines de los años 60: El conflicto 
de las interpretaciones (1969, 2015), fundamentalmente, los de la última parte que tratan 
sobre la religión y la fe. Así mismo se atenderá a La metáfora viva (1975, 2001), obra que 
explica el poder que tienen ciertas ficciones de redescribir la realidad. Particularmente, 
el primer capítulo dedicado a la Poética de Aristóteles. Además, se tendrá en cuenta una 
obra más reciente: Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II (1986, 2002), don-
de se encuentra una colección de artículos que ofrecen un panorama histórico que va 
desde la fenomenología hermenéutica hasta la denominada hermenéutica de la acción. 
Para la presente propuesta resultan especialmente valiosos los apartados: “La función 
hermenéutica del distanciamiento” y “Hermenéutica filosófica y hermenéutica bíblica”.  

I. El oyente de la Palabra
Ricoeur se confiesa “oyente de la predicación cristiana”, lejos de situarse en el lugar 

desprejuiciado del investigador busca adentrarse en el círculo anselmiano, el cual le 
exige un compromiso religioso o profesión explícita de fe (cf. Ricoeur, 2008, p. 87). De 
este modo se mantiene en la suposición de que la Palabra bíblica es sensata, que vale la 
pena sondearla y que su examen puede acompañar la transferencia del texto a la vida, 
donde dicha palabra se verificará. 

La escucha ricoeuriana constituye la razón de toda obediencia. Esta escucha es 
constitutiva del hablar porque viabiliza la comprensión. Se trata pues de un oír existen-
ciario o primario, ya que es un oír que comprende. En este punto Ricoeur sigue a Heideg-
ger, la escucha tiene prioridad existenciaria sobre el obedecer, del mismo modo como el 
guardar silencio precede al hablar. No se trata, entonces de una obediencia en el sentido 
moral, sino pre-ético. Algo así como una disposición que se orienta por el deseo y no por 
el mero deber (cf. Ricoeur, 2015, pp. 405-406).

Esta actitud de asumirse como oyente, la cual podría parecer meramente pasiva, 
implica el riesgo de aceptar la contingencia de los acontecimientos singulares y de los 



178

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

textos particulares que los relatan, frente a un pensamiento que se orienta a lo universal 
y necesario. En este sentido, el ser en tanto que ser, vale decir, el rango más alto de las 
categorías especulativas no podría confundirse con el Dios de las religiones. Aquí reside 
el mayor contraste entre la fe de Israel y la filosofía griega. La tradición judía no habla 
de causa, fundamento o esencia, sino que se refiere a Dios según el drama histórico 
instaurado por los actos de liberación, en favor de un pueblo particular (cf. Ricoeur, 
2008, pp. 97-99). 

Ahondar en la distancia entre la razón filosófica y la fe bíblica no equivale a plan-
tear un fideísmo religioso. La tarea ricoeuriana se dirige hacia una inteligencia de la fe 
suscitada por la nominación de Dios, la cual pertenece a un nivel de discurso originario 
con relación a los enunciados de tipo especulativo filosófico o teológico, tales como 
“Dios existe” o “Dios es la primera causa” (cf. Ricoeur, 2008, pp. 53). El pensador francés 
ubica los enunciados teológicos en el mismo ámbito especulativo que los filosóficos, 
ya que el discurso de la teología se constituye con el aporte conceptual de la filosofía 
especulativa, sea platónica, aristotélica, cartesiana o kantiana. Por este motivo, el autor 
no utiliza el término “teología”, sino que prefiere hablar de fe bíblica en un sentido más 
exegético que teológico.

Ahora bien, la presuposición de la escucha de la predicación cristiana no conclu-
ye en que todo sea lenguaje, sino que la experiencia religiosa se articula siempre en 
un lenguaje, se lo entienda en un sentido cognoscitivo, práctico o emocional. Pero, en 
cierta medida, los textos preceden a la vida, si se nombra al Dios de la fe es porque las 
Sagradas Escrituras ya lo han nombrado antes. Al respecto Ricoeur se cuestiona: “Pero 
si hago del creyente un escriba ¿no lo terminaré convirtiéndolo en un crítico literario?” 
(Ricoeur, 2008, p. 89). Su propuesta hermenéutica rechaza que el juego de la intertex-
tualidad esté separado de la vida. En efecto, no se comprende mejor un texto cuando 
se conoce otro texto del cual procede por adopción o por cita, sino cuando se da la 
apropiación o transferencia del texto a la vida.

II.1. Distanciamiento, desprendimiento o epokhé
Paul Ricoeur distingue entre hermenéutica filosófica y hermenéutica bíblica y señala 

que entre ambas se da una relación compleja de inclusión mutua. Pues, por una parte, 
la hermenéutica bíblica adquiere un carácter regional con respecto a la hermenéutica 
filosófica constituida como hermenéutica general. En este sentido, puede parecer que 
se da una subordinación de la primera con respecto a la segunda, al tratarla como una 
hermenéutica aplicada. Pero, por otra parte, se da una relación inversa, ya que la her-
menéutica teológica presenta características tan originales que la relación se invierte. 
De modo que la hermenéutica bíblica subordina a la hermenéutica filosófica como su 
propio órganon (cf. Ricoeur, 2002, p. 111).  

Para explicar esta relación, el autor acude a la categoría del distanciamiento o 
epokhé. Este término griego fue utilizado, en primera instancia, por los filósofos de la 



179

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Nueva Academia, especialmente por Sexto Empírico. La mayoría de las veces se lo ha 
traducido como “suspensión del juicio”. Se trata de un estado de reposo mental o de im-
perturbabilidad, por el cual ni se afirma ni se niega nada (cf. Brochard, 2005, p. 390). Por 
otra parte, Husserl se vale de la epokhé, desde una nueva perspectiva, con el propósito 
de conseguir la llamada “reducción fenomenológica”, que representa la conquista de 
un ámbito de sentido donde toda pregunta referida a las cosas en sí queda excluida al 
ponerse entre paréntesis. Husserl también habla de un distanciamiento que se aplica a 
las operaciones cognoscitivas, el cual supone la pertenencia del participante al mundo 
de la vida (cf. Husserl, 1982, p. 37). Pero el filósofo moravo concibe a la fenomenología 
no solo como un método de descripción esencial de las articulaciones fundamentales 
de la experiencia, sino también como una auto-fundamentación o posicionamiento do-
minante de un sujeto frente a un objeto. En esta instancia Ricoeur se aparta de Husserl 
(cf. Ricoeur, 2002, p. 28). Pues, considera al distanciamiento como una actitud de desa-
pego y de renuncia incluso a la propia subjetividad, la cual consiste en un despojo de la 
conciencia soberana. Dicho desasimiento de sí coincide, plenamente, con la actitud del 
oyente de la Palabra. Pero ¿de qué renuncia se trata? ¿Qué es lo que hay que dejar en el 
camino y con qué propósito? 

Este despojar o despojarse es un acto, simultáneamente, ético y especulativo, por el 
cual se renuncia no solamente a los objetos empíricos ordenados por el entendimiento, 
sino también a los objetos trascendentes de la metafísica que aluden al pensar de lo 
incondicionado en sentido kantiano. Este desprendimiento también podría expresarse 
en el lenguaje de las Enéadas (1997, V, III, 17) cuando Plotino exclama: aphelé panta: 
“despójate de todo”.

Desde esta perspectiva, el pensador francés describe una doble ruptura histórica o 
hýbris que implica, a su vez, un doble despojamiento. La Modernidad trajo consigo –prin-
cipalmente Kant y su concepción de la filosofía como saber de los límites– una primer 
hýbris, la del saber metafísico. Esta ruptura coloca al “yo pienso” en el principio de todo 
lo que es válido. Dicho saber ya no se sustenta del lado de los objetos a conocer, sino de 
las condiciones de posibilidad del conocimiento, por lo tanto, del lado del sujeto. La idea 
de un sujeto que se pone a sí mismo se convierte así en el fundamento no fundado, o 
mejor, en el fundamento que se funda a sí mismo. Luego viene una segunda hýbris que 
reemplaza a la primera, la cual se sostiene en el doble renunciamiento al “objeto” y al 
“sujeto” absolutos (cf. Ricoeur, 2008, pp. 94-95; 160-164 y 2002, pp. 28-29). Esta es la 
moneda de cambio para ingresar a una modalidad de lenguaje no especulativa y pre-fi-
losófica, y es, justamente, la tarea de la hermenéutica filosófica. También, en el campo 
específico de la hermenéutica bíblica es necesario reconducir la mirada hacia las moda-
lidades más originarias del lenguaje, por las cuales los miembros de una comunidad de 
fe interpretan su experiencia para sí mismos y para los demás.

Si bien la escucha de la predicación cristiana implica la aphelé panta plotiniana, esto 
no significa que no se sustente en ninguna presuposición. Pues, la presuposición en este 
caso no es auto-fundación, sino asunción de un sentido antecedente que precede desde 



180

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

siempre al oyente de la Palabra. En consecuencia, para la hermenéutica de Ricoeur, “es-
cuchar excluye fundarse” (cf. Ricoeur, 2008, p. 95). Vale decir, se busca poner fin al ideal 
cartesiano y, en parte también husserliano, de la transparencia del sujeto para sí mismo. 

En efecto, el movimiento hacia la escucha requiere del desasimiento del sí mismo 
humano, en su voluntad de dominio, de suficiencia y de autonomía. Este movimiento de 
despojo es el que hace que la reflexión salga al encuentro de signos contingentes del 
absoluto que Éste, en su generosidad, hace aparecer. 

II.2. la hermenéutica del testimonio
En virtud del desprendimiento o epokhé el pensamiento pierde todo su apoyo en los 

objetos trascendentes de la metafísica y en todas las objetivaciones impuestas por el 
entendimiento. De modo que cuando renuncia o se distancia de éstos se dispone para 
una experiencia de lo absoluto en el testimonio.

El testimonio designa la acción de testimoniar, es decir, de contar lo visto y oído. 
Posee un sentido cuasi empírico porque no es la percepción en sí misma, sino lo que se 
cuenta sobre lo percibido: el relato o la narración del acontecimiento. El testigo es el au-
tor de dicha acción, quien ha visto y pone en palabra lo acontecido. Gracias al testimonio 
se da el pasaje de las cosas vistas a las cosas dichas. Tal transferencia tiene una gran 
importancia en el plano de la comunicación: el testimonio es una relación dual entre el 
que testimonia y el que recibe el testimonio. Vale decir, entre la comprobación realizada 
por un sujeto y el crédito asumido por otro acerca de la fe del testimonio del primero (cf. 
Ricoeur, 2008, p. 112). 

Ricoeur recupera el significado aristotélico de los términos griegos “márty”, “mar-
týrion”, “testigo” y “testimonio”, ya que a los narradores de las cosas vistas se los con-
sidera autoridades morales tomadas como testigos por el orador. Así se destaca un 
aspecto importante: la calidad del testigo, su buena fe. Esta connotación cobra fuerza 
con la noción del testigo fiel. Se trata de quien sella su vínculo con la causa que defiende 
haciendo profesión pública de su convicción. Dicha consagración personal puede ir has-
ta el sacrificio de la propia vida. El testigo es capaz de sufrir y de morir por lo que cree, 
cuando la prueba se paga con la propia vida, en vez de testigo se lo llama mártir. Pero 
para el autor francés, el argumento del mártir es siempre sospechoso. Una causa que 
tiene mártires no siempre es una causa justa. El martirio no es un argumento, sino poner 
a prueba una situación límite. En tal sentido, un hombre se convierte en mártir porque 
primero es testigo y debe serlo hasta el fin (cf. Ricoeur, 2008, pp. 116-117). 

En palabras de Ricoeur: “el testigo es el hombre que se identifica con una causa jus-
ta, a veces detestada por la muchedumbre y por los poderosos, es quien por esa causa 
arriesga su vida” (Ricoeur, 2008, p. 117). Aquí se erige el prototipo del justo perseguido, 
ya sea que se llame Sócrates o Jesús. Desde esta perspectiva, pareciera que el sentido 
del testimonio se hubiese invertido. El vocablo ya no designaría la puesta en palabras de 
un acontecimiento, sino la acción misma en tanto atestigua la fe del hombre interior en 



181

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

la exterioridad. Pero entre estos dos usos no se da una ruptura, ya que el compromiso 
del testigo en el testimonio es el punto fijo que se constituye en criterio para diferenciar 
al testigo falso del testigo fiel.   

Ahora bien, con la irrupción de las Sagradas Escrituras sobreviene una dimensión 
nueva al concepto de testimonio que no es posible desplegar, solamente, a partir del 
uso profano del vocablo. En lo escritos proféticos del Antiguo Testamento, más precisa-
mente, en el Libro de Isaías se afirma: “Es verdad, vosotros sois mis testigos –oráculo 
de Yahveh– y mis siervos elegidos para que se me conozca (...) yo soy Dios y lo soy 
desde la eternidad” (43, 10). En este caso, el testigo es alguien elegido y enviado para 
testimoniar, es decir, para proclamar y propagar el mensaje. El acontecimiento de la na-
rración no es un hecho particular, sino lo que da sentido a la existencia humana. Yahveh 
es quien da testimonio de sí mismo y se revela, lo cual implica un compromiso de vida 
por parte del oyente de la Palabra. En efecto, la novedad en el concepto de testimonio 
radica en que éste no pertenece al testigo, sino que procede de la iniciativa divina. Pero 
tal aspecto novedoso no anula la noción profana del testigo fiel, ya que puede verse una 
cierta continuidad con la noción del servidor sufriente anunciada por los profetas (cf. 
Ricoeur, 2008, pp. 119-120). 

En efecto, en el Nuevo Testamento la concepción de testimonio viene preparada 
por el sentido profético. La confesión de que Jesús es el Cristo constituye el testimonio 
fundamental. Es el testigo fiel por excelencia (cf. Ricoeur, 2008, p. 121). Lo que el Hijo 
hace es manifestar al Padre. En este caso singularísimo el testimonio es sinónimo de 
revelación, ya que el testigo es asimismo el enviado y el enviado es como el que lo envía. 
Cristo hace que el testimonio dado no sea el testimonio de una idea, de un lógos intem-
poral, sino de una persona encarnada en la Historia.         

Ahora bien, en el testimonio bíblico se da la inmediatez de lo absoluto que opera 
como origen, más acá del cual no es posible retroceder. En este sentido, vale la pena 
recuperar las siguientes palabras de Ricoeur (2008, p. 128): 

El testimonio es anánke sténai de la interpretación. Una hermenéutica sin testi-
monio está condenada a la regresión infinita, en un perspectivismo sin comienzo 
ni fin. Duras palabras para un filósofo. Pues la auto-manifestación de lo absoluto 
aquí y ahora, señala el llamado de atención al mal infinito de la reflexión. Lo 
absoluto se muestra. Sólo de esto el testimonio testimonia.

Para evitar esta regresión infinita la hermenéutica debe despojarse de un saber ab-
soluto ya que, paradójicamente, el absoluto se revela en acontecimientos particulares, 
en testimonios de hombres históricos. Así se señala el aspecto de manifestación del 
testimonio El absoluto se declara en el tiempo y en el espacio. En consecuencia, existe 
en el testimonio una inmediatez de lo absoluto sin la cual no habría nada que interpretar.

Estas palabras son difíciles para el filósofo, si su mirada metafísica aspira a alcan-
zar un saber absoluto y, también lo son para el científico, si aspira a medir el grado de 



182

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

certidumbre del testimonio con los instrumentos propios de su ciencia. En efecto, la 
afirmación originaria no puede quedar sometida a la norma de conocer objetos. Pues, 
la relación entre el fenómeno y el acto de afirmación absoluta, cuya marca lleva el testi-
monio es de distinta naturaleza. Dicho en términos de Ricoeur: “atestiguar es diferente 
a verificar” (2008, p. 133).  

En consecuencia, la hermenéutica se esfuerza por dirigirse a las modalidades más 
originarias de lenguaje de una comunidad de fe. Tales testimonios no comportan enun-
ciados metafísicos, sino narraciones, profecías, formulas litúrgicas, plegarias, refranes, 
etc. que pertenecen en su totalidad al lenguaje poético. Estas formas de discurso deli-
mitan el espacio de interpretación en el interior del cual puede comprenderse el lenguaje 
religioso. 

II. El mundo del texto
La tarea de la hermenéutica consiste en la interpretación. Para Ricoeur la interpre-

tación es el desarrollo con sentido y el reflejo de la comprensión espontánea que se 
tiene de sí mismo en relación con el mundo y con los otros seres humanos (cf. Ricoeur, 
2008, p. 191 y 2002, p. 147). Se trata en última instancia de una autocomprensión, la 
cual, está mediatizada por signos, símbolos y, fundamentalmente, textos. Lo que se da a 
interpretar, de manera prioritaria, en un texto es el proyecto de un mundo que se podría 
habitar y en el cual se podrían proyectar los posibles más propios. A esta noción el autor 
la denomina “mundo del texto”, el cual se encuentra a distancia de la realidad cotidiana. 
Dicha distancia se opera por la ficción que abre nuevas posibilidades de “ser en el mun-
do” en el corazón mismo de la realidad cotidiana.

Desde esta perspectiva, la tarea de la hermenéutica bíblica consiste en aplicar el 
concepto “mundo del texto” a los libros religiosos, los cuales, constituyen una categoría 
de los textos poéticos. Para Ricoeur el carácter poético no designa un género literario 
particular, sino la totalidad de estos géneros en tanto que ejercen una función de refe-
rencia, diferente de la función descriptiva del lenguaje ordinario y del discurso científico. 
Pues, el lenguaje en su función poética suprime la referencia descriptiva del discurso y, 
con ella, el reino de la verdad como adecuación y el intento de alcanzar dicha definición 
mediante la verificación empírica. Este es el corazón de la hermenéutica ricoeuriana, ya 
que únicamente el lenguaje poético puede restituir la pertenencia a un orden de cosas 
que precede a la capacidad humana de oponer estas mismas cosas como objetos frente 
a un sujeto que las determina como tales.

Al profundizar sobre el carácter de lo poético el autor realiza tres observaciones 
sumamente esclarecedoras (cf. Ricoeur, 2008, p. 103): 

1) El lenguaje poético es aquél que rompe con el lenguaje cotidiano y se consti-
tuye en foco de innovación semántica. 2) El lenguaje poético lejos de celebrar el 
lenguaje por sí mismo, abre un mundo nuevo que es la cosa del texto, el mundo 
del poema 3) El mundo del texto es lo que incita al lector, al oyente a compren-



183

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

derse a sí mismo ante el texto y a desenvolver el sí mismo capaz de habitar ese 
mundo desplegando sus posibles más propios. 

En efecto, aquello que finalmente debe ser comprendido en un texto no es el autor 
y su presunta intención ni la estructura del texto, sino la especie de mundo visualizado 
fuera del texto. A partir del cual se introduce el problema de la referencia. En el discurso 
oral ordinario esta cuestión se resuelve gracias a la función mostrativa u ostensiva del 
lenguaje. Aunque el locutor no pueda mostrar la cosa sobre la que habla, sin embargo, 
puede localizarla en el interior de un sistema espacio- temporal, al que también perte-
necen los mismos interlocutores. Dicho sistema constituye el espacio de referencia de 
todo discurso posible. Pero la cuestión se complejiza cuando el discurso se convierte 
en texto. La referencia se transforma, ya que resulta alterada por la escritura y por la 
estructura de la obra, al punto de devenir enteramente problemática. 

En esta instancia Ricoeur acude a Frege, quien distingue entre el sentido y la re-
ferencia. El primero es el objeto ideal al cual se refiere y es inmanente al discurso. La 
referencia, en cambio, remite a lo extralingüístico y constituye el valor de verdad de la 
proposición, es decir, su pretensión de alcanzar la realidad. En La metáfora viva el autor 
francés sostiene que la literatura “suspende” la relación del sentido con la referencia y es 
un tipo de discurso que “ya no tiene denotación, sólo connotaciones” (cf. Ricoeur, 2001, 
p. 292). También explica que el deseo de verdad que impulsa a pasar desde el sentido a 
la denotación, Frege lo asigna únicamente a los enunciados de la ciencia y no a la poesía 
(cf. Ricoeur, 2001, p. 292).

Sin duda, la eliminación del carácter ostensivo o mostrativo de la referencia hace 
posible el fenómeno que llamamos “literatura”, ya que toda referencia a la realidad dada 
puede ser suprimida. Esto vale para la literatura de ficción, pero también para toda la li-
teratura que se puede considerar poética (cf. Corona, 2008, pp. 37-38). La tesis principal 
de Ricoeur es que la anulación de una referencia de primer grado, operada por la ficción 
y la poesía, es la condición de posibilidad para que sea liberada una referencia segunda 
que se conecta con el mundo no solo en el nivel de los objetos manipulables, sino en el 
nivel que Husserl designa como “mundo de la vida” y Heidegger como “ser en el mundo” 
(cf. Ricoeur, 2008, p. 59).

Ahora bien, el lenguaje religioso es un caso único o excéntrico del lenguaje poético 
debido a la singularidad del referente que se revela en el texto. Dicho de otro modo, un 
referente extra-textual único como Dios, que posee sentido por sí mismo, es capaz de 
prescindir de cualquier tipo de referencia más allá del entramado lingüístico. Pues, el tér-
mino Dios pertenece al nivel del discurso originario y es el referente en el que convergen 
de manera polifónica todos los discursos que forman parte del contexto de la nomina-
ción narrativa, los relatos, las profecías, las leyes, los escritos sapienciales, los salmos, 
etc. Pero el referente Dios no sólo es el índice de la mutua pertenencia de las formas 
originarias del discurso de la fe, sino también el de su inacabamiento. Es su focalización 
común y lo que se le escapa a cada una. 



184

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

En este punto aparece la necesidad del uso de las expresiones-límite. Se trata de 
un índice, de una modificación que puede afectar todas las formas de discurso por una 
suerte de pasaje al límite que opera la ruptura con el decir ordinario (cf. Ricoeur, 2008, 
p. 99). Dios es el que se comunica y el que se reserva, como en el episodio de la zarza 
ardiente del Éxodo 3,14. Lejos de que la declaración “Yo soy el que soy” autorice una 
ontología positiva capaz de coronar la nominación narrativa, ella protege el secreto de 
Dios para sí. En consecuencia, comprender la Palabra Dios es seguir una flecha de sen-
tido, es decir, su poder de reunir las significaciones parciales, inscriptas en los diversos 
discursos también parciales y abrir un horizonte que no se deja delimitar por la clausura 
de ningún discurso. 

De este modo se vislumbra que la hermenéutica bíblica es a la vez un caso particular 
de hermenéutica general y un caso único. Un caso particular, en cuanto el nuevo ser del 
que habla la Biblia solo puede encontrarse en la palabra de ese texto. Un caso único, 
porque todos los discursos parciales se refieren a un Nombre que designa su punto focal 
(cf. Ricoeur, 2008, p. 99). Pero la hermenéutica bíblica sólo puede expresar algo único, 
si ese único que es Dios se manifiesta como “mundo del texto” y si ese mundo interpela 
al oyente-lector en el texto y más allá del texto. Aquí se funda lo que se llama existencia 
meta-textual que requiere de un compromiso ético del creyente. Se trata de la antigua 
aplicattio que corresponde al momento terminal de la comprensión (cf. Ricoeur, 2008, p. 
107 y 2002, pp. 169 ss.). 

En definitiva, para Ricoeur los textos, principalmente los literarios, son sin dudas 
“conjuntos de signos que cortaron poco o mucho sus vínculos con las cosas que desig-
nan o debieran designar” (cf. Ricoeur, 2002, p. 12). En efecto, lo poético no representa un 
género literario particular que se agregaría a los otros, sino el funcionamiento global de 
todos esos géneros en tanto sede de la innovación semántica, de la proposición de un 
mundo y de la suscitación de una nueva comprensión de sí.

III.1. Hermenéutica de la revelación 
Tal como se expuso, el mundo de los textos poéticos se abre camino a través de la 

destrucción de la referencia extra-textual, es decir, del mundo de los objetos de la reali-
dad cotidiana y de la ciencia. Del mismo modo el ser nuevo proyectado por las Sagradas 
Escrituras se abre camino a través de la experiencia ordinaria. Desde esta perspectiva, 
Ricoeur sostiene que el sentido no religioso de la revelación posibilita restaurar dicho 
concepto en toda su dignidad (cf. Ricoeur, 2008, pp. 158-159). 

De modo tal que se llama revelada a la Biblia en virtud de la cosa dicha por ella, del 
ser nuevo que en ella se despliega. Tal concepto de revelación libera al texto de todas 
las interpretaciones psicologizantes y la exime de quedar encerrada o clausurada en un 
concepto muy estrecho: la palabra de otro. Esta doble palabra tiende a concatenar la 
noción de revelación con la de inspiración, concebida como una voz que habla detrás 
de la voz. Dicha concatenación conduce a la idea de una escritura dictada o soplada al 



185

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

oído. Así la noción de revelación se confunde con la de un doble autor de las Sagradas 
Escrituras. 

Una hermenéutica de la revelación bíblica no puede escindirse de todo el contexto 
de los discursos que la encuadran y, en particular, del discurso narrativo. Pues, la reve-
lación extrae todo su poder del contraste y la convergencia entre todas las formas de 
discurso religioso. La revelación es un rasgo del mundo bíblico. Por lo cual, no puede 
considerarse a la inspiración divina como una especie de estado mental que el autor 
proyectaría en el texto. La inspiración es un carácter de la revelación y la revelación 
concierne en primera instancia al ser nuevo revelado en la Escritura. De tal manera que 
el texto es revelado en la medida en que revela un mundo, que se encuentra mediatizado 
por la estructura de diversos modos de discurso (cf. Ricoeur, 2008, p. 93, 139).

En tanto hablamos de un mundo en el sentido de horizonte total, no se puede privi-
legiar la relación, únicamente, al aspecto personalista. El mundo bíblico supone también 
aspectos cósmicos (creación), comunitarios (Pueblo de Dios), históricos y culturales 
(Israel y el Reino de Dios), y, por supuesto, personales (invocación y alabanza). Este 
mundo es propuesto y es nombrado como “mundo nuevo” o “Reino de Dios”. Desde la 
perspectiva de Ricoeur, tales realidades comienzan a ser con el texto, incluso antes de 
toda disposición de fe o no fe, de parte de quien lee o escucha la Palabra.

En este sentido, el punto de partida de una hermenéutica de la revelación está de-
limitado por la manifestación del mundo a partir del texto. Este acercamiento puede 
parecer demasiado estrecho. Sin embargo, la Biblia produce una ampliación de nuestra 
experiencia de mundo, resultante de las culturas del libro en las que convergen el An-
tiguo y el Nuevo Testamento. Se da así una especie de retorno al origen del discurso 
teológico que posibilita ubicar la reflexión frente a una variedad de expresiones de la fe, 
moduladas por la variedad de discursos en los que se inscribió la fe de Israel y luego la 
de la Iglesia primitiva. En consecuencia, puede vislumbrarse, en lugar de un concepto 
monolítico, un concepto plural y polisémico de la idea de revelación.

III.2. Resonancias griegas: Platón y Aristóteles
Ricoeur recepta de los filósofos antiguos Platón y Aristóteles dos cuestiones fun-

damentales para la presente investigación: la reflexión platónica sobre las ventajas y 
desventajas de la escritura y la idea aristotélica de mímēsis que remite al problema del 
mito y, en última instancia, a un análisis sobre la ficción. 

El pensador francés realiza una especie de inversión de las conclusiones sobre la 
escritura expuestas en el Fedro platónico (1997). El filósofo ateniense plantea al final de 
dicha obra el problema de la conveniencia e inconveniencia de la escritura (274b- 277a), 
valiéndose de un mito creado por él mismo. El dios Theuth ofrece al rey egipcio Tha-
mus una serie de artes descubiertas por él: la aritmética, la geometría, la astronomía, 
el damero y la escritura. Primero, el dios inventor enumera las ventajas que tales artes 
aportan y elogia, particularmente, a la escritura, ya que puede hacer a los hombres más 



186

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

memoriosos y, en consecuencia, más sabios. Pero la respuesta del rey y el posterior co-
mentario de Sócrates debilitarán la seguridad de Theuth, quien atribuye a las letras po-
deres contrarios a los que tienen. Porque es el olvido lo que producirán en las almas de 
quienes las aprendan. Efectivamente, la escritura les dará una inmerecida confianza, ya 
que fiándose de las letras llegarán al recuerdo desde fuera y no desde sí mismos. Pues 
la escritura no es un “fármaco de la memoria”, sino un simple “recordatorio” que produce 
sólo “apariencia” de sabiduría y genera “portadores de opinión”, carentes de verdadero 
conocimiento. Además, la escritura es inerte, está desprovista de vida, a diferencia de la 
palabra pronunciada por un interlocutor; se le pregunta y no responde. En tercer lugar, se 
señala otro riesgo que conlleva la escritura: “las palabras ruedan por doquier”, sin poder 
distinguir el destinatario adecuado. Y, por último, se muestra que el escrito requiere la 
ayuda de su padre, ya que no es capaz de defenderse ni ayudarse por sí mismo.

En virtud de estos argumentos se considera a la escritura como un “pálido reflejo” 
del discurso oral, una copia situada por debajo del diálogo vivo entre dos interlocutores. 
En este punto Ricoeur invierte la apreciación platónica, ya que considera que el fenó-
meno de la escritura es menoscabado cuando es reducido a la simple fijación material 
de la palabra viva (cf. Ricoeur, 2008, p. 89 y 2002, p. 171). La escritura es una relación 
específica con las cosas dichas. Ella produce un discurso inmediatamente autónomo de 
la intención del autor. Esta autonomía está contenida en “la cosa del texto”, sustraída del 
horizonte finito de cada escritor particular. Y, a su vez, ese distanciarse del autor tiene su 
paralelo en el receptor del texto. La autonomía del texto también lo sustrae del horizonte 
finito de su primer destinatario.

Desde esta perspectiva, la hermenéutica le confiere al texto una riqueza productiva 
que va más allá del autor y de su presunta intención, de la estructura y de los distintos 
modos de recepción o concretización de una obra a lo largo de la historia. Se trata de 
una especie de mundo visualizado fuera del texto en calidad de referencia. Pues, gracias 
a la escritura se da la supresión de toda conexión con la trama espaciotemporal y se 
logra abolir la referencia a lo real cotidiano. Así irrumpe un nuevo mundo, el mundo de la 
ficción, que Ricoeur explora a partir de algunas contribuciones aristotélicas. 

En la Poética del estagirita se hallan los elementos que le posibilitan al escritor fran-
cés especificar la dimensión poética del lenguaje. Allí se encuentra la conjunción entre la 
ficción, la redescripción del mýthos y la mímēsis, que constituye la función referencial de 
todo texto poético. Para dilucidar este entramado temático se hace necesario recordar, 
en primer lugar, que las palabras griegas poietikê y poíēsis, lo mismo que poietês (poeta), 
se forman directamente sobre el verbo poiêin (hacer). Por tanto, el poeta es principal-
mente un hacedor, un compositor. En segundo lugar, se advierte que lo poético no queda 
restringido al verso porque no es el metro, sino la mímēsis lo que determina la calidad de 
poeta (cf. García Yebra en Aristóteles, 1998, nota 1, p. 240). 

Efectivamente, para Aristóteles, en contra de la opinión vulgar, no es poeta el que 
compone versos, sino quien es imitador mediante el lenguaje. De esto resulta claro que 
el poeta debe ser artífice de fábulas (mýthos), ya que es poeta en virtud de la mímēsis. 



187

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Dicho de otro modo, la imitación de la acción es la fábula (mýthos) que consiste en “la 
composición de los hechos y caracteres, según los cuales decimos que los que actúan 
son tales o cuales” (Poética, 1450 a 5). A partir de lo cual, puede sostenerse que el pro-
ceso de mímēsis consiste en componer un modelo particular capaz de valer por otros 
individuos concretos, que se rige por las leyes de la probabilidad. Este modelo asume 
un valor virtual al referir no sólo qué hizo un individuo en determinada oportunidad, sino 
a qué clase de personas les acontece decir o hacer tales o cuales cosas, verosímil o 
necesariamente (cf. Barbero, 2004, pp. 95, 99).  

Desde esta perspectiva, se comprende la afirmación aristotélica: “la poesía es más 
filosófica y elevada que la historia, pues la poesía dice más bien lo general y la historia 
lo particular” (Poética, 1451b 1-5). En efecto, no le corresponde al poeta decir lo que 
ha sucedido, sino lo que podría suceder, esto es lo posible según la verosimilitud o la 
necesidad. Vale la pena aclarar que cuando el filósofo dice “más general”, lo que está 
diciendo es que la poesía estudia a “un tipo de hombre” y la historia a “un hombre en 
particular”, a un individuo concreto. El “tipo” es universal o general porque puede incluir 
a muchos individuos, no es un sujeto histórico porque no es un ente real. En conclusión, 
la atribución de dichos o hechos a un tipo de hombre no se basa en la realidad, sino en 
la verosimilitud o en la necesidad que son las leyes de la poesía (cf. Poética, 1451b 5-10).

Así se comprende que para Aristóteles el mýthos es el camino de la verdadera mímē-
sis, la cual no es imitación servil, copia o reflejo, sino transposición o redescripción de la 
realidad. En consecuencia, la poética no sólo puede y debe desvincularse de la realidad 
y presentar los hechos y personajes como podrían y deberían haber sido, sino que tam-
bién puede introducir lo racional y lo imposible (cf. Poética, 1461b 15). 

Reflexionando sobre estos pasajes de la Poética, Ricoeur sostiene que “el mundo de 
la ficción es un laboratorio de formas, en el cual se ensayan configuraciones posibles de 
la acción, para poner a prueba su coherencia y plausibilidad” (Ricoeur, 2002, p. 21). Pues, 
en esta fase la referencia se mantiene en suspenso. El mundo de la ficción es el mundo 
del texto o una proyección del texto como mundo. 

En este sentido, el texto es mucho más que una comunicación interhumana; es el 
paradigma del distanciamiento en la comunicación que abre hacia un nuevo mundo o 
mundos posibles donde podría habitarse. Resta preguntar: ¿cuál es el elemento que 
hace a la especificidad de la escritura bíblica entre otras escrituras poéticas? A lo que 
el pensador francés responde: “nada que tenga que ver con la escritura como tal, su 
originalidad está necesariamente en la cosa del texto” (Ricoeur, 2002, p. 116). He aquí el 
corazón mismo de la hermenéutica ricoeuriana y su mayor poder de aplicabilidad y de 
transposición del texto a la vida. 

A modo de conclusión
La tarea de la hermenéutica filosófica consiste en desplegar el mundo implicado 

en los textos. El acercamiento a las Sagradas Escrituras por el camino de los géneros 



188

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

literarios en los que la Biblia se articula también merece ser llamada hermenéutica, 
en la medida en que la relación texto-lector engendra un trabajo siempre abierto de 
interpretación. El mundo propuesto en el texto está allí, disponible para ser interpre-
tado y apropiado, incluso antes de toda disposición de fe o no fe por parte del lector 
o receptor. 

Sin embargo, Ricoeur busca diferenciarse de un mero investigador literario y prefiere 
confesarse “oyente de la Palabra”. En efecto, la fe no va por un carril separado de la ra-
zón, ya que no se trata del cogito cartesiano, sino más bien del viejo círculo anselmiano 
de “creer para comprender” reinterpretado desde la hermenéutica. Básicamente, se trata 
de dos actitudes bien diferenciadas: la del crítico literario o analista lingüístico que está 
dominada por el principio de verificación, por lo cual le resulta casi imposible formar un 
concepto de verdad distinto al que tradicionalmente se ha formulado en términos de 
adecuación. Y la del creyente que hace hermenéutica, quien no puede disociar en su vida 
estas dos condiciones, ya que entiende a la fe como la actitud de quien se mantiene en 
disposición de dejarse interpretar a sí mismo, interpretando el mundo del texto. 

  En ambas actitudes tiene lugar un distanciamiento. En el caso del cogito esta dis-
tancia permite la constitución de un “yo pensante” como lo totalmente otro de la idea 
de Dios y del resto de los seres que conforman el mundo sensible, aún con la inclusión 
de su propia corporeidad. En lo que respecta a la hermenéutica, el distanciamiento o 
epokhé se muestra como objeto de búsqueda, como obstáculo y como instrumento que 
abre el espacio de la interpretación. A su vez la hermenéutica representa la tentativa 
de superar esa distancia abriendo el juego entre el texto y la propia subjetividad. Dicha 
tarea presupone el desasimiento del cogito en su deseo de dominación y, también, de 
imposición de sus condiciones de posibilidad en sentido kantiano. Pues, la actitud de 
escucha no busca moldear la realidad, sino que sea ella la que se manifieste. Tal mani-
festación se da, de manera fragmentaria y contingente, en el testimonio. Por lo cual, la 
hermenéutica se aleja de la universalidad de las afirmaciones metafísicas y se ocupa de 
los discursos originarios de la fe religiosa.

El lenguaje de la Biblia se vale de distintas estructuras y juegos lingüísticos (poéti-
cos, narrativos, sapienciales, apocalípticos, aun políticos, etc.), los cuales utilizan expre-
siones límite. Un ejemplo es el de la paradoja que sirve para redescribir y reorientar la 
vida y su sentido, desorientándola previamente en forma radical. Para Ricoeur todos los 
géneros literarios que conforman la Biblia, más allá de sus particularidades, tienen en 
común su condición de textos poéticos y su referente último que es Dios, gracias al cual 
constituyen una constelación de conjunto o una polifonía discursiva.

En este contexto, vale la pena preguntarse sobre dos cuestiones o riesgos que po-
drían seguirse de la propuesta ricoeuriana. La primera es si realmente es necesario o, 
por el contrario, podría prescindirse de un referente extra-textual como Dios dada la 
potencialidad poiética de los textos religiosos. La segunda es de qué modo es posible 
escapar del mundo de lo literario para aplicarlo a la vida. Ambas cuestiones suponen el 



189

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

riesgo de permanecer atrapado en la inmanencia del texto y de perder toda posibilidad 
de fuga hacia algún punto que no sea producto de la ficción literaria.  

Con respecto a la primera cuestión, si realmente es necesaria la presencia de un re-
ferente extralingüístico único como Dios en el texto poético. Pues, la potencia revelante 
de dicho lenguaje es suficiente para producir realidades tales como “mundo nuevo” o 
“Reino de Dios”, las cuales, comienzan a ser con el texto. La hermenéutica de Ricoeur 
responde que el lenguaje religioso no es simplemente poético, sino que a los rasgos 
comunes de todo texto poético hay que añadirle la circulación de un referente arqueti-
po-Dios que co-ordena los textos y, a la vez, escapa de ellos. Vale decir, el verbo poético 
experimenta una mutación de sentido cuando es tocado por el Nombre de Dios. 

Con respecto a la segunda cuestión, la hermenéutica ricoeuriana sostiene que las 
Sagradas Escrituras no agotan su sentido en el funcionamiento puramente interno del 
texto, sino que reclaman por parte del lector un determinado modo de habitar el mundo. 
Dicho de otro modo, comprender un texto y comprenderse ante el texto consiste en 
abandonar la inmanencia de los caracteres escritos, fijados de una vez para siempre, y 
propiciar la transferencia del texto a la vida.

Referencias bibliográficas 
Aristóteles. (1992) Poética, trad. y com. V. García Yebra. Gredos.
Barbero, S. (2004) La noción de mímesis en Aristóteles. El Copista.
Brochard, V. (2005) Los escépticos griegos. Losada. 
Cassin, B. (comp.) (1994) Nuestros griegos y sus modernos. Estrategias contemporá-

neas de apropiación de la antigüedad. Ediciones Manantial.
Corona, N. (2008) “Estudio preliminar: El concepto de hermenéutica en Paul Ricoeur”, 

en P. Ricoeur, Fe y filosofía. Problemas del lenguaje religioso. Prometeo, pp. 9-50.
Ferraris, M. (2004) La Hermenéutica. Ediciones Cristiandad.
Grondin, J. (2019) Paul Ricoeur. Herder.
Grondin, J. (2002) Introducción a la Hermenéutica filosófica. Herder.
Husserl, E. (1982) La idea de la fenomenología. Cinco Lecciones. Fondo de Cultura Eco-

nómica.
Oñate, T. (2016) Con Paul Ricoeur. Espacios de Interpelación: Tiempo. Dolor. Justicia. Re-

latos. Dykinson.
Platón. Fedro (1997) trad. M. Martínez Hernández. Gredos.
Plotino. Enéadas (1997) trad. Jesús Igal. Gredos. 
Ricoeur, P. (2001) La metáfora viva, Ediciones Cristiandad.
Ricoeur, P. (2002) Del texto a la acción. Ensayos de Hermenéutica II, Fondo de Cultura 

Económica.



190

Revista Pelícano - Vol. 11 - Año 2025

Ricoeur, P. (2004) Finitud y culpabilidad, Trotta.
Ricoeur, P. (2013) Caminos del reconocimiento. Tres estudios, Fondo de Cultura Econó-

mica.
Ricoeur, P. (2015) El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de Hermenéutica. Fondo de 

Cultura Económica.


