
Universidad Católica de Córdoba
Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales

N°65 | OTOÑO 2025
Número monográfico. Modernidad, política y religión en la obra de Hans Joas

Editores: Diego Fonti, Juan Saharrea y Claudio Marcelo Viale

Alejandro Pelfini

Marcos Breuer

Germán Arroyo

Jesús Conill

Enrique V. Muñoz Pérez

Cristina Di Gregori

Björn Wittrock

Björn Wittrock

Martina Torres Criscuolo

Hans Joas

Hans Joas como pensador global

La teoría de la religión de Hans Joas y los 
fundamentos del Estado moderno

Democracia, libertad y secularización. El 
pragmatismo de John Dewey en la teoría de la 
justicia de Axel Honneth y en la teoría de la religión 
de Hans Joas

Genealogía hermenéutica de la secularización. 
Crítica de Joas a las racionalizaciones de Weber y 
Habermas

La evidencia del creyente. La lectura de Hans Joas 
sobre Max Scheler

Creatividad y teoría de la acción. Hans Joas, 
recuperando a John Dewey

Human Action, History and Social Change:
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts

World Religions and Social Thought. From Ernst 
Troeltsch and Max Weber to Jürgen Habermas and 
Hans Joas

El hechizo de la libertad. La teoría de la religión 
después de Hegel y Nietzsche

Réplica



Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales 

Universidad Católica de Córdoba



Studia Politicæ se encuentra en los siguiente índices:

Núcleo Básico de Revistas Científicas Argentinas – CONICET.
www.caicyt–conicet.gov.ar/nucleo–basico–de–revistas–cientificas

Catálogo Latindex – Sistema regional de información en líneas para 
revistas cinetíficas de América Latina, el Caribe, España y Portugal. 
Calificación Nivel 1 – Nivel superior de excelencia.
www.latindex.unam.mx

Sistema de Bases H. W. Wilson Company.
www.hwwilson.com

Dialnet – Universidad de La Rioja (España).
http://dialnet.unirioja.es/

Índice de Referencia Europeo para las Humanidades y las Ciencias So-
ciales (ERIH PLUS) – coordinado por el Comité Permanente para las 
Humanidades (SCH) de la European Science Foundation (ESF).
http://dbh.nsd.uib.no/pibliseringskanaler/erihplus/about/index

Proyecto Padrinazgo de Publicaciones Periódicas Argentinas 
(UNIRED).
http://edi.mecon.gov.ar/unired/unired.html

Clasificación Integrada de Revistas Científicas.
http://www.clasificacionescirc.es/

International Institute of Organized Research.
http://www.i2or.com/

ISSN impresa: 1669–7405
ISSN en línea: 1669–7405

Aparece tres veces por año: otoño, invierno y primavera–verano
Propietario: Universidad Católica de Córdoba (UCC)

Editor: Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales
Director Editorial: Pablo A. Soffietti



Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales 

Universidad Católica de Córdoba

65 otoño 2025

Diego Fonti 
Juan Saharrea 

Claudio Marcelo Viale

Diego Fonti 
Juan Saharrea 

Claudio Marcelo Viale

Alejandro Pelfini

Marcos Breuer

Germán Arroyo

Jesús Conill

Enrique V. Muñoz Pérez

Cristina Di Gregori

Björn Wittrock

Björn Wittrock

Martina Torres Criscuolo

Hans Joas

Hans Joas

Editorial. Español “Modernidad, politica y religion en la obra 
de Hans Joas. Una teoría social que reivindica la centralidad 
de la religión para comprender las transformaciones de la 
modernidad”. [4]

Editorial. Inglés “A social theory that vindicates the centrality 
of religion in understanding the transformations of modernity.  
Central aspects of the work of Hans Joas”. [10]

“Hans Joas como pensador global”. [16]

“La teoría de la religión de Hans Joas y los fundamentos del 
Estado moderno”. [33]

“Democracia, libertad y secularización. El pragmatismo de 
John Dewey en la teoría de la justicia de Axel Honneth y en 
la teoría de la religión de Hans Joas”. [46]

“Genealogía hermenéutica de la secularización. Crítica de 
Joas a las racionalizaciones de Weber y Habermas”. [75]

“La evidencia del creyente. La lectura de Hans Joas sobre 
Max Scheler”. [99]

“Creatividad y teoría de la acción. Hans Joas, recuperando a 
John Dewey”. [115]

“Human Action, History and Social Change: 
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts”. [126]

“World Religions and Social Thought. From Ernst Troeltsch 
and Max Weber to Jürgen Habermas and Hans Joas”. [159]

“El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de 
Hegel y Nietzsche”. [198]

“Replica”. [201]

“Reply”. [210]

SUMARIO



Modernidad, politica y religion en la 
obra de Hans Joas
Una teoría social que reivindica 
la centralidad de la religión para 
comprender las transformaciones de 
la modernidad

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.001

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 4–9
 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Aspectos centrales de la obra de Hans Joas

El presente número de Studia Politicae ofrece un conjunto de trabajos 
de investigadores del medio regional e internacional con un abordaje 
analítico y crítico sobre las cuestiones más importantes que surgen 

de la obra del sociólogo alemán Hans Joas. Tomando en cuenta el valor y la 
originalidad de sus contribuciones para pensar la realidad social contempo-
ránea de un modo novedoso, este dossier propone un acercamiento a su pro-
ducción, en tanto insight clave para la teoría social y política especializada.

Si la comparamos con la incidencia que han tenido el grupo de pensado-
res con los cuales el propio Joas ha establecido debates fundamentales ta-
les como Habermas, Taylor, Honneth y Bellah, la difusión de su obra en el 



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALEA   5

ámbito regional y en el mundo hispanoparlante es todavía insuficiente. Un 
breve paneo de su campo de intereses dan una pauta de la necesidad de re-
vertir esta tendencia. Entre las cuestiones que abordan los textos de Joas se 
hallan temas fundamentales para la vida pública actual, como la violencia, la 
guerra, los Derechos Humanos y la democracia, el origen de los valores y las 
experiencias religiosas de autotrascendencia, a partir de un enfoque fecundo 
que vincula pragmatismo estadounidense e historicismo alemán. 

Sus numerosas publicaciones a lo largo de más de cuatro décadas de trayec-
toria, han permitido no sólo actualizar los análisis de esos campos, sino tam-
bién poner en cuestión algunas ideas largamente dadas por sentado acerca del 
origen de los Derechos Humanos, el secularismo y el universalismo moral, 
entre otras. Vale la pena puntualizar sus contribuciones centrales como mar-
co para poner de relieve los temas que tratan las diferentes contribuciones 
para este número especial.

1. Renovación de la teoría social: desde sus primeros trabajos, Joas renueva 
la teoría social apelando a la teoría de la acción pragmatista. Lleva adelante 
esta estrategia reparando en la creatividad para dar cuenta del cambio social, 
reivindicando la concepción de la acción en términos de “intersubjetividad 
práctica” de Mead y Dewey, pero también haciendo lugar tanto a la con-
tingencia y falibilidad de las creaciones históricas de los valores, como los 
intentos de su universalización, elementos que toma de la obra de Troeltsch. 

Como parte de su proyecto de renovación ofrece una alternativa a la com-
prensión de la modernidad que va de Weber a Habermas según la cual se 
trata de un periodo donde la retirada de lo religioso en la esfera pública y en 
la concepción de la vida humana, habilita la consolidación de valores centra-
les para la democracia liberal. Sus aportes metodológicos a la teoría social, 
asimismo, son notables. Joas postula una serie de resultados que repercuten 
sobre las ciencias sociales, en especial su rechazo a la dicotomía sociológica 
entre teorías funcionalistas y teorías normativistas, proponiendo la creativi-
dad de la acción como tercera vía de análisis social. 

2. Su visión de la secularización y de los valores: Joas rechaza  la versión 
de la secularización moderna, en tanto subsisten formas de sacralización que 
refutan la tradicional versión - proveniente de la izquierda hegeliana y de una 
lectura “liberal” de Lutero - acerca del vínculo progresivamente creciente de 
modernidad y caída de la religión como condiciones para la libertad. De ahí 
su crítica a la narrativa que afirma que la conciencia historicista y falibilista 
de los valores conlleva necesariamente una negación del universalismo moral. 



6   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Ideas como la conmoción ante el sufrimiento ajeno (particularmente la es-
clavitud, la tortura y la pena de muerte) como origen de lo que luego serían 
los Derechos Humanos; la conmoción por experiencias que arroban la vida 
subjetiva y dan pie a un modo de autotrascendencia que incluye a otros; la 
idea de una libertad situada y consciente de no ser su propio origen; son to-
dos elementos que le llevan a revisar aspectos centrales para la democracia 
y el rol de los valores - incluidas las experiencias religiosas - en ellas. En 
este sentido, se hace eco de una sensibilidad que está en el origen mismo 
de los estudios sociológicos, que ven el rol de lo religioso en las sociedades 
no como un capítulo particular sino como un elemento central de análisis y 
comprensión.

3. El rescate de la religión como fuente indispensable de la teoría social: en 
los últimos tiempos, Joas se ha focalizado con mayor fuerza en la religión y 
su rol en las prácticas sociales. Le interesan las bases empíricas del fenóme-
no religioso y sus implicancias normativas para pensar la filosofía política y 
defender una ética universalista. De ahí que su proyecto de una “sociología 
histórica de la religión” realce y revise análisis previos y coetáneos, como las 
obras de R. Niebuhr, Koselleck, Taylor y Bellah, entre otros. Su articulación 
original entre teoría de la acción y teoría social, por un lado, y entre teoría 
social y filosofía de las religiones, por el otro, son precisamente los dos ejes 
con los que revisa críticamente las interpretaciones canónicas de la moderni-
dad y del proceso de secularización.

En un contexto en que la ciencia política y las prácticas sociales se ven con-
movidas por la reaparición muchas veces perversa de lo religioso, y ante las 
opciones laicistas que de modo voluntarista pretenden anular esa presencia 
o reducirla a un tipo de discurso sin compromisos, leer las páginas de Joas 
como una alternativa pragmática a esas vías sin salida, resulta una experien-
cia inexorable para analizar la realidad social contemporánea.

Las contribuciones en este número  

Este número especial abre con el texto de Alejandro Pelfini, “Hans Joas como 
pensador global”. Este texto, escrito en clave sociológica, analiza el rol de 
lo global como objeto de indagación para la teoría social. Sus análisis de las 
religiones mundiales, como en el caso del catolicismo, la genealogía de los 
Derechos Humanos y su presente en un mundo desigual, permiten volver a 
los análisis de Joas sobre lo global pero atendiendo a una perspectiva habi-
tualmente ausente en su obra: la realidad latinoamericana.



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE   7

A continuación, el texto de Marcos Breuer, “La teoría de la religión de Hans 
Joas y los fundamentos del Estado moderno”, reconstruye la teoría de la re-
ligión de Joas y sus rasgos antropológicos fundamentales. El ensayo muestra 
cómo esta experiencia da lugar a configuraciones sociales particularistas y 
universalistas. Finalmente, hace una crítica a la tesis de que el Estado mo-
derno y secular requiere para su sostén de un tipo de experiencia del valor, 
comparable a la que provee la experiencia religiosa. 

En tercer lugar, el texto de Germán Arroyo, “Entre la ‘Eticidad democrática’ 
y la ‘Sacralidad de la democracia’. El pragmatismo de John Dewey en la teo-
ría de la justicia de Axel Honneth y en la teoría de la religión de Hans Joas”, 
propone una revisión y reinterpretación del debate sostenido entre Honneth 
y Joas, a partir de la tensión entre dos usos de la filosofía de Dewey. Por un 
lado, la noción hegeliana de la justicia, recreada por Honneth en su lectura de 
Dewey, y por otro, la respuesta a la tesis del “hechizo de la libertad” propues-
ta por Joas. Estas lecturas contrapuestas permitirían entender los motivos de 
diversas tensiones, en tanto el marco contingente de Joas es más cercano a 
los presupuestos pragmatistas de Dewey y divergente al teleologismo que 
persiste en Honneth.

Por su parte, el texto de Jesus Conill “Genealogía hermenéutica de la secula-
rización. Crítica de Joas a las racionalizaciones de Weber y Habermas”, pro-
pone un análisis de la tradicional idea de la secularización como rasgo consti-
tutivo de la modernidad. A partir de la crítica de Joas y su propuesta en torno 
a la sacralización, estudia su rol social y su función en la formación de ideali-
zaciones y valores. Al mismo tiempo identifica una carencia: la identificación 
empírica de la formación de los ideales universalistas y la gestación de una 
“genealogía afirmativa” requieren de una tarea hermenéutica, en tanto modelo 
capaz de incluir y arraigar esos ideales en las configuraciones sociales.

El trabajo de Enrique Muñoz Pérez, “La evidencia del creyente. La lectura de 
Hans Joas sobre Max Scheler” vuelve sobre un relevante capítulo de la obra 
de Joas recientemente publicada en castellano, El hechizo de la libertad. La 
teoría de la religión después de Hegel y Nietzsche, donde se pone en valor la 
noción de evidencia en Scheler respecto de la creencia. El texto propone una 
reconstrucción de esta noción a partir de la aproximación previa de Husserl, 
de carácter epistemológico. De este modo, el artículo propone un interesante 
diálogo con Joas, en tanto reconstruye las fuentes y posiciones de Scheler 
sobre el sentimiento de evidencia de la creencia y su fenomenología. 

Posteriormente, se editan por primera vez en inglés dos textos escritos por el 
profesor Björn Wittrock en los textos-homenaje a Joas en ocasión de sus 60 



8   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

y 70 años. El primero de ellos, “Human Action, History and Social Change: 
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts”, presenta una compara-
ción e interacción posible entre Joas y otro gran referente de la nueva teoría 
social de mediados del siglo pasado: Stuart Hughes. Hughes, al igual que 
Joas, cuestiona la teoría de la acción de Talcott Parsons como base central 
para articular una nueva visión de lo social. Sin embargo, hasta este ensayo, 
el acercamiento entre Hughes y Joas no había sido abordado sistemáticamen-
te. El artículo propone como inicio de este diálogo el análisis de dos relatos 
de la acción humana, naturalista y antinaturalista, para mostrar a continua-
ción los dilemas que surgen en este debate. El ensayo evidencia cómo Joas 
renueva esas posiciones a partir de su análisis de la acción que tiene como 
ventaja, además de la precisión conceptual, una sólida reflexión histórica. 

El segundo texto de Wittrock es “World Religions and Social Thought: From 
Ernst Troeltsch and Max Weber to Jürgen Habermas and Hans Joas”. En 
este caso, el artículo subraya las contribuciones de la filosofía social de Joas 
para abordar un diálogo con las principales posiciones del estudio científico 
de las religiones mundiales. Además de analizar sus rasgos constitutivos y 
confrontarlos con otras expresiones también considerables como religiosas, 
se propone un análisis de la era axial, que convergen en la interpretación que 
Joas y Habermas hacen de la misma. Este diálogo reconstruido en el ensayo, 
resulta valioso para pensar las tensiones y posibilidades de ambos pensado-
res a la luz de las manifestaciones actuales de secularización y religiosidad. 

Paso seguido, el dossier ofrece la reproducción del ensayo “Creatividad y 
teoría de la acción. Hans Joas, recuperando a John Dewey” de la Profesora 
Cristina di Gregori, originalmente publicado en 2010. Cristina fue una de las 
primeras receptoras de la obra de Joas en el ámbito hispanoparlante al punto 
de que los editores la consideramos una contribuyente ineludible a este nú-
mero. Su fallecimiento mientras gestábamos la convocatoria impidió la invi-
tación a actualizar, precisamente, este texto que no ha perdido vigencia para 
el tema que nos ocupa. El ensayo sumaria las principales tesis pragmatistas 
en Joas, particularmente en torno a acción y creatividad. A continuación, ana-
liza la herencia deweyana de las nociones de experiencia y acción. Finalmen-
te propone una serie de sugerencias respecto de la noción de transacción en 
Dewey, para una mejor articulación de las nociones de acción y creatividad 
que están todavía en germen en la obra joasiana. 

El dossier incluye una reseña de la reciente traducción de El hechizo de la Li-
bertad, a cargo de Martina Torres Criscuolo, donde se brinda una descripción 
atinada de los diferentes bloques del texto y detalla sus núcleos conceptuales 



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE   9

principales. Asimismo, la reseña destaca el estudio conclusivo a cargo de los 
traductores que constituye sin duda un aporte crucial en español para espe-
cialistas o potenciales interesados en la obra de Joas.

Este número especial concluye con una incisiva Réplica del propio Joas a 
los textos que lo componen y que honra este número de Studia Politicae. 
Con su estilo agudo y meticuloso, Joas revisa cada una de los artículos y sus 
principales posiciones, las reubica en el marco de la totalidad de su obra y sus 
propias intenciones programáticas, y de este modo deja abiertas una serie de 
líneas particularmente fecundas para la discusión posterior.

Diego Fonti, Juan Saharrea, Claudio Viale



A social theory that vindicates 
the centrality of religion in 
understanding the transformations of 
modernity

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.002

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 10–15
 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Central aspects of the work of Hans Joas

This special issue of Studia Politicae presents a set of papers by re-
gional and international researchers with an analytical and critical 
approach regarding central subjects of the work of German sociolo-

gist and philosopher Hans Joas. Taking into account the value and originality 
of his contributions for a novel understanding of contemporary social reality, 
this dossier proposes an inquiry into his ideas, as a key insight for specialized 
social and political theory.

 If we compare the influence that those thinkers with whom Joas himself 
has established fundamental debates – such as Habermas, Taylor, Honneth 
and Bellah – have, it becomes clear that the dissemination of Joas’ works in 
our regional context and in the Spanish-speaking world is still insufficient. 
A brief overview of his fields of  interest provides us with a guideline to 
some of his contributions and facilitates a better acquaintance with his main 



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE   11

ideas. Among the issues addressed by Joas’ work, we find some fundamental 
topics for  discussion in the current public domain – such as violence, war, 
Human Rights and democracy, the origin of values and religious experiences 
of self-transcendence –, with a perspective based on a fruitful approach that 
links American pragmatism and German historicism. 

Joas’s numerous publications over four decades of intellectual development 
have allowed not only updating the analysis of these fields. They also ques-
tion some influential ideas that were long time undisputed, for instance about 
the origin of Human Rights, the relationship between secularism and free-
dom, the questioning of the role of moral universalism or sacralization in 
modernity, among others. It is worthwhile to enumerate and briefly describe 
some of his central contributions as a framework for the issues addressed by 
the contributions in this volume.

1. Renewal of social theory:  From his early works, Joas reassess social theory 
by appealing to the pragmatist theory of action. He pursues this strategy by 
focusing on creativity to account for social change, vindicating the concep-
tion of action in terms of “practical intersubjectivity”, following Mead and 
Dewey; but also making room for the contingency and fallibility of the his-
torical creations of values, as well as the attempts at their universalization, 
elements that he particularly takes from Troeltsch’s work. A key element to 
understand Joas’ work is his methodological contributions to social theory, 
which allows a series of results that have repercussions on the social sciences, 
especially his rejection of the sociological dichotomy between functionalist 
theories and normativist theories, proposing the creativity of action as a third 
way of social analysis. As a part of his project for a renewed understanding 
of modern society, he offers an alternative to a widespread understanding of 
modernity that goes from Weber to Habermas, according to which the with-
drawal of religion from the public sphere and the understanding of human 
life itself is the condition of possibility for the consolidation of values which 
are central to liberal democracy. 

2. His understanding of secularization and values: Joas rejects an influential 
version of modern secularization, insofar as he finds that there are persisting 
forms of sacralization. These refute the traditional version - derived from the 
Hegelian left and from a “liberal” interpretation of Luther - of a supposedly 
progressively growing connection between modernity and the fall of reli-
gion, and that this connection is a condition for autonomy and freedom.  On 
this point, we see his critique of the narrative that the historicist and fallibilist 
experience of values necessarily entails a denial of moral universalism. 



12   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Joas provides a historical reconstruction of notions such as Human Rights, 
whose origin he finds not in philosophical arguments but in a sensibility born 
out of the experience of witnessing the suffering of others (particularly sla-
very, torture, and the death penalty); or as those overwhelming experiences 
of self-transcendence that relate to and include other persons, or that notion 
of freedom that is concretely located and conscious of not being its own 
origin. These are all elements that lead him to rethink central aspects of  de-
mocracy and the role of values - including religious experiences - in them. In 
this  regard, he echoes a sensibility that is at the very origin of modern socio-
logical studies, which sees the role of values and sacralization in societies not 
as a particular chapter of sociological research but as a central element for an 
integral analysis and understanding.

3. The appraisal of religion as an indispensable source of social theory: In 
recent years, Joas has focused more strongly on religion and its role for un-
derstanding social practices. He is interested in the empirical basis of the 
religious phenomenon and its normative implications for thinking about po-
litical philosophy and defending universalistic ethics. Hence, his project of 
a “historical sociology of religion” highlights and reassesses previous and 
contemporary studies, such as the works of R. Niebuhr, Koselleck, Taylor 
and Bellah, among others. His original articulation between action theory 
and social theory, on the one hand, and between social theory and philosophy 
of religion, on the other, are precisely the two axes with which he critically 
reviews the canonical interpretations of modernity and the process of secu-
larization.

In our present context, in which political science and social practices are 
shaken by the often perverse reappearance of the religious in public life, and 
in the face of secularist options that voluntarily seek to annul this presence or 
reduce it to a type of discourse without commitments, the study of Joas’ work 
provides a pragmatic alternative to these dead ends and an viable experience 
for analyzing contemporary social reality.

The contributions to this issue  

This special issue opens with Alejandro Pelfini’s text, “Hans Joas as a global 
thinker.”  Written from a sociological perspective, this paper analyzes the 
role of universalism and the global as an object of inquiry for social theory. 
Pelfini’s analysis of world religions, as in the case of Catholicism, the genea-



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE   13

logy of Human Rights and their present situation in an unequal world, allows 
him to return to Joas’ approach of the global, but from a perspective usually 
absent in his work: Latin American reality.

Marcos Breuer’s contribution: “Hans Joas’ Theory of Religion and the Foun-
dations of the Modern State” reconstructs Joas’ theory of religion and its 
fundamental anthropological features. The essay shows how this anthropo-
logical experience gives rise to both particularistic and universalistic social 
configurations to  criticize the thesis that the modern, secular state requires 
for its sustenance a kind of experience of value comparable to that provided 
by religious experience. 

Germán Arroyo’s “Between ‘Democratic Ethicality’ and the ‘Sacredness of 
Democracy’. John Dewey’s pragmatism in Axel Honneth’s theory of justice 
and Hans Joas’ theory of religion”, proposes a revision and reinterpretation 
of the debate between Honneth and Joas, based on the tension between two 
uses of Dewey’s philosophy: On the one hand, the Hegelian notion of justice, 
recreated by Honneth in his reading of Dewey, and on the other, the response 
to the thesis of the “spell of freedom” proposed by Joas. According to this 
article, making explicit these opposing readings allow us to better understand 
the reason for various tensions among them, insofar as Joas’ contingent fra-
mework is closer to Dewey’s pragmatist presuppositions and diverges from 
the teleologism that persists in Honneth.

On his part, Jesus Conill’s article “Hermeneutical Genealogy of Seculariza-
tion. Joas’ Critique of the Rationalizations of Weber and Habermas”, offers 
an analysis of the traditional idea of secularization as a constitutive feature of 
modernity. Starting from Joas’ critique and his interpretation of sacralization, 
Conill researches its social role and its function in the formation of idealiza-
tions and values. At the same time, he identifies a shortcoming: the empirical 
identification of the formation of universalist ideals and the gestation of an 
“affirmative genealogy” require also a hermeneutic task, as a model capable 
of including and rooting these ideals in social configurations.

The article by Enrique Muñoz Pérez, “The Evidence of the Believer. Hans 
Joas’ reading of Max Scheler” focuses on a relevant chapter of Joas’ recently 
published book in Spanish, Im Bannkreis der Freiheit, in which the notion 
of evidence in Max Scheler regarding belief takes on a significant role. This 
article provides a reconstruction of this notion, beginning with Husserl’s pre-
vious epistemological approach to belief as a source of Scheler’s interpreta-
tion. In this way, the article establishes an interesting dialogue with Joas, as 



14   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

it reconstructs Scheler’s sources and positions on the feeling of evidence of 
belief and its phenomenology.

Subsequently, two texts written by Professor Björn Wittrock are published 
for the first time in English in this volume. They were tribute contributions 
for Joas on his 60th and 70th birthdays. The first of these, “Human Action, 
History and Social Change: Reconstructions of Social Theory in Three Con-
texts”, presents a comparison and possible interaction between Joas and ano-
ther great reference of the new social theory of the middle of the last century: 
Stuart Hughes. Hughes, like Joas, questions Talcott Parsons’ theory of action 
as the central basis for articulating a new vision of sociality. However, until 
this essay, the rapprochement between Hughes and Joas had not been syste-
matically addressed. The article sets out as the beginning of this dialogue the 
analysis of two accounts of human action, naturalistic and antinaturalistic, 
and then shows the dilemmas that arise in this debate. The essay points out 
how Joas renews these positions based on his analysis of action, whose ad-
vantage, besides conceptual precision, is a solid historical reflection.

Wittrock’s second text is “World Religions and Social Thought: From Ernst 
Troeltsch and Max Weber to Jürgen Habermas and Hans Joas”. This paper 
highlights the contributions of Joas’s social philosophy to a dialogue with 
the main positions of the scientific study of world religions. In addition to 
analyzing their constitutive features and confronting them with other expres-
sions considered as religious, Wittrock provides an analysis of the axial era 
in which the interpretations of Joas and Habermas tend to converge. This 
dialogue, reconstructed in this essay, is valuable to understand the tensions 
and possibilities of both interpretations in light of the current manifestations 
of secularization and religiosity.

Next, the dossier offers the reproduction of the essay “Creativity and action 
theory. Hans Joas, Recovering John Dewey” by Professor Cristina di Gre-
gori, originally published in 2010. Cristina was one of the first recipients 
of Joas’ work in the Spanish-speaking world, to the point that the editors 
consider her a necessary contributor to this issue. Her death, while we were 
preparing the call for papers, impeded us from inviting her to update this 
text, which has not lost its relevance for the issue at stake. The essay sum-
marizes the main pragmatist theses in Joas, particularly in relation to action 
and creativity. Then, it analyzes the Deweyan inheritance of the notions of 
experience and action. Finally, it presents  suggestions regarding the notion 
of ‘transaction’ in Dewey, for a better articulation of the ideas of action and 
creativity that are still productive in Joas’s work. 



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE   15

The dossier includes a review of the recent translation of Im Bannkreis der 
Freiheit Martina Torres Criscuolo, which provides an accurate description 
of the different parts of the text and details its main conceptual cores. The 
review also emphasizes the concluding study by the translators, as a contri-
bution to systematize the main elements of Joas’ work for Spanish-speaking 
readers, whether specialists in these fields or those beginning in its study.

This special issue includes an incisive response from Joas to the texts that 
compose it — a contribution that fittingly crowns this issue of Studia Poli-
ticae. With his characteristic sharpness and meticulous style, Joas reviews 
each article and its main arguments, reframing them within the broader con-
text of his own work and programmatic aims. In doing so, he opens up a 
number of particularly fertile lines for further discussion.



Hans Joas como pensador global
Hans Joas as a Global Thinker
Alejandro Pelfini*

* Director de Posgrados, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad del Salvador, Argentina, 
Buenos Aires e Investigador Asociado, Programa de Estudios Globales, FLACSO-Argenti-
na, Buenos Aires. Correo electrónico: pelfini.alejandro@usal.edu.ar | ORCID: https://orcid.
org/0000-0003-1242-5770.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.01

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 16–32
Recibido: 10/06/2024 | Aceptado: 4/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen

Dentro de las áreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado sus 
estudios y su prolífica obra, se suelen mencionar los estudios sobre religión, 
la formación de los valores, la genealogía de los derechos humanos y la 
creatividad de la acción social. No obstante, han recibido poca atención las 
contribuciones de este autor al análisis de lo global, así como su relevancia 
como pensador que, en su recorrido intelectual también alcanza una dimen-
sión global. Esta apertura no se manifiesta solo en un recorrido intelectual 
(pensador global) sino que comienza a ser un objeto propio de sus indaga-
ciones (pensador de lo global); por ejemplo, en relación con el rol universal 
de la religión y de la Iglesia católica, la genealogía de los derechos humanos 
y la precariedad de la paz en un mundo cada vez más desigual y riesgoso. 
Sin embargo, son escasas las instancias en las que el autor se detiene en 
estos asuntos en toda su complejidad. Sus aportes provienen sobre todo de 
menciones al margen, de preguntas que deja abiertas y de respuestas que 
ofrece en entrevistas académicas. Por lo tanto, en este artículo nos propo-
nemos reconstruir algunas de estas diversas y dispersas aproximaciones a 
la escala global y sus atributos, intentando resumir sus aportes originales y 



ALEJANDRO PELFINI   17

situarlos como parte del recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra. 
A su vez, destacaremos la perspectiva de análisis que fue construyendo a lo 
largo del tiempo y durante su transición de sociólogo (o, más precisamente, 
de teórico social) a estudioso de lo religioso en general y que, además, hace 
explícito su catolicismo. 

Palabras clave: global - religión - pragmatismo - gobernanza

Abstract

Among the areas in which Hans Joas has excelled and devoted his studies 
and his prolific work, mention is usually made of studies on religion, the 
formation of values, the genealogy of human rights and the creativity of 
social action. However, little attention has been drawn to his contributions 
to the analysis of the global and his very stature as a thinker who in his 
intellectual journey also becomes global. This openness to the global is not 
only manifested in an intellectual journey (a global thinker), but begins to 
be an object in itself of his enquiries (a thinker of the global); for example, 
with regard to the universal role of religion and the Catholic Church, the 
genealogy of human rights and the precariousness of peace in an increa-
singly unequal and risky world. However, there are few instances in which 
the author dwells on these issues in all their complexity. His contributions 
mainly come from marginal mentions, from questions left open, and from 
answers given in academic interviews. Therefore, in this article we propose 
to reconstruct some of these diverse and scattered approaches to the global 
scale and its attributes, trying to summarize their original contributions and 
situate them as part of the author’s journey through his vast work, highli-
ghting the perspective of analysis that he built up over time and in his tran-
sition from a sociologist (or more precisely, a social theorist) to a scholar 
of religion in general and who, moreover, makes his Catholicism explicit. 

Keywords: global - religion - pragmatism - governance

Introducción

Dentro de las áreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado 
sus estudios y su prolífica obra, se suelen mencionar los estudios 
sobre religión, la formación de los valores, la genealogía de los dere-

chos humanos y la creatividad de la acción social. No obstante, han recibido 
poca atención las contribuciones de este autor al análisis de lo global, así 
como su relevancia como pensador que, en su recorrido intelectual, también 
alcanza una dimensión global. Este autor se forma como un clásico teórico 
social alemán, que, en un traslado parecido al de otros autores teutones, se 



18   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

nutre en los EE. UU. para, desde ese lugar, pretender refrescar el pensamien-
to europeo occidental y salir de sus aporías. Luego, consciente de los propios 
límites de esta excursión y de su manifiesto eurocentrismo, comienza a abrir-
se, de manera paulatina, no necesariamente a otros autores y tradiciones del 
sur global, pero sí al menos a incorporar este marco en su mirada y, en cierto 
modo, a percibir lo “provincial” de su propia perspectiva. Esta apertura a lo 
global no se manifiesta solo en un recorrido intelectual (pensador global) 
sino que comienza a ser un objeto propio de sus indagaciones (pensador de 
lo global); por ejemplo, en relación con el rol universal de la religión y de la 
Iglesia católica, la genealogía de los derechos humanos y la precariedad de 
la paz en un mundo cada vez más desigual y riesgoso. Sin embargo, son es-
casas las instancias en las que el autor se detiene en estos asuntos en toda su 
complejidad. Sus aportes provienen principalmente de menciones al margen, 
de preguntas que deja abiertas y de respuestas que ofrece en entrevistas aca-
démicas. Por lo tanto, en este artículo nos proponemos reconstruir algunas 
de estas diversas y dispersas aproximaciones a la escala global y sus atribu-
tos, intentando resumir sus aportes originales y situarlos como parte de este 
recorrido que se inicia en Erfurt, continúa en Chicago y, podríamos decir, 
culmina en el Vaticano, tanto por su reafirmación del catolicismo, su rol uni-
versal y por su elección de una locación importante, pero no necesariamente 
eurocéntrica, en la producción de la teoría social.  

Mi lectura se centra en uno de sus últimos libros recientemente traducido 
al castellano: El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de 
Hegel y Nietzsche (2024/2020). Tal como anticipé, mis comentarios no tien-
den a profundizar el contenido del libro, y menos aún a concentrarse en la 
concepción de lo religioso en Joas. Más bien, se propone contextualizar el 
recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra y destacar la perspectiva 
de análisis que fue construyendo a lo largo del tiempo y durante su transi-
ción de sociólogo (o, más precisamente, de teórico social) a estudioso de lo 
religioso en general y que, además, hace explícito su catolicismo. Por ello, 
organicé mis comentarios y preguntas en torno a tres aspectos principales: 1) 
el recorrido intelectual y el método que nos propone Joas (en general y en 
este libro en particular); 2) su estatus de pensador global (o de lo global) y 
sus contribuciones al respecto; y 3) las lecciones que es posible extraer para 
pensar el devenir del vínculo entre religión y política a nivel global desde 
Latinoamérica, como lugar “poco visitado” por el autor.



ALEJANDRO PELFINI   19

1. Sobre el recorrido intelectual y el método de Joas hacia un pensador 
global

En sus últimos textos, en los que Joas (2024) se ocupa explícitamente de 
lo religioso sin ocultar su catolicismo, suele plantear que el pensamiento 
europeo es heredero de un dilema irresoluble. Por ello, en El hechizo de la 
libertad analiza a Hegel y a Nietzsche no tanto en su estatura intelectual 
como pensadores originales, sino más bien como representantes de dos 
posiciones irreconciliables. Desde una perspectiva “hegeliana” el hechizo/
embrujo/círculo mágico (la palabra Bannkreis —en alemán— no es sen-
cilla de traducir) de la religión en el mundo moderno se expresaría en una 
teleología hacia mayores grados de libertad y racionalidad. Esto podría 
adoptar la forma de un evolucionismo y racionalismo implícito, que, a ve-
ces, se torna explícito en buena parte de la tradición sociológica. Me refiero 
específicamente a la idea de una dicotomía entre sociedades tradicionales 
y modernas y entre comunidad y sociedad, en la cual se seguiría un ca-
mino inevitable hacia crecientes grados de diferenciación, racionalidad, 
individualismo y secularización. Lo que en Hegel es analizado como la 
consumación del Espíritu Absoluto en la realidad histórica, aquí —con otro 
lenguaje—, vendría a representar la propagación de la libertad, la autono-
mía y la reflexividad; cuestiones no ajenas necesariamente a lo religioso. 
En este sentido, lo religioso se subordina al orden político, se raciona-
liza y pierde, en consecuencia, sus componentes mágicos. Frente a esta 
teleología modernizante se rebela Joas. Claro que no lo hace siguiendo 
un camino ya recorrido por las críticas internas a la modernidad como las 
del Romanticismo o del integrismo neomedievalista. Tampoco adhiere al 
revisionismo deconstructivista posmoderno que, según Joas (2024), estaría 
reunido, metafóricamente, bajo la figura de Nietzsche: si lo religioso se 
racionalizaba en un camino inexorable a la libertad y la autonomía, la sub-
versión de todos los valores nos mostraba, en cambio, que ese recorrido era 
una vía a la sumisión en la moral de los esclavos. Allí, lo que concebíamos 
como bienes no eran más que ilusiones y trampas de las mayorías serviles 
que impedían emerger al ser humano en toda su potencialidad creadora y 
disruptiva.

Lo destacable es que ante el atolladero en que nos deja el pensamiento eu-
ropeo occidental respecto del vínculo entre razón, religión y libertad, repre-
sentado por estas dos figuras (Hegel y Nietzsche), Joas no pretende encontrar 
una síntesis o situarse eclécticamente entre ambas posturas. A partir de su 



20   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

viaje a Estados Unidos, de su experiencia y su modo alternativo de concebir 
este vínculo en teoría y praxis, el autor realiza un salto original en su pro-
puesta, lo que le permitiría escapar del laberinto. Ciertamente, no es el único 
que hace este recorrido. Habermas también lo llevó a cabo en los ochenta, 
con su acercamiento al  pragmatismo y a la filosofía del lenguaje en un clima 
de época propio de la Alemania Federal de entonces, registrado con maestría 
cinematográfica por Wim Wenders en El amigo americano de 1977. ¿Qué es 
lo que Joas (2024) encuentra en este salto transatlántico? En primer lugar, 
un rol, función o presencia de lo religioso bien diferente del paisaje y de la 
trayectoria europeo occidental. En segundo lugar, el aporte del pragmatismo 
en filosofía y su derivación en una teoría sociológica de alcance intermedio, 
más cercana a la de la acción social. Es decir, una aproximación menos pre-
tenciosa y omnicomprensiva, que, en vez de pretender captar el fundamento 
último del orden social y su lógica intrínseca, se contenta con comprender 
y explicar las regularidades del despliegue de la acción social en contextos 
específicos y del modo cambiante en el que los agentes van definiendo su 
situación. En este sentido, la aspiración conceptual es más bien propia de una 
teoría de alcance intermedio al estilo de Robert Merton. 

En cuanto a lo religioso, podríamos decir, en síntesis,  que lo llamativo para 
Joas es que en EE. UU. esta cuestión no se concibe como fundamento del 
orden social y no se despliega necesariamente en una escala macro, sino más 
bien como un componente de la vida cotidiana que se recrea en espacios in-
termedios y en la sociedad civil. La vitalidad de la religiosidad, junto a un 
contexto institucional y socioeconómico de capitalismo avanzando como en 
ninguna otra parte, lleva a cuestionar la tesis apresurada de la secularización 
como una dimensión ineludible de la modernización. La multiplicidad de las 
denominaciones religiosas sería su rasgo distintivo (Niebuhr, 1922) aunque 
no conduciría necesariamente a una heterogeneidad de singularidades aisla-
das. Por el contrario, y tal como lo analizó Tocqueville en los inicios de la 
democracia norteamericana, estas contribuirían a la vitalidad de los espacios 
intermedios entre el espacio doméstico, la gran política y el Estado. La tole-
rancia y convivencia entre estas diversas denominaciones sería, justamente, 
una parte sustancial del asociacionismo que se plasma en entidades interme-
dias, tan consustancial en la sociedad norteamericana. En este sentido, lo reli-
gioso se yergue como una dimensión más propia del mundo de la vida que del 
orden sistémico para retomar la clásica distinción habermasiana. Mientras que 
el primero apunta a los principios y mecanismos que relacionan a individuos 
y actores en una sociedad en base a la “co-presencia”, el segundo se centra en 
aquellos que articulan a las distintas instituciones y partes del sistema social 



ALEJANDRO PELFINI   21

entre sí, en base a relaciones anónimas o independientes de la voluntad y de-
cisión de individuos y organizaciones concretas (Habermas, 1984).

De este modo, su teoría social se enriquece con el descubrimiento y revalori-
zación del pragmatismo norteamericano, sobre todo en autores como George 
Herbert Mead, John Dewey y William James, en los que se apoya para desta-
car la idea de contingencia (Joas, 2024). Así, la alternativa ante la necesidad 
teleológica hegeliana y el relativismo nietzscheano consiste en la reconstruc-
ción ex post de procesos que fueron o han sido de un modo, pero que podrían 
haber sido de otro, y cuyo devenir no está garantizado ni en la práctica ni en 
la teoría. Y esto no es puro relativismo, ya que los procesos pueden portar 
cierta lógica, pero no una lógica omnicomprensiva, ni que dependa com-
pletamente de un proyecto de dominación o de emancipación determinado. 
La contingencia descansa más bien en una competencia cara al pragmatis-
mo y revalorizada por Joas (1996): la creatividad, que supone la capacidad 
agencial de los sujetos para sobreponerse y dar forma a las circunstancias 
históricas, aunque sin controlarlas completamente ni en su origen ni en su 
devenir. Frente a la dicotomía entre acción racional y acción orientada nor-
mativamente, la creatividad ofrece una alternativa que articula hábito/rutina 
y repentización. También, y anticipándose a descubrimientos recientes en el 
campo de la neurolingüística, considera que la reflexión no siempre precede 
a la acción, sino que puede desarrollarse  durante o después de esta. Así, la 
creatividad de la acción se vincula con algo muy propio del pragmatismo: la 
capacidad de resolución de problemas, no solo en cuestiones banales de la 
vida cotidiana sino también en asuntos comunes que no están fijados a priori, 
dado que se van desplegando y aprendiendo en el propio ejercicio delibera-
tivo (Dewey, 1975).

Ahora bien, ¿cuál es entonces el método por excelencia para hacer este reco-
rrido? Existe un procedimiento que el autor suele aplicar en sus libros, con 
una revisión de numerosos autores relevantes para el problema que aborda. 
El método que recomienda y utiliza con maestría no es otro que la genea-
logía, pero no como la entiende el deconstructivismo heredero de Nietzs-
che, que se centra en la denuncia de las diversas operaciones de poder o en 
la denuncia poscolonial a las dicotomías estigmatizadas y naturalizadas del 
tipo moderno/tradicional, desarrollado/subdesarrollado, norte/sur, etc. (Cos-
ta, 2006). La genealogía propuesta por Joas se centra más bien en rescatar las 
voces y experiencias que fueron relegadas por las narrativas hegemónicas, 
así sean narrativas de libertad o de dominación en el Occidente moderno, 
pero que no se detienen en el momento negativo de la denuncia sino que 



22   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

comparten una aspiración por trascender hacia alguna forma de universalis-
mo moral. Es decir, lo que él llama una genealogía afirmativa en vez de la 
negativa o “destructiva” de Nietzsche, o —luego— Foucault (o de Mignolo, 
más recientemente en su variante decolonial). También es el compromiso 
con ciertos valores y principios lo que la convierte en afirmativa, aun siendo 
conscientes de su contingencia y singularidad. En la genealogía de los dere-
chos humanos —que mencionaremos más adelante—, es donde Joas (2015) 
termina de aplicarla como método de indagación que combina el análisis de 
las pretensiones de validez de todo discurso y experiencia junto a la recons-
trucción de la contingencia histórica que condicionó su formación: 

tal presentación nos hace conscientes de que nuestro compromiso con 
los valores y nuestras representaciones de lo que es valioso proceden de 
nuestras experiencias y de nuestros procesamientos de ellas; y por esto 
nos damos cuenta de que los valores son contingentes, es decir que no son 
necesarios. Entonces, estos ya no aparecen como algo dado previamente, 
que habría que descubrir o tal vez restablecer. Pero esa narración, al ha-
cernos conscientes del hecho de que nuestros valores son individualida-
des históricas, no debe debilitar ni destruir nuestro compromiso con ellos. 
Contrariamente a Nietzsche, no acepto que la relevación del origen de los 
valores nos quite telarañas de los ojos con respecto al hecho de que hasta 
ahora hemos creído en ellos como ídolos. Si nosotros, con Nietzsche, que-
remos dar cuenta del entrecruzamiento de génesis y validez mediante una 
‘genealogía’, esta puede ser una genealogía afirmativa y no tiene que ser 
una historia de orígenes disolvente. (Joas, 2015, p. 19) 

2. Joas como pensador de lo global

Ahora bien, el viaje de Joas no termina en EE. UU. Claramente, en sus últi-
mos años es consciente de las limitaciones de esta lectura y experiencia. Así 
es como se distancia de Weber y en cierta medida de Habermas, debido a la 
fijación de estos teóricos en el racionalismo occidental,  a su más o menos 
solapada certeza de superioridad respecto de otras formas de universalismo, 
y a sus modos específicos de vincular política y religión. Si la mirada clásica 
de los sociólogos y filósofos de la religión solía circunscribirse a las grandes 
religiones monoteístas/abrahámicas, de a poco, con la expansión imperialista 
a fines del siglo XIX, se fue abriendo a experiencias no teístas y religiones 
de “pueblos primitivos”, que eran rápidamente calificadas como animistas o 



ALEJANDRO PELFINI   23

totemistas. Recién con la independencia de las viejas colonias, y más recien-
temente con la emergencia de nuevos poderes en el sur global y la denomina-
da multipolaridad, grandes religiones y civilizaciones —pero también cultos 
“menores”— se convierten en objetos legítimos de análisis y consideración 
por su propia naturaleza, y no simplemente como contracara o alternativa al 
cristianismo, el judaísmo o el islam. 

Consciente del eurocentrismo presente en los planteos de los autores ca-
nónicos en el estudio de la religión, Joas adopta, de manera progresiva, 
un marco decididamente global: una perspectiva que, sin abandonar una 
pretensión universal, permanece situada, consciente de sus límites y de 
su especificidad histórica —lo que Chakrabarty (2000) llama provincia 
europea—, y en diálogo con otros universalismos también situados  que 
tienen, a su vez, una trayectoria particular en el modo de vincular religión 
y política, racionalidad moderna y tradición. Esto lo plantea expresamente 
en el  libro en el que trabaja la cuestión de los derechos humanos (Joas, 
2015) donde se desvía del mainstream en el tema, que sitúa su origen en la 
Revolución Francesa y su formulación en la Declaración de los Derechos 
del Hombre y el Ciudadano de 1789. Tampoco se puede afirmar que Joas 
invierta la narración, considerando que el cristianismo habría sido el mo-
tor del respeto al ser humano contenido en los Evangelios y su posterior 
elaboración medieval centrada en la persona humana. Justamente, la débil 
realización histórica e institucional de estos principios dificultaría, según 
el autor, considerar a esta tradición como decisiva. La alternativa que pro-
pone a esta mixtura de posiciones y tradiciones es la de rescatar genealógi-
camente la idea de sacralidad de la persona, y en cierta manera, no solo la 
idea en abstracto, sino también su realización institucional y formulación 
normativa. 

El término ‘sacralización’ no debe ser concebido como si tuviera una sig-
nificación exclusivamente religiosa. También los contenidos seculares pue-
den asumir las características de la sacralidad: autoevidencia subjetiva e 
intensidad afectiva. La sacralidad puede ser asignada a nuevos contenidos; 
puede desplazarse o ser transferida, incluso el sistema total de la sacraliza-
ción, que tiene validez en una cultura, puede padecer una revolución. (Joas, 
2015, p. 19)  

De este modo, la genealogía afirmativa de Joas (1996) recorre diversas apro-
ximaciones a la dignidad humana, en las cuales el discurso y la experiencia 



24   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

religiosa (piensa concretamente en el budismo) aportan a una comprensión 
de lo humano y de lo común a nivel planetario.  Esta genealogía no es solo 
una evolución lineal, sino que contiene varias experiencias traumáticas y de 
elaboración superadora, en las que el sufrimiento es el acicate para generar 
formulaciones universalistas, como ser la progresiva eliminación de la tortu-
ra en la Europa del siglo XVIII o las luchas por la abolición de la esclavitud 
en los EE. UU. del siglo XIX. 

Esto podría tomar la forma de lo que lo yo mismo denominé en un artículo 
como cosmopolitismo minimalista (Pelfini, 2013), en contraposición a un 
cosmopolitismo fuerte o abarcativo, que pretende generar consensos estables 
en torno a la vida buena y justa entre culturas y civilizaciones, con concep-
ciones disímiles  e inconmensurables entre sí, el minimalista se contenta con 
concentrarse en cuestiones específicas que hacen a la supervivencia de la 
especie (o de las especies) y a la estabilidad del planeta. Más que apuntar a 
la conformación de una comunidad moral y política a nivel supranacional, se 
pretende acordar procedimientos y normas sobre la base de una comunidad 
de destino: 

no sería la superioridad que nos daría el haber alcanzado una supuesta úl-
tima etapa del desarrollo moral, definida como postconvencional (Kohl-
berg), lo que posibilitaría el cosmopolitismo. Al contrario, la posibilidad 
de desarrollar una perspectiva cosmopolita descansa en el reconocimiento 
de nuestra propia vulnerabilidad (así como la del entorno y de otros seres 
vivos) respecto de las acciones de los otros, de los peligros de la naturaleza 
y –last, but not least– de los riesgos generados por el mismo progreso tec-
nológico. El no herir al otro se convierte entonces en el imperativo funda-
mental de un cosmopolitismo minimalista. (Pelfini, 2013, p. 18)

La mirada de Joas (2024) sobre el análisis de procesos globales no podía 
prescindir de la dimensión religiosa. Por ello, en El hechizo de la libertad, 
retoma a un autor ineludible para pensar la cuestión de la globalización de 
la religión: José Casanova. Luego de las páginas dedicadas a Robert Bellah 
y sus aportes sobre religiosidad y modernización en Japón que le sirven de 
antecedente, le dedica el último capítulo de su recorrido a ese vasto libro, de-
jando ver cómo sus planteos sustentan la culminación de su propia argumen-
tación. Impresionado por la persistencia de movimientos activos en el ámbito 
político-religioso de raigambre cristiana en diversas partes del mundo, Casa-
nova (1994) publica Public Religions in the Modern World, donde la articu-
lación entre ambas esferas termina fortaleciendo los procesos democráticos 



ALEJANDRO PELFINI   25

en un espacio novedoso que no es ni el tradicionalismo ni la privatización, 
donde los análisis prevalecientes parecían conminar lo religioso. 

No obstante, no sería simplemente esta revitalización pública lo novedoso 
o relevante para analizar en un contexto global. En todo caso, y en concor-
dancia con otros analistas de la globalización, esta novedad se sustenta en la 
creciente deslocalización o desanclaje de religión y cultura de sus territorios 
de conformación y reproducción. Por lo tanto, estos elementos no solo se 
vuelven cada vez menos idénticos entre sí, sino que se desvinculan de las 
circunstancias históricas y espaciales en donde originalmente se combina-
ron , ofreciéndose como alternativas valiosas y atractivas para cualquier 
individuo aunque sea ajeno a aquellas circunstancias. Si las denominacio-
nes parecían ser peculiares a la sociedad norteamericana, esta creciente des-
territorialización daría paso a una variedad de “denominaciones globales” 
cuyo paroxismo se alcanzaría con el movimiento pentecostal actual, “una 
religión altamente descentralizada…, que no tiene ningún vínculo histórico 
con una tradición ni raíces o identidades territoriales, y que, por lo tanto, 
puede afincarse en cualquier lugar del globo” (Casanova, 1994, p. 109). 

Ahora bien, Joas (2024) remarca que el carácter global de las religiones 
no dependería únicamente de este factor —digamos— geográfico. Por el 
contrario, tendría que ver con sus contenidos y pretensiones de origen más 
o menos universales, basados en la idea de una única humanidad y de una 
historia compartida. Si anteriormente esta imagen estaba vinculada con 
un pueblo o civilización por excelencia, que la encarnaba y portaba, esta 
determinación ahora se ve diluida, dado que la circulación de un culto 
en particular se vuelve más volátil y contingente. Así, son los contenidos 
transversales entre diversas religiones y el diálogo intercultural que se es-
tablece entre ellas los que permiten aportar a la construcción de una comu-
nidad moral a nivel planetario.

De este modo, Joas (2024) retoma sus planteos anteriores sobre un uni-
versalismo concreto bajo la forma de los derechos humanos, de una idea 
de la dignidad de la persona y de la fraternidad global, donde lo religioso 
juega un papel relevante por tradición. Ahora bien, no rescata aquí ne-
cesariamente cualquier tipo de culto o vivencia de lo sagrado,  sino que 
hace referencia, principalmente, a las llamadas religiones provenientes de 
la era axial; es decir, las grandes religiones herederas de una confluencia 
de civilizaciones tanto en Medio como en Extremo Oriente entre los 800 
y los 200 años AC. La era axial es una categoría desarrollada por Jaspers 



26   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

(1949) y luego profundizada por Arnason et al. (2005). Para estos autores, 
entre los siglos IX y II a. C., se habría extendido —en forma aparentemente 
casual y desconectada— una reflexión coincidente sobre lo humano como 
una singularidad que debía ser explicada y protegida frente a las fuerzas 
sociales y el poder despótico.

Es justamente en este punto cuando Joas (2024) vuelve a ser sociólogo y 
se pregunta no tanto por la semántica y los símbolos, sino por la dimensión 
material e institucional de estos contenidos y valores que nutren diversos 
cultos y religiones que trascienden fronteras. Sin embargo, este foco de 
atención no lo conduce a la previsible denuncia —lo que tendría un dejo 
nietzscheano difícilmente hallable en este autor— de conflictos, violencia 
y dominación que sigue estando presente en las religiones. Esto no signi-
fica que ignore estos aspectos, sino que, evidentemente, no representan su 
centro de atención.. Su mirada sigue siendo afirmativa y se vincula con lo 
político como orden instituyente en su capacidad creadora, más que como 
un orden instituido en su momento disciplinador. Esto es algo que Joas 
deja abierto también al final de El hechizo de la libertad, aunque —para 
mi gusto— en forma demasiado breve. Como al pasar, enuncia algo muy 
categórico y provocativo, que lo lleva, una vez más, a revalorizar a Ernst 
Troeltsch frente a Weber: mientras que este tendía a oponer la evolución 
del profetismo monoteísta a la construcción del Estado, Troeltsch los ana-
liza conjuntamente. Es decir, que los universalismos moral y político irían 
de la mano. En el orden internacional y global, esto se expresaría en algo 
similar a una concomitancia entre religión e imperio: 

Sin embargo, en Weber se amplía la mirada más allá de Europa y del cris-
tianismo en mucha mayor medida que en Troeltsch. Así, la exigencia que 
se le plantea a la genealogía histórico-global del universalismo moral es: 
en lo que hace al método y a la teoría, apoyarse en Weber y Troeltsch; pero, 
a la hora de investigar empíricamente, ir más allá de ambos. La teoría de 
la religión después de Hegel y Nietzsche ofrece para esta genealogía que 
propongo muchos más puntos de partida. La veo como la confluencia cons-
tructiva de los elementos que se han resaltado en este libro al hilo de todos 
los estudiosos de la religión de los siglos XIX y XX aquí mencionados. 
(Joas, 2024, p. 606) 

Se trata de una tesis fuerte que invita a un próximo libro, y no por casualidad 
son justamente las últimas líneas de El hechizo de la libertad. En este senti-



ALEJANDRO PELFINI   27

do, al plantear los límites de un acuerdo basado “simplemente” en valores, 
parece cuestionar su propia obra, Die Entstehung der Werte (1997), sobre 
la génesis de los valores. Sin embargo, en una imperdible entrevista que le 
hace Mauro Basaure (2018), Joas logra matizar este énfasis complementando 
con una dimensión material y una institucional para pensar tanto la cohesión 
social como algún tipo de articulación a nivel supranacional: 

no creo que sean los valores compartidos la fuente principal de la cohesión 
social. Más bien sostengo que para contar con ella hay, por lo menos, tres 
cuestiones centrales. Sobre ellas hay un conocimiento considerable en la 
tradición sociológica. No es cierto, por tanto, que esta tradición consista 
únicamente en aquel énfasis durkheimiano en los valores comunes o com-
partidos. (Joas, citado en Basaure, 2008, p. 95)

Según Durkheim, los valores y rituales compartidos podrán ser una parte 
esencial de las formas fundamentales de la vida religiosa, pero se vuelven 
insuficientes principalmente al momento de pensar algún tipo de orden o, 
al menos, de articulación a escala global. ¿Cuáles serían entonces los tres 
pilares de cohesión —algo más concretos y pedestres— en una protoso-
ciedad mundial u orden global sostenible? Joas destaca, en primer lugar, 
cierto éxito económico y expectativa de bienestar. En segundo lugar, que 
este se articule con una idea de justicia aceptable por el conjunto. Y, por 
último, señala las garantías de seguridad interior y exterior. En un contexto 
como el actual, no parece casual que la apelación a valores compartidos 
en el plano supranacional caiga en un saco roto cuando las instituciones 
existentes de gobernanza global y la concentración de recursos, poder e 
información en ciertas élites globales apenas pueden ofrecernos alterna-
tivas a la creciente desigualdad y violencia, sumado a alguna protección 
frente a los dramáticos riesgos ambientales y sanitarios y a las frecuentes 
catástrofes naturales.

3. Discusión: Joas en Latinoamérica y más allá

El recorrido o supuesto viaje que realiza Joas (2024) en su trayectoria in-
telectual —y que nos propone puntualmente en este libro—, apenas hace 
escala en Latinoamérica. No estaba obligado a hacerlo, por cierto. Pero 
nosotros no podemos eludir invitar a Joas y a su obra a visitarla: ¿qué po-
demos entonces interpretar, ejemplificar y aportar para este recorrido por el 



28   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

vínculo entre lo religioso y lo político, entre monoteísmo y libertad que nos 
propone el autor? ¿Cuáles serían nuestras figuras y modos de experiencia 
religiosa más propios de una narrativa hegeliana, nietzscheana o incluso de 
una genealogía afirmativa que desarrolla el autor? ¿La reciente moda post 
o decolonial sería parangonable a esta genealogía destructiva que Joas en-
cuentra en Nietzsche? ¿Por dónde pasaría una genealogía afirmativa, que 
reconoce la aspiración universalista y que se compromete con ciertos valo-
res e historia de nuestra región, pero que no reniega de su carácter situado 
y plural? 

En este marco, no es posible responder todas esas preguntas, pero sí, al me-
nos, intentaremos enfocarnos en un aporte concreto que —desde los estu-
dios religiosos generados en Latinoamérica— puede destacarse tanto para 
la discusión global en torno a lo común y a la dignidad humana como a la 
aproximación de Joas a lo sagrado y a su concepción de experiencia reli-
giosa. Desde estos análisis, pero también desde la propia teología católica, 
se pone el acento en la dimensión colectiva y comunitaria como un modo 
predominante de concebir el vínculo con lo sagrado en la región (Parker, 
1996). Este énfasis sobre lo que sucede en la cultura popular, en las barria-
das de las metrópolis, en el sincretismo con las tradiciones indígenas, etc., 
contrasta con un abordaje de las prácticas religiosas como algo individual, 
como suele predominar en las lecturas clásicas europeas y norteamerica-
nas. No se indica con esto una exclusividad donde el plano individual no 
tiene importancia, sin embargo, ya sea desde la Teología del Pueblo (Gera, 
Tello, Galli, entre otros), la Filosofía de la Liberación (Dussel, Scannone) 
o desde la Sociología y Antropología de la Religión (Carozzi, 1993) cuya 
unidad de análisis solían ser los movimientos religiosos, los sujetos por ex-
celencia de la experiencia religiosa, con su rol transformador, conformados 
por, principalmente, los pobres, los excluidos, las iglesias insertadas en los 
barrios y no individuos sin atributos específicos.

El acento en un tipo de experiencia religiosa de base primordialmente co-
lectiva y comunitaria permite también rescatar la distinción entre Erlebnis 
[vivencia] y Erfahrung [experiencia]. La primera se vincula con una idea 
propia del Romanticismo, donde lo religioso se acerca a una emoción que 
debe buscarse en la interioridad. La experiencia, en cambio, contiene un 
momento reflexivo de cierto distanciamiento racional. Tampoco se trata de 
algo subjetivo, sino  más bien intersubjetivo, y es en esa comunidad de cre-
yentes donde lo sagrado se hace vívido, se corporiza en símbolos y rituales 



ALEJANDRO PELFINI   29

compartidos y se vuelve parte de un lenguaje común. En el libro Cantos 
de experiencia, del historiador de las ideas Martin Jay (2009), se realiza 
un complejo recorrido por la noción de experiencia, incluyendo todas sus 
paradojas y ambigüedades:

necesitamos percatarnos de todas las formas en que la ‘experiencia’ es tan-
to un concepto lingüístico colectivo, un significante que unifica una serie 
de significados heterogéneos situados en un campo de fuerza diacrítico, 
cuanto un recordatorio de que tales conceptos dejan siempre un residuo 
que escapa a su dominio homogeneizante. La ‘experiencia’, cabría decir, 
se halla en el punto nodal de la intersección entre el lenguaje público y la 
subjetividad privada, entre los rasgos comunes expresables y el carácter 
inefable de la interioridad individual. (Jay, 2009, p. 20)

Y justamente este punto de intersección de la experiencia no es solo espa-
cial sino también temporal: no se contenta con duplicar lo vivido  sobre-
llevando la experiencia, sino que implica —también en un guiño al prag-
matismo norteamericano— alguna transformación para el que es capaz de 
reconstruirla, que no nos deja en el mismo lugar donde comenzamos. 

En contraste, Joas, con su eurocentrismo y americanismo que no termina 
de superar, queda muy fijado a un acercamiento a lo religioso que es más 
propio de una vivencia individual y emotiva que de una experiencia colec-
tiva que incluya la racionalidad, y quizás hasta algún tipo de instituciona-
lización. Es más, cuando en diversas ocasiones pretende dar cuenta de la 
persistencia de lo religioso frente a un contexto supuestamente secular, cae 
en ejemplos algo banales, que no logran distinguir cabalmente lo religioso 
respecto de la mera adhesión fanática a un equipo de fútbol o a un grupo 
musical.  

La distinción entre vivencia y experiencia religiosa permite intervenir con 
mayor sutileza en los debates en torno a secularización, modernización 
y un mundo postsecular. En este sentido, el derrotero que nos ofrece el 
camino eurocéntrico del “hechizo de la libertad”, así sea en la variante 
afirmativa hegeliana o en la negativa nietzscheana, no es necesariamente 
una trayectoria de secularización que implicaría la desaparición o debi-
litamiento de lo religioso, sino que se manifiesta como “individuación” 
del vínculo con lo sagrado; tal como planteaba Bellah (1985) ya sea en su 
variante utilitarista/managerial o en la expresivista/terapéutica: 



30   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

La insatisfacción con las comunidades religiosas, que exigen obe-
diencia respecto de las doctrinas de fe y que a los individuos les 
parecen intelectualmente inaceptables, o que fuerzan a un confor-
mismo moral que se vive como obstáculo para la realización de una 
vida personal plena de sentido, puede llevar a la decisión de encon-
trar la propia salvación en convicciones seculares. Pero puede llevar 
también a fortalecer la búsqueda de una «espiritualidad» individual 
—como se dirá desde entonces en oposición a la religión institu-
cional— así como a reforzar una defensa de la propia experiencia 
contra la institución y la doctrina, y también a una conexión con 
antiguas tradiciones de la mística que dan lugar a esas experiencias 
de un modo más convincente. (Joas, 2024, p. 59)

Ahora bien, esa experiencia postsecular es vivencial de lo religioso, sobre 
todo en clave individual. Y esto no corresponde necesariamente con su 
devenir en ámbitos extraeuropeos o en el llamado sur global,  incluso entre 
gran parte de la inmigración en la propia Europa Occidental. Tenemos múl-
tiples ejemplos de la vitalidad de lo religioso en clave colectiva y con una 
misión histórica, que mantiene un relato heroico, como por ejemplo el is-
lam, y no necesariamente en sus variantes fundamentalistas (Juergensme-
yer et al., 2016). En este y en otros ámbitos como el análisis del activismo 
y de la sociedad civil global/transnacional, resulta difícil librarse del sesgo 
de clase en la observación. Por ello, se cae fácilmente en generalizar las 
actividades de ciertos grupos privilegiados, con competencias para conec-
tarse, viajar y manejar el inglés, como si fueran prácticas masivas (Kaldor, 
2005). Algo similar nos conduce a generalizar el tipo de acercamiento a lo 
religioso desde sectores favorecidos y con un espíritu cosmopolita cerca-
no a un consumo aleatorio de denominaciones globales entremezcladas y 
cambiantes. Esto vendría a constituir una especie de paroxismo del “cuen-
tapropismo religioso” con que en los años noventa se denominaba la apari-
ción de cultos diversos en el país y en la región en forma concomitante con 
la precarización del mercado del trabajo (Mallimaci, 2013).

Efectivamente, la variante vivencial de lo sagrado resulta muy débil para 
pensar y asumir lo global más allá de la tolerancia y de la valoración de la 
pluralidad. Al mismo tiempo, los casos más vitales de lo experiencial pare-
cen demasiado ligados a religiones históricas emparentadas con el devenir 
de pueblos concretos,  especialmente en el contexto de efervescencia neo-



ALEJANDRO PELFINI   31

patriótica que se desplegaba desde el Medio Este norteamericano, pasando 
por Europa e Israel hasta la India (Sanahuja y López Burián, 2023). El rol 
global de lo religioso no pasa entonces por multiplicar y coleccionar viven-
cias curiosas y aleatorias de lo sagrado sino por combinar y complementar 
lo valórico con lo institucional y normativo (“religión e imperio”). Se su-
pone que lo religioso sigue ofreciendo una base para construir no solo una 
experiencia y un imaginario de lo “común”, sino también para limitar las 
aspiraciones de dominio propias de la subjetividad humana, tanto respecto 
de otras personas, sociedades y culturas, como del entorno (o creación) 
y otros seres vivos. En la conjunción de religión e imperio que sugiere  
Joas de manera incidental, el desafío pasa por generar un nuevo horizon-
te de expectativas comunes que cuente con un componente imaginario e 
ideacional, pero que también prometa un escenario probable de realización 
histórica. Si la base para ello no recae ni en la determinación de un orden 
político privilegiado ni en el consenso sobre principios y valores comunes 
para toda la humanidad, sí al menos puede obtener su sentido y finalidad al 
evitar la catástrofe y la depredación ante la certeza de un destino comparti-
do poco promisorio. Aquí se abre —pragmáticamente— un campo urgente 
para la creatividad de la acción y el aprendizaje colectivo en la responsabi-
lidad por el gobierno de los asuntos comunes. 

Referencias

Arnason, J., Eisenstadt, S., y Wittrock, B. (Eds.). (2005). Axial Civilizations and World 
History. Brill.

Basaure, M. (2018). Sacralidad, cohesión social y desencantamiento.  Conversación con 
Hans Joas.  Revista de Estudios Sociales,  1(66), 93-105.    https://doi.org/10.7440/
res66.2018.09

Bellah, R., Madsen, R., Sullivan, W., Swidler, A., y Tipton, S. M. (1985). Habits of the 
Heart. Individualism and Commitment in American Life. University of California 
Press.

Casanova, J. (1994). Public Religions in the Modern World. University of Chicago Press.

Casanova, J. (2009). Europas Angst vor der Religion. Berlin University Press.

Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Di-
fference. Princeton University Press.

Carozzi, M. J. (1993). Tendencias en el estudio de nuevos movimientos religiosos en Amé-
rica: los últimos veinte años. Revista Sociedad y Religión, 1(10/11), 3-23.

https://doi.org/10.7440/res66.2018.09
https://doi.org/10.7440/res66.2018.09


32   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Costa, S. (2006). Desprovincializando a sociologia: a contribuição pós-colonial. Revis-
ta Brasileira de Ciencias Sociais, 21(60), 117-134. https://doi.org/10.1590/S0102-
69092006000100007

Dewey, J. (1975). Democracia y educación. Ediciones Morata.

Habermas, J. (1984). Teoría de la acción comunicativa. Taurus.

Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Piper.

Jay, M. (2009). Cantos de Experiencia. Variaciones modernas sobre un tema universal. 
Paidós.

Joas, H. (1996). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2015). La sacralidad de la persona. Una nueva genealogía de los derechos hu-
manos. UNSAM Edita.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Juergensmeyer, M., Kitts, M., y Jerryson, M. (Eds.). (2016). Violence and the World’s Reli-
gious Traditions: An Introduction. Oxford University Press.

Kaldor, M. (2005). La sociedad civil global. Una respuesta a la guerra. Tusquets.

Mallimaci, F. (Ed.). (2013). Atlas de las creencias religiosas en la Argentina. Biblos. 

Niebuhr R. (1922). The Social Sources Of Denominationalism. Living Age Books.

Parker, C. (1996). Otra lógica en América Latina: religión popular y modernización capi-
talista. Fondo de Cultura Económica.

Pelfini, A. (2013). Del cosmopolitismo “atlántico” al cosmopolitismo minimalista. La sub-
jetivación de América Latina en una Modernidad Plural.  Devenires. Revista de Filoso-
fía y Filosofía de la Cultura, 14(28), 13-38. https://publicaciones.umich.mx/revistas/
devenires/ojs/article/view/384

Sanahuja, J. A. y López Burián C. (2023). Las “nuevas derechas” y la ultraderecha neopa-
triota: conceptos, teoría y debates en el cruce de ideología y globalización. En J. A. 
Sanahuja y P. Stefanoni (Eds.), Extremas derechas y democracia: perspectivas ibe-
roamericanas (13-36). Fundación Carolina. 

https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007
https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007
https://publicaciones.umich.mx/revistas/devenires/ojs/article/view/384
https://publicaciones.umich.mx/revistas/devenires/ojs/article/view/384


La teoría de la religión de Hans 
Joas y los fundamentos del Estado 
moderno
Hans Joas’ Theory of Religion and 
the Foundations of Modern State
Marcos G. Breuer*

* Profesor de Bioética en la Facultad de Ciencias de la Salud, Metropolitan College of 
Athens, Grecia, y en la Maestría de Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas de la Uni-
versidad Nacional de Córdoba, Argentina. Correo electrónico: marcosbreuer@yahoo.com | 
Código ORCID 0000-0003-3951-5856.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.02

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 33–45
Recibido: 16/14/2024 | Aceptado: 20/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen

El propósito de este trabajo es, en primer lugar, reconstruir la teoría de la re-
ligión elaborada por Hans Joas, haciendo hincapié especialmente en las no-
ciones de experiencia de lo sagrado, autotrascendencia y sacralización; en 
segundo lugar, ahondar en el papel que, para Joas, desempeña la religión a 
la hora de promover tanto ideales particularistas como universalistas, espe-
cialmente -entre estos últimos- los plasmados en las diversas declaraciones 
de los derechos humanos; y, en tercer lugar, analizar críticamente la tesis de 
Joas según la cual el Estado moderno y secular no puede sustentarse si, por 
paradójico que suene, en la sociedad no existen sólidas raíces religiosas. El 
trabajo concluye relativizando el alcance de la crítica de Joas a la tesis de 



34   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la secularización y señalando que, al menos a nivel teórico, existen otras 
posibilidades de concebir la viabilidad del Estado actual.

Palabras clave: Hans Joas - religión - tesis de la secularización - Estado 
moderno - psicología moral

Abstract

The purpose of this paper is, firstly, to reconstruct the theory of religion ela-
borated by Hans Joas, with particular emphasis on the notions of experien-
ce of the sacred, self-transcendence, and sacralization. Secondly, to delve 
into the role that, for Joas, religion plays in promoting both particularistic 
and universalistic ideals, especially those embodied in the various declara-
tions of human rights. Thirdly, to critically analyze Joas’ thesis according 
to which the modern and secular state cannot be sustained if, paradoxical 
as it may sound, society lacks solid religious roots. The paper concludes 
by relativizing the scope of Joas’ critique of the secularization thesis and 
pointing out that, at least at the theoretical level, there are other possibilities 
for conceiving the viability of the modern state.

Keywords: Hans Joas - religion - secularization thesis - modern state - mo-
ral psychology

Introducción

Uno de los ejes de la extensa y multifacética obra de Hans Joas gira 
en torno a la esencia de la religión. ¿Pero cuál es —podríamos pre-
guntarnos— la importancia de volver a plantear hoy, en pleno siglo 

XXI, esa cuestión después de casi dos siglos de intensa discusión sociológica 
al respecto?

Joas ofrece dos respuestas íntimamente relacionadas a esa pregunta. Por un 
lado, su importancia radica en que la religión no es una esfera social que 
haya desaparecido o esté por hacerlo, tal como vaticinaban varias corrientes 
sociológicas del siglo XIX y XX tras dar apresuradamente por sentada la 
Säkularisierungsthese [tesis de la secularización]. El homo religiosus, para 
decirlo gráficamente, no es una “especie en extinción”. Es más, el complejo 
fenómeno —individual y social— que englobamos con el término religión 
sigue tan vivo como antes, si bien —y este es un punto que no conviene sub-
estimar— viene experimentando un profundo proceso de transformación. La 
clave está en que, señala Joas, no hay un proceso único y lineal de seculariza-
ción, sino, muy por el contrario, diferentes procesos entrelazados de sacrali-



MARCOS G. BREUER   35

zación, desacralización y resacralización que afectan a todas las sociedades, 
tanto en Occidente como en otras partes del globo (Joas, 2012; 2019).1

Por otro lado, la persistencia de la religión no debe entenderse necesaria-
mente como una reliquia o un residuo, esto es, como la perduración de una 
dimensión premoderna o, incluso, antimoderna, en plena modernidad. La 
religión es el terreno fértil en el que pueden y deben, asevera Joas, echar 
sus raíces las sociedades que se enorgullecen de tener las instituciones más 
característicamente modernas, como el Estado de derecho, la democracia y 
las organizaciones internacionales que velan por los derechos humanos. La 
religión es el Bannkreis [“hechizo”] que anima los valores modernos. Los 
grandes desafíos que entrevemos en el futuro  —al menos, a corto y mediano 
plazo— no pueden ser enfrentados al margen de la religión (Joas, 2020). El 
punto está en entender que la religión puede ser tanto parte del problema 
como parte de la solución, con vistas a lograr un mundo más libre, más pa-
cífico y más justo. 

1. La esencia de la religión y la experiencia de lo sagrado

Antes de analizar las dos respuestas de Joas, comencemos preguntándonos 
qué es la religión para el autor, a fin de desbrozar de ese intrincado núcleo se-
mántico los distintos aspectos constitutivos. Aquí Joas distingue tres órdenes:

En primer lugar, religión es el conjunto relativamente estable de creencias, 
preceptos y rituales de un determinado grupo. Es a lo que nos referimos 
cuando hablamos del cristianismo, del hinduismo, del sintoísmo, etc., y, en 
gran medida, constituye el objeto del estudio comparado de las religiones. 
En segundo lugar, religión es la o las instituciones sociales específicas que 
crean, mantienen y transmiten ese conjunto de creencias, preceptos y rituales. 
Aquí hablamos de las distintas organizaciones religiosas como las iglesias, 
con sus estructuras, sus jerarquías y sus intereses. En tercer lugar, religión es 
el conjunto de experiencias —individuales y colectivas— primordiales que 
giran en torno a das Heilige [lo sagrado]. Aquí hablamos de religión como un 

1 Para Joas, la atención a la interrelación constante entre esos tres desarrollos (en alemán: 
Sakralisierung, Entsakralisierung, Resakralisierung) logra explicar mejor la compleja rea-
lidad social pasada y presente que la noción de postsecularismo [postsecularism] o el hecho 
de negar directamente que hubiese habido una fase de secularización previa al presente 
revival de la religión, como sugiere Korf (2018). Confróntese el artículo de May (2024). A 
menos que se indique lo contrario, todas las traducciones son mías.



36   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

ámbito de vivencias específico y diferente de las vivencias propias de otras 
esferas humanas, como el arte, el deporte o la política. 

Siguiendo la línea de pensamiento abierta por William James (1902), por 
el segundo Émile Durkheim (1912) y por Rudolf Otto (1917), Joas sitúa 
la esencia de la religión en esta tercera dimensión, la vivencial. Para él, lo 
religioso está básicamente constituido por la experiencia de lo sagrado. Fe-
nomenológicamente hablando, esta experiencia se nos da como un Ergri-
ffenwerden, esto es, como un verse afectado o conmovido por el poder de lo 
sagrado (Joas, 1997; 2019). 

2. La religiosidad como constante antropológica

Si bien Joas no lo dice explícitamente, lo anterior sugiere que ningún ser 
humano puede ser totalmente arreligioso, en el sentido de ser “insensible a lo 
sagrado”. Si se quiere, tampoco podría haber personas a quienes la belleza (o 
la fealdad) no las afectara siquiera mínimamente. Más bien, parece adecuado 
sostener que  se trata de una cuestión de grados, que hay seres más sensibles 
o abiertos a lo sagrado que otros, así como hay seres más sensibles o abiertos 
a la belleza; sin embargo, todos pueden participar de la vivencia básica de 
lo sagrado o de lo bello. Así, para Joas (2013), la religión es un “fenómeno 
antropológico fundamental” (p. 264).

Dicho sea de paso, el hecho de que alguien no asista regularmente al museo o 
no acuda nunca, no significa que carezca de sensibilidad plástica: esta acción 
puede estar vinculada con un rechazo a las formas institucionalizadas de 
presentar y promover el arte visual. Igualmente, que alguien no asista regu-
larmente a la iglesia o a la sinagoga, no significa que carezca de sensibilidad 
religiosa; tal vez lo suyo es un distanciamiento similar respecto de las formas 
“normalizadas” de la religión.

La experiencia de lo sagrado es, en sí misma, como una materia sin forma, 
como un líquido aún fuera del receptáculo que pronto lo contendrá. Esto 
quiere decir que la vivencia espiritual necesita articularse dentro de moldes 
cognitivos, normativo-valorativos y comportamentales específicos. En otras 
palabras, la vivencia primigenia de lo sagrado toma forma en determinadas 
creencias, en determinados preceptos y en determinados rituales que de al-
gún modo la “traducen” o la “concretizan”.

Nótese que aquí se enlazan los tres órdenes que distinguíamos más arriba 
del concepto de religión: las religiones históricas, como el cristianismo, el 



MARCOS G. BREUER   37

hinduismo, el sintoísmo, etc., son para Joas las maneras “positivas” que han 
encontrado las distintas sociedades de articular la experiencia de lo sagrado, 
de plasmar la vivencia original en creencias, preceptos y prácticas rituales 
“tangibles”. En otras palabras, deben “entenderse como el intento de inter-
pretar la experiencia de lo sagrado” (Joas, 2013, p. 263); además, esta tarea 
de articulación, plasmación e interpretación ha sido llevada a cabo mayor-
mente por organizaciones funcionalmente específicas como, en el caso del 
occidente cristiano, las iglesias.

Una cuestión espinosa que se le plantea a Joas en este punto es que, según la 
posición antropológica que ha adoptado, no tendría sentido hablar de la “re-
ligión verdadera”. A pesar de su declarado catolicismo, no puede decir que su 
religión sea la única cierta. Esto sería, de manera aproximada, como afirmar 
que la literatura alemana es la única “verdadera”, algo descabellado por don-
de se lo mire. Si todas las literaturas son articulaciones de una experiencia 
estética primigenia, no hay una literatura verdadera. En todo caso, el lector 
alemán podrá decir que las letras de su país son las que mejor le permiten 
acceder a la vivencia artística, pero nada más. De todos modos, este punto, 
que para gran parte de los ciudadanos occidentales se ha vuelto poco pro-
blemático, no es en absoluto menor, ya que al menos las grandes religiones 
mundiales reivindican el Wahrheitsanspruch [pretensión de verdad].2

3. La experiencia de la autotrascendencia, la formación de ideales y la 
sacralización

Tras definir la esencia de la religión como la experiencia de lo sagrado, es 
conveniente avanzar ahora a otro de sus aspectos constitutivos: la experien-
cia de la trascendencia de sí o Selbsttranszendenz [autotrascendencia], que 
Joas (2004) caracteriza como el “verse arrancado”, el sentirse “transportado 
más allá de los límites de la propia persona”.

Para Joas, estos dos aspectos de la espiritualidad están estrechamente enlaza-
dos: la experiencia de lo sagrado es siempre la experiencia de lo divino y de 
lo extraordinario —como aquello opuesto a lo profano y lo cotidiano—, pero 
esa experiencia de lo divino y lo extraordinario es asimismo la experiencia 
de lo esencialmente otro. De allí que la experiencia típica de la religión sea 
la del abandono de los estrechos límites de la individualidad y la del acceso 

2 Confróntese Joas (2023).



38   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

sucesivo a lo distinto del yo, con el consiguiente “enriquecimiento” que su-
pone la vuelta a uno mismo (Joas, 1997; 2004).3

A esta altura es conveniente recordar que la experiencia religiosa es una 
vivencia mayormente comunitaria, es decir que se produce dentro de una 
Glaubensgemeinschaft [comunidad de creyentes]. No es que la espirituali-
dad no pueda ser vivida, en ocasiones, de manera individual o aislada, por 
ejemplo, en el caso del anacoretismo. El punto es, más bien, que este es un 
fenómeno derivado de la vivencia colectiva del cristianismo primitivo. (En 
este aspecto, Joas sigue muy de cerca el análisis del totemismo realizado por 
Durkheim).

A primera vista, parece evidente que la experiencia de la autotrascendencia 
no es exclusiva de la religión. Cada vez que hacemos algo con el objetivo 
de lograr un ideal que está más allá de nosotros mismos (por ejemplo, la 
creación de una obra artística o la instauración de un nuevo orden político), 
experimentamos esta forma de trascendencia. La lucha por el respeto de los 
derechos humanos, por ejemplo, si es auténtica y decidida, es una forma 
de trascenderse, aunque no se enmarque explícitamente en un movimiento 
religioso. Sin embargo, si nos fijamos en estos aspectos con más atención, 
descubriremos que aquí se esconde uno de los puntos más interesantes de la 
teoría de Joas. En efecto, para el autor siempre que se genere una experiencia 
de autotrascendencia, el sujeto tenderá a sacralizar el “objeto” de su empeño. 
Así, la lucha genuina por los derechos humanos implica la sacralización de 
la persona (de toda persona). Para ponerlo en otros términos, la experiencia 
de la autotrascendencia desencadena un proceso de sacralización y, lo que es 
la otra cara de la moneda, un proceso de Idealbildung [formación de ideales] 
(Joas, 2019, pp. 423-446; 2020, pp. 79-98).

4. El universalismo moral

A esta altura es necesario hacer una observación que nos remite a otro de los 
meollos del análisis de Joas. Con frecuencia, la experiencia religiosa de la 
autotrascendencia y la sacralización no ha cristalizado en ideales cónsonos 
con la forma universalista de la moral, sino, muy por el contrario, ha promo-
vido particularismos funestos. 

3 En repetidas ocasiones, Joas compara el enriquecimiento de la experiencia religiosa con el 
que también nos ofrece el diálogo sincero: nunca somos los mismos tras habernos abierto 
a la conversación con el otro.



MARCOS G. BREUER   39

Para decirlo sin rodeos, buscar el bien de los miembros de la propia co-
munidad religiosa, sin que al agente le importe el bien de los miembros de 
otras comunidades (religiosas o no confesionales), e incluso sin reparar en 
el posible daño a estos, es un claro ejemplo del particularismo, tan frecuente 
en el pasado y en el presente de todas las religiones. La búsqueda del bien de 
todos, más allá de cualquier determinación (confesión, género, nacionalidad 
e incluso pertenencia a una especie biológica), es decir, la entrega al ideal del 
moralischer Universalismus [universalismo moral], es algo que para Joas 
se ha concretizado en pocas religiones, por ejemplo, en el cristianismo (con 
su énfasis en el amor) y en el budismo (con su acento en la compasión), aun 
cuando lo cierto es que en estas mismas religiones ese ideal fue traicionado al 
degradarse una y otra vez en sentimientos y acciones particularistas. El gran 
desafío actual de las religiones está, según nuestro autor, en lograr desarrollar 
y abrazar decididamente algunas de las modalidades culturalmente media-
das del universalismo moral. El riesgo es volver a caer en cualquier suerte 
de Selbstsakralisierung [autosacralización] de la propia comunidad, proceso 
que se traduciría con seguridad en nuevas formas de exclusión y violencia.4

5. La ambigüedad de la religión

En este punto, es posible observar más claramente por qué mencionábamos 
al inicio que la religión ha sido el obstáculo, o uno de los obstáculos, surgido 
al momento de buscar realizar los ideales de la Ilustración (libertad, igual-
dad, fraternidad), pero también por qué, en otros casos, ha desempeñado 
el papel opuesto, el de facilitadora de un mundo más libre, más justo, más 
solidario.

Dicho sea de paso, la toma de conciencia de esta “ambigüedad de la reli-
gión”, para usar una expresión del propio Joas, tiene un claro corolario meto-
dológico: la sociología tiene que ser forzosamente sociología histórica. De-
claraciones como “la religión es el opio del pueblo” no tienen sentido sin una 
minuciosa investigación empírica, la cual revelará, como dice gráficamente 

4 Joas compara incluso la relevancia del momento histórico actual con la de la era axial. 
Retomando una tesis de Karl Jaspers, nuestro autor sostiene que entre el 800 y 200 a. C. 
se produjo un importante salto cognitivo en la evolución del hombre, lo que posibilitó, en 
las distintas civilizaciones de entonces, el desarrollo de sistemas filosóficos y religiosos 
basados en el ideal de la humanidad, esto es, de una comunidad de todos los hombres, die 
Menschheit (Joas, 2014). Por supuesto, se trata de una tesis controversial que, para algunos, 
solo posee un valor heurístico (c.f. Assmann, 2017).



40   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

el autor, que en algunos (muchos) casos concretos, la religión ha propiciado 
la aceptación de la opresión de un sector social por otro, pero que, en otros 
casos, ha sido “la adrenalina” de los pueblos (Joas, 2020, p. 488) lo que los 
ha movilizado para lograr significativos cambios sociales en beneficio de 
todos. En sus palabras:

La relación entre la religión y el cambio moral es más compleja de lo que 
se imaginan quienes declaran a una determinada religión como la fuente 
de la moral o, al contrario, sostienen que el abandono de la religión es la 
condición para el progreso moral. (Joas, 2023, p. 58)

Para mencionar uno de los tantos ejemplos que ofrece el autor: el movimien-
to por la expansión de los derechos civiles en los Estados Unidos —civil 
rights movement— no hubiese podido darse sin el decidido liderazgo de al-
gunas figuras carismáticas cristianas como Martin Luther King, aun cuando 
la opresión previa de los afroamericanos no pueda entenderse sin, entre otras 
cosas, el papel legitimador de las distintas iglesias, algo constatable desde el 
inicio mismo del tráfico de esclavos (Joas, 2011).

6. Las raíces religiosas del Estado secular

A este punto estamos en condiciones de abordar la tesis más polémica de Joas. 
La religión, una vez que abandona los esquemas atávicos de particularismo 
moral, no solamente puede volverse un factor positivo de cambio con miras 
a la realización de los ideales modernos, sino que la instauración y el mante-
nimiento de un orden plenamente libre, justo y solidario no es posible sin una 
sólida raigambre religiosa (Joas, 2020). En otras palabras, nunca podremos 
lograr el tipo de sociedad soñado por los ilustrados fuera de la religión.

Lo anterior no significa desconocer que el ateísmo y el agnosticismo son par-
te ineludible de la composición de toda sociedad plural actual. Para Joas, no 
es posible —ni probablemente deseable— pensar un futuro sin movimientos 
secularistas, ajenos a la religión y, por momentos, antagónicos; lo que sí es 
imposible para él es pensar una sociedad futura sin profundas raíces reli-
giosas (Joas, 2011). En este sentido, Joas adhiere a la conocida sentencia 
de Ernst-Wolfgang Böckenförde: “El Estado liberal y secularizado vive de 
condiciones que este no puede garantizar” (1976, p. 60).

Notemos que, en cierto sentido, esta tesis es tan vieja como la reflexión filo-
sófica misma. En el Protágoras, Platón (trad. en 1997) sostiene que la polis 



MARCOS G. BREUER   41

no podría sustentarse si los ciudadanos no poseyeran, desde el inicio, al me-
nos tres virtudes políticas claves, a saber, el temor de Dios, el sentido de la 
justicia y el sentido de la vergüenza. En el diálogo, tanto el sofista Protágoras 
como Sócrates concuerdan en que estas disposiciones fueron los regalos que 
Zeus hizo a los primeros hombres cuando estos amenazaban con destruirse 
mutuamente.5

Observaciones críticas

Quisiera concluir con dos consideraciones. La primera podría resumirse de la 
siguiente manera: si bien son acertadas tanto la crítica que Joas realiza a la te-
sis de la secularización de corte decimonónico como su propuesta de concen-
trar la labor sociológica en los múltiples y variados procesos de sacralización, 
desacralización y resacralización que se producen ininterrumpidamente en la 
historia (incluso en la contemporánea), es poco convincente su diagnóstico 
actual, según el cual la religiosidad estaría hoy tan viva como en cualquier 
época pasada, solo que en muchos casos se camuflaría bajo formas aparen-
temente ajenas a la fe. Dicho de otra manera: el rechazo (acertado) que Joas 
efectúa de la visión weberiana del Entzauberung [desencantamiento] progre-
sivo de las sociedades no debe llevarnos a pensar que vivimos en una época 
tan “encantada” como las anteriores, solo que ese encantamiento se presenta 
bajo un ropaje distinto. Creo que tenemos que tomarnos en serio el hecho de 
que nuestras sociedades están transitando una fase de relativo distanciamien-
to o relajamiento respecto de las creencias y prácticas religiosas, esto es, de 
desacralización.6

Siniša Malešević (2022), en su reseña a la versión inglesa de El poder de lo 
sagrado, le formula a Joas una crítica similar. Así, por un lado, destaca junto 
con nuestro autor que 

la vida en el mundo moderno no es una vida desencantada, sino que está 
moldeada por ideales trascendentes que se renuevan y transforman cons-
tantemente. La sacralidad no es el enemigo de la modernidad; es una parte 
de sus componentes principales. (p. 5) 

5 Esquilo también decía en Las suplicantes (trad. en 2001): “Más fuerte que una torre es un 
altar, indestructible escudo” (pp. 190-191).
6 Para decirlo en términos del Nietzsche (1872) de El nacimiento de la tragedia, vivimos en 
una cultura alejandrina y apolínea que ha (peligrosamente) logrado relegar y distorsionar 
el elemento dionisíaco.



42   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Sin embargo, por otro lado, este crítico le reprocha a Joas la relevancia que 
le da a la religiosidad en el mundo moderno:

Si bien se podría conceder que la sacralidad es un aspecto importante de la 
sociabilidad humana, es difícil aceptar la visión de que esa afecta a todos 
los aspectos de la realidad social. Se podría sostener que Joas le atribuye 
demasiado poder a lo sagrado. (2022, p. 9) 

También Timmann Mjaaland (2019) arriba a una conclusión similar: “Por 
tanto, mientras que Joas critica a Weber por elaborar la narrativa del desen-
cantamiento ‘en una manera increíblemente sugestiva’, su propia narrativa 
de la sacralización y la desacralización comparte prácticamente el mismo 
defecto” (p. 176).

La segunda observación que quisiera señalar se relaciona con la tesis final de 
Joas, según la cual el Estado moderno no puede sustentarse si la sociedad no 
posee profundas raíces religiosas. En otras palabras, el autor sostiene que la 
religiosidad, si es genuina y promueve la adopción de la moral universalista, 
es una condición necesaria para la emergencia de las instituciones políticas 
basadas en la libertad, la igualdad y la solidaridad. El egoísmo racional o la 
prudencia que postulan los modelos contractualistas del Estado de Thomas 
Hobbes en adelante no constituirían disposiciones suficientemente sólidas 
como para permitir la emergencia y el mantenimiento de las estructuras po-
líticas deseadas. 

Dejemos de lado aquí la cuestión de la posible circularidad que supone esta 
posición: si el Estado moderno surge —entre otras cosas— de la religiosidad 
de sus miembros, pero no de cualquier religiosidad, sino de la que promueve 
el universalismo moral, entonces la pregunta sociológica más relevante será 
la siguiente: ¿en qué condiciones una religión abandonará el particularismo 
para pasar a adoptar la moral universal? Pero ¿no se esconde aquí el peli-
gro de caer en una cierta circularidad? El Estado moderno necesita —para 
emerger y mantenerse— de la religión de corte universalista, pero ¿esta no 
necesita de aquel para abandonar el particularismo?

Así y todo, el punto que quería señalar aquí es otro: Joas, con el objetivo 
de postular su tesis, presenta una visión demasiado descarnada y por tanto 
inexacta del actor (o, mejor, contractor) que forma parte del hipotético con-
trato social.7 Es cierto que no pocos contractualistas actuales (Robert Nozick, 

7 Aquí mi crítica a Joas se asemeja a la que él les efectúa a los miembros de la Escuela de 
Fráncfort (Joas, 1992, pp. 96-113); así como Horkheimer, Adorno, Marcuse, etc., habrían 



MARCOS G. BREUER   43

David Gauthier, Jan Narveson)8 elaboran un modelo casi caricaturesco del 
ser humano y de la acción social: allí, el hombre aparece como un agente 
racional y egoísta que solo está dispuesto a avalar el sistema moral y legal 
por la conveniencia a mediano y largo plazo que trae consigo el orden; pero 
también es verdad que hay muchos teóricos contemporáneos del contrato que 
resaltan los valores y los sentimientos morales como aspectos consustan-
ciales al actor. John Rawls (1999), por ejemplo, ha indicado que el sentido 
de la justicia es un elemento central de nuestra psicología moral, y que solo 
sobre esa base se puede asentar una “sociedad bien ordenada” (p. 397).9 Por 
su parte, Thomas Scanlon (2006) ha destacado la disposición al reconoci-
miento del otro como la motivación moral esencial que sustenta su propuesta 
contractualista. Lo que Scanlon escribía en su famoso artículo de 1982 bien 
podría aplicarse en este contexto: “Se ha subestimado el atractivo del con-
tractualismo como doctrina fundacional. En particular, no se ha valorado de 
modo suficiente la oferta que hace el contractualismo para una explicación 
plausible de la motivación moral” (p. 284).

En síntesis, el Estado moderno necesita raíces más profundas que las que 
pueden brotar de la mera “racionalidad instrumental”, pero esas raíces no 
deben ser forzosamente religiosas: pueden ser solo morales. Así, al menos a 
nivel de la teoría, no parece estar enteramente justificada la tesis de Joas. 

Referencias

Assmann, Jan (2018). Karl Jaspers’ Theorie der Achsenzeit als kulturanalytische Heuristik. 
En M. Bormuth (Ed.), Offener Horizont. Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft (Vol. 
4, pp. 43-55). Wallstein.  

Böckenförde, E.-W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und 
zum Verfassungsrecht. Suhrkamp.

tenido una visión demasiado superficial y caricaturesca del pragmatismo norteamericano (y 
por eso no lo consideraban seriamente), del mismo modo, sostengo, Joas tiene una visión 
sorprendentemente simple de los teóricos políticos contractualistas. Véase aquí también el 
trabajo de Farfán (1999).
8 Véase la encomiable compilación de Darwall (2003).
9 La tercera parte de A Theory of Justice puede entenderse como una larga meditación 
acerca de la psicología moral y su posibilidad de sustentar un orden político justo. Respecto 
del sentido de la justicia, Rawls afirma que es “un deseo concreto de aplicar —y de actuar 
según— los principios de la justicia y de hacerlo desde el punto de vista de la justicia” 
(1999, p. 497).



44   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Darwall, S. (Ed.). (2003). Contractarianism / Contractualism. Wiley-Blackwell.

Durkheim, É. (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Presses Universitaires 
de France.

Esquilo (2001). Tragedias (Trad. E. Á. Ramos Jurado). Alianza. 

Farfán, H. R. (1999). Ni acción ni sistema: el tercer modelo de la acción de Hans Joas. 
Sociológica, 14(40), 35-63. 

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. Long-
mans. https://doi.org/10.1037/10004-000

Joas, H. (1992). Pragmatismus und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz. 
Herder.

Joas, H. (2008). Value Generalization: Limitations and Possibilities of a Communication 
about Values, Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, 9(1), 88-96. https://
nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801 

Joas, H. (2011). Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrecht. Su-
hrkamp. 

Joas, H. (2012). Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums. Herder.

Joas, H. (2013). Sakralisierung und Entsakralisierung. Politische Herrschaft und religiöse 
Interpretation. En F. W. Graf y H. Meier (Eds.), Politik und Religion. Zur Diagnose der 
Gegenwart. C. H. Beck.

Joas, H. (2014). Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs über 
Transzendenz. Schwabe.

Joas, H. (2019). Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. 
Suhrkamp.

Joas, H. (2022). Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft. Herder.

Joas, H. (2023). Sind die Menschenrechte religiösen Ursprungs? En Michael Krennerich, 
Michaela Lissowsky y Marco Schendel (Eds.), Die Freiheit der Menschenrechte. 
Festschrift für Heiner Bielefeldt zum, 65. Wochenschau.

Korf, B. (2018). ‘Wir sind nie Säkular Gewesen’: Politische Theologie und die Geogra-
phien des Religiösen, Geographica Helvetica, 73, 177-186. https://doi.org/10.5194/
gh-73-177-2018

Malešević, S. (2022). Disenchantment, Rationalisation and Collective Self-Sacralisation. Jour-
nal of Political Power, 15(2), 369-379. https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/10004-000
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281


MARCOS G. BREUER   45

May, S. (2024). Menschenrechte und die Sakralität der Person. Anmerkungen zur Max-We-
ber-Lektüre von Hans Joas. En M. Brodthage y D. Krimphove (Eds.), Zugänge zu 
Recht und Religion. Interdisziplinäre Sondierung eines weiten Forschungsfeldes (pp. 
87-112). Nomos.

Nietzsche, F. (1872). Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik. E. W. Fritzsche.

Otto, R. (1917). Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-
hältnis zum Rationalen. Trewendt & Granier.

Platón (1997). Diálogos I (Trad. E. Lledó Iñigo). Gredos.

Rawls, J. (1999). A Theory of Justice (revised edition). Harvard University Press.

Scanlon, T. M. (2006). Contractualismo y utilitarismo. (Trad. Pablo Solari). Estudios Públi-
cos, 101, 283-314 . Cambridge University Press.

Timmann Mjaaland, M. (2019). Secular Formatting of the Sacred: Human Rights and the 
Question of Secularization and Re-Sacralization. Journal of Nationalism, Memory & 
Language Politics, 13(2), 164-182. https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011

https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011


Democracia, libertad y 
secularización. El pragmatismo 
de John Dewey en la teoría de la 
justicia de Axel Honneth y en la 
teoría de la religión de Hans Joas1

Democracy, Freedom, and 
Secularization: John Dewey’s 
Pragmatism in Axel Honneth’s 
Theory of Justice and Hans Joas’ 
Theory of Religion
Germán Arroyo*

1 Este trabajo se realizó en el marco de una beca inicial FONCyT asociada al PICT 2020 
Serie A, N. 1523, titulado “Praxis, experimentalismo, aprendizaje y democracia: hacia una  
reevaluación de diversas raíces teóricas de la filosofía de la educación contemporánea”
* Germán Arroyo. Correo electrónico: germanarroyo7@gmail.com | Código ORCID: https://
orcid.org/0009-0001-2810-9660

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.03

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 46–74
Recibido: 02/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.



GERMÁN ARROYO   47

Resumen

El objetivo de este trabajo es abordar la discusión entre dos usos contem-
poráneos de la filosofía de John Dewey: el de Honneth en su teoría hege-
liana de la justicia, y el de Joas en su respuesta a la “tesis del hechizo de la 
libertad” que defiende Honneth en su proyecto. En la primera y la segunda 
sección se introducen, respectivamente, los proyectos de ambos autores, se-
ñalando sus principales compromisos teóricos y la incidencia de la filosofía 
de Dewey en cada proyecto. En la cuarta sección, se analiza cada recepción 
a partir de la afinidad de las premisas de sus marcos teórico-metodológicos 
con el pragmatismo deweyano, por un lado, y los vínculos que cada autor 
establece entre Hegel y Dewey en el tratamiento específico de tres elemen-
tos del pensamiento de este último, por el otro. En el caso de Honneth, su 
interpretación se respalda en diversos exégetas del mundo anglosajón, que 
juzgan que el hegelianismo en Dewey hace factible su proyecto filosófico 
democrático. En el caso de Joas, su interpretación de Dewey, aunque acer-
tada en su concepción antropológica, resulta cuestionable por colocar a la 
filosofía de la religión de Dewey como un capítulo aparte de su filosofía 
(desgajado de su filosofía política y ética). Argumentamos que esta separa-
ción es consecuencia de la lectura antihegeliana que realiza Joas de Dewey, 
y que este enfoque no es consistente con el “depósito hegeliano” en su 
filosofía de la religión, lo cual puede representar distorsiones relevantes en 
términos exegéticos.

Palabras clave: pragmatismo - filosofía alemana - hegelianismo - ética - 
religión - democracia

Abstract

The aim of this paper is to address the discussion between two contem-
porary uses of John Dewey’s philosophy: that of Honneth in his Hegelian 
theory of justice, and that of Joas in his response to the “thesis of the spell of 
freedom” defended by Honneth in his project. The first and second sections 
introduce, respectively, the projects of the two authors, pointing out their 
main theoretical commitments and the incidence of Dewey’s philosophy on 
each project. In the fourth section, each reception is analyzed on the basis of 
the affinity of the premises of their theoretical-methodological frameworks 
with Deweyan pragmatism, on the one hand, and the links that each author 
establishes between Hegel and Dewey in the specific treatment of three 
elements of the latter’s thought, on the other. In the case of Honneth, his 
interpretation is supported by several scholars from the Anglo-Saxon world 
who judge that Hegelianism in Dewey makes his democratic philosophical 
project more intelligible. In the case of Joas, his interpretation of Dewey, 
while accurate in its anthropological conception, is questionable for pla-
cing Dewey’s philosophy of religion as a separate chapter of his philosophy 
(detached from his political and ethical philosophy). It is argued that this 
severance is a consequence of Joas’s anti-Hegelian reading of Dewey, and 



48   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

that this approach is not consistent with the “Hegelian deposit” in the la-
tter’s philosophy of religion, which may represent relevant distortions in 
exegetical terms.

Keywords: pragmatism - german philosophy - hegelianism - ethics - reli-
gion - democracy

Introducción

Hans Joas y Axel Honneth forman parte, junto con Habermas (2019) 
y Apel (2016), del conjunto de pensadores1 que, desde de la segunda 
mitad del siglo XX y en lo que va del siglo XXI, han contribuido 

al diálogo productivo entre el pragmatismo y la filosofía alemana. A partir 
de mediados y fines de los noventa, tanto Honneth (1998a, 1998b, 2001, 
2015b) como Joas (1992a, 1992b, 1997) comenzaron a prestar especial aten-
ción a diversos núcleos temáticos de la filosofía de John Dewey2. Pese a que 
una herencia común suele traer más acuerdos que divergencias, el intento de 
incorporar en sus proyectos teórico-sistemáticos los aportes de Dewey ha 
desembocado, recientemente, en un punto conflictivo, no tanto por una con-
frontación directa entre dos interpretaciones, sino más bien por la existencia 
de dos usos diversos en el marco de dichos proyectos. 

Durante el 2020, Hans Joas dio a conocer El hechizo de la libertad. La teoría 
de la religión después de Hegel y Nietzsche, cuya traducción al español fue 
publicada en 2024. Una de las motivaciones centrales de este texto es res-
ponder críticamente a una de las premisas fundamentales del libro de Hon-
neth (2014), El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democrática, 
a saber: que la libertad entendida como autonomía individual es el único 
valor orientador que ha prevalecido en la modernidad, “la piedra normati-
va fundamental de todas las ideas de justicia” (p. 32). Tanto Honneth como 
Joas intentan en estos textos reactualizar diversos aspectos de la filosofía de 
Dewey como parte de la fundamentación y la construcción filosófica de sus 
proyectos, quedando este en medio de una compleja disputa teórica. 

1 También se puede incluir a Arnold Gehlen (1995) en el campo de la antropología filosófica 
y a Niklas Luhmann (1973) en el de la teoría social.
2 Habermas también hace referencias importantes a Dewey en varios de sus textos. Para este 
vínculo teórico véase Fonti y Viale (2023); Selk y Jorke (2020); y Aboulafia et. al., (Ed.), 
(2002) Habermas and Pragmatism.



GERMÁN ARROYO   49

Este artículo propone una aproximación general a esta disputa indirecta por 
la reactualización de la filosofía de Dewey. Desde luego, no estamos tratando 
aquí con dos intérpretes del pragmatismo sino con dos intelectuales con pro-
yectos filosóficos propios. Sin embargo, la centralidad de Dewey para cada 
uno de ellos exige un análisis preciso de su recepción, y este análisis implica 
considerar aquello que toman de Dewey y aquello que descartan para juzgar 
su consistencia interpretativa. 

En la primera sección, “Libertad social y forma de vida democrática”, re-
construimos la teoría de la justicia de Honneth, en el marco de la cual se rea-
liza una interpretación explícitamente hegeliana de Dewey. En la segunda, 
“Contingencia y sacralidad”, exponemos, por un lado, la respuesta crítica de 
Joas a la teoría de la justicia de Honneth y, por el otro, su propia interpre-
tación de Dewey, a quien ubica en una tradición alternativa a Hegel. En la 
tercera sección, “El depósito hegeliano en disputa”, analizamos comparati-
vamente ambas recepciones y señalamos aciertos y desventajas de cada una 
de ellas respecto de: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-me-
todológicos de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) 
el tratamiento específico de tres elementos de dicha filosofía: la concepción 
intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artifi-
ciales a la comunicación; y la idea de democracia. A partir de este análisis, 
concluimos que el reconocimiento del “depósito hegeliano” en la obra de 
Dewey por parte de Honneth le permite realizar una recuperación exegética-
mente más consistente que el proyecto antihegeliano de Joas. 

1. Libertad social y forma de vida democrática

El derecho de la libertad es el intento de desarrollar una teoría de la justi-
cia basada en el análisis de la sociedad a partir del proyecto llevado a cabo 
por Hegel (2021) en las Grundlinien der Philosophie des Rechts (Honneth, 
2014). Con el fin de reactualizar este proyecto, Honneth delinea varias pre-
misas, la primera de las cuales reza del siguiente modo: 

La reproducción de las sociedades hasta el día de hoy está ligada a la con-
dición de una orientación común hacia ideales y valores portantes; tales 
normas éticas establecen no sólo desde arriba, como ‘ultimate values’ (Par-
sons), las medidas o los desarrollos sociales que pueden considerarse con-
cebibles sino también desde abajo ..., qué debe servir de guía a la vida del 
individuo [cursivas añadidas] dentro de la sociedad. (2014, p. 16) 



50   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

La mención a Talcott Parsons (1974) es fundamental para el marco meto-
dológico de Honneth (2014), ya que su modelo de la acción social resulta 
“especialmente apropiado para la actualización de las intenciones hegelia-
nas, [por] el hecho de que vincula todos los órdenes sociales sin excepción 
al requisito de una legitimación por valores éticos, por ideales dignos de per-
seguir” (p. 17). Estos valores éticos normativamente vinculantes son los que 
permiten juzgar la legitimidad de las prácticas y las instituciones de una de-
terminada sociedad. El análisis de esta, entonces, debe basarse para Honneth 
(2014) en un método inmanente similar al del propio Hegel, al que bautiza 
“reconstrucción normativa”, un “procedimiento” en el que “las instituciones 
y prácticas dadas se analizan y se presentan sobre la base de su desempeño 
normativo en el orden de importancia que tienen para la encarnación y la 
realización social de los valores legitimados por la sociedad” (p. 19). De 
este procedimiento surge un cuadro de “prácticas e instituciones cuya cons-
titución normativa sirve a la realización de valores socialmente institucio-
nalizados” (p. 19); es decir, lo que conforma el andamiaje institucional que 
en Hegel adopta el nombre de eticidad (Sittlichkeit). En el caso de Honneth, 
esas prácticas e instituciones seleccionadas de la totalidad del orden social 
son clasificadas en tres esferas de acción diferenciadas funcionalmente: las 
relaciones personales, la economía de mercado y la esfera pública democrá-
tica. El valor o ideal ético que, en el proyecto de Honneth, debe informar 
dicha clasificación a partir de la modernidad es “la libertad entendida como 
autonomía del individuo [cursivas añadidas]” (p. 29). Para Honneth (2011), 
“como por atracción mágica, todos los ideales éticos de la Modernidad han 
caído bajo el hechizo (Bannkreis) de la idea única de libertad [cursivas aña-
didas], profundizándola a veces, dándole nuevos acentos, pero sin contrapo-
nerle ya una alternativa independiente”3 (p. 36). Esto es lo que, en su texto, 
Joas llamará “la tesis del hechizo”, a la cual opondrá fuertes objeciones tanto 
filosóficas como empíricas.

La razón fundamental por la que, según Honneth, la libertad se impuso como 
valor predominante en la modernidad se debe a su capacidad para “establecer 
un enlace sistemático entre el yo individual y el orden social [cursivas aña-
didas].... Sus ideas de lo que es el bien para el individuo contienen al mismo 
tiempo instrucciones para el establecimiento de un orden social legítimo” 

3 Para esta cita traducimos directamente la edición original en alemán del libro de Honneth, 
y no su traducción al español de 2014, pues en esta no figura el término Bannkreis [hechi-
zo], que es fundamental para comprender la respuesta de Joas (2020) en su propio texto: Im 
Bannkreis der Freiheit.



GERMÁN ARROYO   51

(2014, p. 30). Ahora bien, Honneth señala que a lo largo de la historia se 
ha comprendido la libertad de maneras diversas. Basándose en la clasifica-
ción de Isaiah Berlin (1969), pero modificándola sustancialmente, Honne-
th distingue tres modelos de libertad: la libertad negativa (Hobbes, Sartre, 
Nozick); la libertad reflexiva (Rousseau, Herder, Kant, Habermas, Apel), y 
el tercer modelo introducido por él mismo, pero desarrollado también a partir 
de Hegel: la libertad social. Para Honneth, Hegel es el primero en elaborar 
un modelo de libertad que incluye ya en su definición los arreglos institucio-
nales que posibilitan su ejercicio. Los componentes principales de la libertad 
social son: 1) la idea de reconocimiento mutuo4, basada en una concepción 
intersubjetiva del ser humano, es decir: “la experiencia recíproca de verse 
confirmado en los deseos y metas de la contraparte en cuanto la existencia de 
estos representa una condición de la realización de los propios deseos y las 
propias metas” (Honneth, 2014, p. 69); y 2) la existencia de un marco insti-
tucional que garantice este reconocimiento mutuo: “conjuntos de prácticas 
de comportamiento normadas que permiten que las metas individuales se 
ensamblen ‘objetivamente’” (p. 70). 

Según Honneth (2014), esta concepción hegeliana de la libertad es compati-
ble, como ningún otro modelo, con las intuiciones pre-teóricas de cualquier 
individuo en el marco de la vida en sociedad: “La experiencia de un juego 
no coercitivo [cursivas añadidas] entre la persona y su entorno intersubjetivo 
[cursivas añadidas] representa para los seres que dependen de interacciones 
con sus pares el patrón de toda libertad individual” (p. 87). Aquí, Honne-
th identifica un paralelismo entre esta idea social de libertad y la de John 
Dewey5, “quien[,] en último término[,] equipara la libertad con la coopera-
ción no coercitiva [cursivas añadidas]” (p. 87)6. Cuando Honneth aplique, en 

4 Para profundizar en la idea de reconocimiento en Honneth, la referencia principal es su 
clásico La lucha por el reconocimiento: por una gramática moral de los conflictos sociales 
(2021).
5 Las referencias a los textos de Dewey se hacen a partir de la edición crítica de sus obras, 
publicada por Southern Illinois University en 37 tomos divididos de este modo: 5 volú-
menes de sus Early Works (EW), 15 de sus Middle Works (MW) y 17 de sus Later Works 
(LW). Las referencias se harán, de acuerdo con la convención ya establecida en la literatura 
secundaria sobre la obra de Dewey, de la siguiente manera: se indicará primero a qué grupo, 
de los tres señalados, corresponde el texto citado; a continuación, se señalará el volumen 
citado del grupo seleccionado, y, por último, la página o páginas correspondientes a la cita. 
6 La cita que Honneth toma de Dewey en este contexto pertenece a The Public and Its 
Problems: “La libertad es esa emancipación y cumplimiento estables de las potencialidades 
personales, que sólo tienen lugar en la asociación rica y múltiple con los demás: la capaci-



52   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la última parte de El derecho de la libertad, el método de la reconstrucción 
normativa a la esfera pública tal como se desarrolló en el siglo XX, la idea 
de Dewey de libertad social como cooperación ocupará un lugar central. Si 
bien Dewey no es el único intelectual al que Honneth recurre para esta tarea 
de reconstrucción, su figura es clave para el paso de la eticidad concebida 
en términos hegelianos, demasiado “centralista y sustantiva” y, por lo tanto, 
“despreocupada de los recaudos institucionales respecto de las relaciones 
horizontales [cursivas añadidas] entre los ciudadanos” (2014, p. 339), a la 
eticidad democrática, donde la esfera pública de formación democrática de 
la voluntad ocupa un rol central, separado del Estado. 

Esta diferencia, sin embargo, se matiza en La idea del socialismo, donde Hon-
neth (2017) acerca aún más a Hegel y Dewey como dos filósofos claves para 
abrir la propuesta “reconstructivo-normativa” de El derecho de la libertad a 
futuro, es decir, “abrirla ... a un orden social constituido de manera totalmente 
distinta en lo institucional”7 (p. 13). Esto lo lleva a cabo conservando la li-
bertad social como ideal normativo regulador de la reproducción social, pero 
destacando la centralidad de la idea de democracia, que retoma de Dewey, 
en las diversas esferas de acción que reconstruyó en el libro anterior. En este 
contexto, pueden identificarse dos usos interrelacionados que hace Honneth 
de Hegel y de Dewey para su proyecto meta-político de reforma institucional: 
1) la especificación de la idea básica de cooperación no coercitiva, que carac-
teriza a la libertad social, en términos de ausencia de barreras a la comunica-
ción; 2) la complementación de la metáfora hegeliana del organismo y la idea 
deweyana de democracia como forma de vida para explicar el modo en que 
idealmente deberían relacionarse las esferas de acción social. 

dad de ser un sujeto individualizado que, en asociación, realiza una contribución propia y 
tiene un modo propio de aprovechar sus frutos” (LW, 2, p. 329).
7 Una de las críticas a El derecho de la libertad que más preocuparon a Honneth y que sus-
citaron, en gran medida, la escritura de La idea del socialismo, se dirigió a los riesgos de 
estancamiento normativo e institucional que implicaba el método inmanente de su recons-
trucción normativa (véase, especialmente, Schaub, 2015). En Rejoinder, Honneth (2015a) 
admite que es posible dotar de mayor flexibilidad a su “reformismo” en el plano de las ins-
tituciones, incluso hasta el punto de la “revolución institucional”, es decir: “la posibilidad 
de que la norma subyacente de una esfera de acción sólo puede ser realizada de una manera 
más apropiada y comprehensiva a través de un cambio fundamental en la institución que 
previamente había servido para su realización” (p. 208). Sin embargo, rechaza que sea po-
sible una revolución que sustituya la idea de libertad como núcleo normativo último de los 
órdenes sociales modernos, a menos que se ofrezca “un ejemplo plausible de la manera en 
que una ‘revolución normativa’ podría tener lugar sin deberse a una nueva interpretación 
innovadora del principio de libertad individual (en sus diversas formas)” (pp. 210-211).



GERMÁN ARROYO   53

El primer uso surge en el marco de la modificación que propone Honneth 
(2017) de un pilar fundamental del socialismo clásico desde Saint-Simon 
hasta Marx: la idea de un progreso histórico necesario desde el capitalis-
mo hasta el socialismo. Aquí, Honneth recurre a la crítica de Dewey a esta 
idea de progreso y a su propuesta experimentalista para resolver problemas 
y alcanzar mejoras sociales8. El experimentalismo de Dewey implica para 
Honneth, entre otras cosas, hallar en cada etapa del desarrollo histórico de 
una sociedad los potenciales para dicha resolución: 

Según Dewey, para la solución inteligente de problemas, debe concebirse 
la idea de la eliminación de barreras que obstaculizan la comunicación 
[cursivas añadidas] sin restricciones de los miembros de una sociedad 
como guía normativa [cursivas añadidas] en la búsqueda experimental de 
lo que debe constituir en cada caso la respuesta más amplia a una situación 
considerada socialmente problemática. (2017, p. 123)

La pauta para juzgar una mejora social, dice Honneth, “tiene un carácter más 
bien metódico: los experimentos histórico-sociales conducen a soluciones 
mejores, más estables ... cuanto más integrados en la solución de los pro-
blemas estén los implicados en ellos” (p. 126). Honneth identifica aquí una 
estrecha convergencia con la idea hegeliana de la ausencia de restricciones 
externas de los sujetos participantes en las modificaciones institucionales, 
pues “también para Hegel existen ‘mejoras’ en la esfera de lo social a partir 
de pasos de superación de barreras que obstaculizan la comunicación sin 
presiones entre los miembros” (p. 127). De este modo, concluye Honneth:

Con la idea defendida por Dewey y Hegel de que sólo puede funcionar 
el punto de vista superior de la liberación de las barreras a la comunica-
ción [cursivas añadidas] y de las dependencias inhibidoras de la interacción 
como patrón de las medidas sociales, se nos brinda un instrumento teórico 
que permite comprender la idea de libertad social al mismo tiempo como 
un fundamento histórico y como pauta de un socialismo que se entiende a 
sí mismo como experimental. (2017, pp. 127-128)

El segundo uso interrelacionado de Hegel y Dewey por parte de Honneth 
tiene que ver con el modelo de organización social bajo el cual la idea re-

8 Para un análisis del experimentalismo de Dewey en el campo de la filosofía política y 
social, véase Forstenzer (2019) y Pappas (2012). Para un análisis del vínculo entre experi-
mentalismo, democracia y educación, véase Saharrea et al., (2022).



54   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

novada de libertad social puede efectivamente llevarse a cabo. Para Honne-
th es imposible que la libertad social pueda hacerse realidad si se limita al 
ámbito económico, como lo hizo siempre en el socialismo9. Las personas 
deben poder experimentar que sus “aportes se complementan y se ensam-
blan sin imposiciones” (2017, p. 177) también en el marco de sus relaciones 
personales y en la esfera pública democrática. Con el fin de subsanar este 
error originario del socialismo, Honneth se propone elaborar un modelo de 
sociedad donde las tres esferas de acción independientes se vinculen entre sí 
de manera armónica para hacer posible el ejercicio de la libertad social en 
cada una de ellas de manera igualitaria. Aquí, Honneth vuelve a Hegel para 
adaptar normativamente la metáfora del organismo10 a este propósito de ar-
monización entre esferas, dando como resultado que 

las tres esferas de la libertad deberían relacionarse en el futuro de modo 
tal que cada una siga, en la medida de lo posible, sus propias normas, pero 
que juntas, en una cooperación sin imposiciones, logren la reproducción 
constante de la unidad superadora: la sociedad entera. (p. 184)

Este modo de concebir la relación entre esferas, que reproduce idealmente el 
modo en que los individuos se deben relacionar entre sí dentro de cada una de 
ellas (si rige la idea de libertad social), Honneth afirma que solo puede darse 
en el marco de la “democracia como forma de vida” tal como la concibió 
Dewey11. Hay varias definiciones de esta idea en la extensa obra de Dewey, 
pero hay una que captura las condiciones que deben existir para el ejercicio 
de la libertad social12:

9 Esta crítica es formulada con claridad del siguiente modo: “Sin capacidad para ver el valor 
emancipador de los derechos humanos y de los ciudadanos, surgidos con la Revolución 
francesa, veían allí sólo el permiso para la creación de riqueza privada y pensaban, por lo 
tanto, que podían prescindir totalmente de ellos en una futura sociedad socialista. Desde 
entonces, el socialismo sufre la incapacidad de encontrar por sí mismo, con la ayuda de 
sus propios medios conceptuales, un acceso productivo a la idea de democracia política” 
(Honneth, 2017, pp. 154-155).
10 Es decir, la metáfora según la cual “las esferas sociales se comportan como los órganos de 
un cuerpo prestando servicios, según normas independientes, que luego en conjunto contri-
buyen al objetivo superior de la reproducción de la sociedad” (Honneth, 2017, p. 181). Para 
la metáfora del organismo véase Böckenforde (2004).
11 Para este concepto véase, además, Democracy and Education (1916, MW, 9) y Creative 
Democracy-The Task Before Us (1939, LW, 14). 
12 Recordemos que para este la libertad social implica el reconocimiento intersubjetivo de los 
objetivos individuales de diversos sujetos en el marco de prácticas normadas socialmente.



GERMÁN ARROYO   55

[La democracia] es una forma de vida, social e individual [cursivas añadi-
das]. La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expre-
sada ... como la necesidad de la participación de cada ser humano maduro 
en la formación de los valores que regulan la vida conjunta [cursivas aña-
didas] de los hombres: lo cual es necesario desde el punto de vista tanto del 
bienestar social general como del desarrollo de los seres humanos en tanto 
individuos [cursivas añadidas]. (LW, 11, pp. 217-218)

Honneth concluye, a partir de la metáfora hegeliana del organismo y de esta 
idea de Dewey, pero yendo un poco más allá de ellas13, que la democracia 
como forma de vida es la única que puede hacer justicia a la independencia 
funcional de cada esfera sin perder de vista el horizonte de una armonización 
institucional general. En otras palabras y resumiendo lo dicho anteriormente, 
dice Honneth:

‘Democracia’ significa aquí no sólo poder participar, en igualdad de de-
rechos y sin imposiciones, de los procedimientos de la construcción de 
voluntad política14; entendida como una forma de vida [cursivas añadidas], 
significa más bien poder tener la experiencia de una participación iguali-
taria en cada estación central [cursivas añadidas] de la intermediación de 
individuo y sociedad [cursivas añadidas], en la que se refleja la estructura 
general de la participación democrática, respectivamente, en la especializa-
ción funcional de una sola esfera. (2017, p. 184).

A partir de esta definición, Honneth continúa con una serie de especificacio-
nes respecto de cómo debe dirigirse el cambio social, orientando su argu-
mentación hacia la primacía de la esfera pública democrática (idea que tam-
bién retoma de Dewey) como centro activo de discusión y cooperación para 
la solución conjunta de problemas. Sin embargo, contamos ya con un cuadro 
lo suficientemente amplio del modo en que Honneth recupera a Dewey para 

13 Sobre todo para ampliarla “agregándole el pensamiento sistemático de la diferenciación 
funcional para determinar las esferas de acción que, en su conjunto, pueden constituir por 
su estructura democrático-asociativa toda una forma de vida” (Honneth, 2017, p. 185).
14 Este es un aspecto particularmente importante de la idea de democracia de Dewey, quien 
enfatiza a lo largo de toda su obra, desde The Ethics of Democracy (1888, EW, 3), pasando 
por The Public and Its Problems (1927, LW, 2) y Ethics (1934, LW, 7), hasta el referido 
Creative Democracy… (1939, LW, 14), que cuando habla de democracia no se refiere me-
ramente a la forma de gobierno, a la regla de la mayoría, o a la constitución de partidos 
políticos, sino al ethos que sustenta todas estas prácticas.



56   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

desarrollar su propia teoría de la justicia y la aplicación de esta a un proyecto 
de eticidad democrática por medio del intento de actualización de la filosofía 
del derecho de Hegel.

2. Contingencia y sacralidad

Si bien la crítica a la teoría de la justicia de Honneth no es el tema principal 
de El hechizo de la libertad, es el puntapié inicial para desarrollar una histo-
ria intelectual alternativa a la “tesis del hechizo” bajo cuya influencia, según 
Joas, ha caído la teoría de la religión a partir de siglo XVIII. Joas (2024) 
comienza en la introducción con una crítica al monismo valorativo que im-
plica la “tesis del hechizo” defendida por Honneth. Aquí, Joas se refiere a la 
polisemia de esta tesis y a las contradicciones que implica para Honneth la 
defensa del primado de la libertad15. Sin embargo, la crítica más severa se di-
rige al núcleo metodológico asociado a esta tesis de la teoría de la justicia del 
“hegeliano Honneth”, esto es, a su perspectiva teleológica, según la cual “la 
marcha triunfal del ideal de libertad en la ‘modernidad occidental’ no debe 
pensarse como un producto meramente contingente y en principio reversible 
del desarrollo histórico, sino como un proceso con pretensión de validez nor-
mativa universal” (p. 19). 

La crítica de Joas (2024) a la teleología defendida por Honneth es el paso 
necesario para la valoración negativa de la piedra angular del proyecto hon-
nethiano: la filosofía de Hegel. Para Joas la teoría de la religión, que ya había 
caído bajo el “hechizo de la libertad”, se vio extraordinariamente perjudicada 
al recurrir a la narrativa teleológica hegeliana de la continuidad, según la 
cual el cristianismo dio lugar, como una fase superior en el desarrollo del 
Espíritu, a la libertad política encarnada en el Estado. La tesis de Joas es que 
“la síntesis de Hegel [entre historia de la religión e historia de la libertad] 
ha demostrado ser ... un camino sin salida para la teoría de la religión” (p. 
21). Joas quiere contar otra historia, no teleológica, donde la libertad pierde 
el carácter de logro normativo irreversible, y donde la religión deja de estar 
atada a las modalidades en las que históricamente, sobre todo a raíz de la 
síntesis hegeliana, se la ha relacionado con la libertad. La división de su libro 
en cuatro partes se basa, de hecho, en cuatro críticas a esta síntesis de Hegel, 

15 Joas se remite al trabajo de Halbig (2018), quien analiza en profundidad los problemas 
teóricos que acarrea la “tesis del hechizo” como tal, pero también respecto de otros presu-
puestos del proyecto de Honneth.



GERMÁN ARROYO   57

siendo la segunda la que nos interesa aquí, pues es en ella donde se ubica 
el capítulo sobre Dewey. El objetivo de esta parte, titulada “Secularización 
e historia moderna de la libertad”, es oponer a la narrativa hegeliana de la 
continuidad, la posición de cuatro representantes de otra “tradición”, más 
“interrogativa”, que no establece lazos necesarios entre religión y libertad 
sino que se cuestiona sobre los efectos políticos de la secularización “a partir 
de una comprensión pormenorizada de la religión” (p. 164). Dewey perte-
nece, para Joas, al grupo de esos “‘amigos en la historia’ ... cuyos escritos 
conservan una perdurable fuerza inspiradora y ofrecen importantes puntos de 
apoyo para una alternativa a Hegel” (p. 9). 

Joas toma el libro A Common Faith (1934, LW, 9) como representativo de la 
teoría de la religión madura de Dewey. En su análisis separa dos aspectos: 
por un lado, el relacionado con la “ampliación de su teoría de la acción y de 
la experiencia” (Joas, 2024, p. 173) al ámbito religioso; por el otro, el intento 
de “sacralización de la democracia” como respuesta a los debates vernáculos 
sobre religión en la década de 1930. El primero es para Joas el aporte más 
relevante de Dewey, y es desde allí de donde parte. 

Joas comienza señalando que la distinción trazada por Dewey en A Common 
Faith entre lo religioso y la religión16 se corresponde con la metodología 
empleada en Art as Experience (1934, LW, 10), según la cual debe partirse 
de la cualidad estética de la experiencia en lugar de experiencias estéticas 
particulares que tienen lugar en ámbitos definidos y separados como el mu-
seo. Dewey se esfuerza, para Joas, por excluir de su estudio sobre la religión 
toda teología que pueda esconderse en la identificación de experiencias reli-
giosas separadas: “El dualismo entre lo natural y lo sobrenatural [cursivas 
añadidas], contra el que Dewey había dado batalla durante toda su carrera, 
alcanzaría así una influencia renovada sobre la base de una teoría que parte 
de la experiencia [cursivas añadidas]” (Joas, 2024, p. 174).

En conexión con esto, Joas analiza especialmente la interpretación deweyea-
na de las llamadas “experiencias religiosas”, según la cual estas no prueban 
la existencia de un ser sobrenatural sino más bien revelan “la existencia de 
un complejo de condiciones que han operado para realizar un ajuste en la 
vida, una orientación [cursivas añadidas], que trae consigo una sensación de 
seguridad y paz [cursivas añadidas]” (LW, 9, p. 10). En este punto, Joas re-
cupera la distinción de tres sentidos de adaptación definidos por Dewey para 
explicar el tipo de reorientación vital que proporciona la cualidad religiosa de 

16 Véase A Common Faith (1934, LW, XX, pp. 3-20).



58   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la experiencia. Como se desprende de la cita, Dewey habla de ajuste (adjust-
ment), un tipo de adaptación que incluye pero va más allá de los otros dos: la 
accomodation (adaptación pasiva al entorno) y la adaptation (modificación 
activa del entorno). El ajuste incluye una dimensión pasiva y una activa, 
pero, a diferencia de las otras dos, es una modificación integral de la persona, 
no de un aspecto de ella ni del entorno para satisfacer un deseo o necesidad 
particular. Joas (2024) insiste, en este punto, en que para Dewey “las reorien-
taciones fundamentales no pueden atribuirse a que las personas se abren en 
las experiencias religiosas a influencias sobrenaturales; más bien caracteriza 
simplemente como religiosa toda reorientación de este tipo” (p. 178). 

Joas aclara que esta peculiar explicación de lo religioso “proviene del inten-
to de identificar de hecho en la dimensión potencialmente religiosa de toda 
experiencia un fenómeno que se diferencie de la fragmentación de la expe-
riencia cotidiana” (p. 179), más allá de lo que la estética pueda proporcionar 
circunstancialmente. Lo particular de la dimensión religiosa de la experien-
cia es la “referencia imaginaria a un yo total” (2024, p. 179) que permite 
al individuo resistir las vicisitudes de la vida sin caer en una fragmentación 
paralizante. Ahora bien, el yo idealmente total, aclara Joas, no es para Dewey 
el de un individuo aislado, sino que depende de sus relaciones con el mundo 
y con otros yoes. El universo, entendido como la “totalidad [imaginaria] de 
las condiciones con las que el individuo se sabe vinculado” (p. 183), propor-
ciona al ideal del yo total el soporte para su realización, es aquello “más allá 
de nuestro yo que sostiene y apoya nuestros esfuerzos” (p. 184). Asimismo, 
el yo individual se constituye en el marco de experiencias intersubjetivas que 
potencialmente podrían ser religiosas. Esta es, justamente, la respuesta que 
encuentra Joas a la exigua y dispersa cantidad de ejemplos y metáforas de 
experiencias religiosas en la obra de Dewey. 

Joas se remite aquí al tratamiento de la comunicación en Experience and Na-
ture (1925, LW, 1), donde “Dewey carga de significación religiosa la teoría 
antropológica de los aspectos específicos de la comunicación humana, tal 
como había sido desarrollada por su amigo George Herbert Mead” (2024, 
p. 186). Dewey califica de “milagrosa” la experiencia compartida surgida 
de la comunicación, y su capacidad de generar participación17 y adhesión a 
valores. La comunicación entendida de este modo implica una concepción 

17 Como señala Dewey en Democracy and Education, “existe algo más que un lazo verbal 
entre las palabras común, comunidad, y comunicación [cursivas añadidas]. Los hombres 
viven en una comunidad en virtud de las cosas que tienen en común; y la comunicación es 
la forma en que llegan a poseer cosas en común” (MW, 9, p. 7).



GERMÁN ARROYO   59

descentrada del ser humano, de un yo que se abre a partir de “la disposición 
radical de dejarse conmover por la persona del otro y, así, autorrealizarse 
con otros, incluso a través de otros: como intersubjetividad conmovedora 
[cursivas añadidas] (erschütternde)” (p. 187). A partir de esto, Joas realiza la 
transición a la concepción de la democracia de Dewey, pues la experiencia 
compartida de la comunicación y la intersubjetividad conmovedora son la 
condición básica de las comunidades morales democráticas. Así, “la ausen-
cia de barreras en la comunicación [cursivas añadidas] cotidiana y su insti-
tucionalización en forma de procedimientos e instituciones de la democracia 
se convierten para él en el más alto ideal”, o en otras palabras, “la democracia 
se vuelve la religión secular de Dewey” (p. 190). 

Aquí es donde Joas (2024) comienza su crítica más severa al planteo de 
Dewey, exponiendo los elementos que conforman su intento de sacralización 
de la democracia. Este intento, sostiene Joas, se basa en el rechazo por parte 
de Dewey de dos aspectos de las religiones tradicionales: 1) los presupuestos 
sobrenaturales que las sostienen, ya que “…en la creencia en lo sobrenatural 
Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como 
separación de lo ideal y lo real [cursivas añadidas]” (p. 193); y 2) la inten-
ción de monopolizar la experiencia religiosa, con la consecuencia de que 
las iglesias “terminan además compitiendo entre sí y erigiendo así barreras 
artificiales [cursivas añadidas] dentro de una sociedad” (p. 194).

Joas destaca ciertos problemas teóricos y empíricos en el planteo de Dewey, 
entre los que se destaca una definición de Dios totalmente incompatible con 
las creencias comunes de las personas. Según la definición de Dios en A 
Common Faith, este no sería un nombre para un ser trascendente a lo huma-
no, sino la “relación activa entre lo ideal y lo real” (1934, LW, 9, p. 34). Para 
Joas (2024) “parece osada la visión según la cual la decisión de un filósofo de 
usar o de aceptar el término Dios como abstracción intelectual podría mover 
a alguien a hacer algo o tener efectos transformadores en su personalidad” (p. 
195). En un libro anterior, The Genesis of Values (2000), el término para esta 
visión es aún más sardónico, ya que la califica de “risible” (p. 122).

Sin embargo, lo central para Joas es el desacople que pretende Dewey en 
A Common Faith entre las religiones y sus instituciones, por un lado, y lo 
religioso como cualidad atribuible a cualquier experiencia en el marco de la 
democracia, por el otro. Joas (2024) señala que Dewey no ofrece ninguna 
respuesta a la pregunta empírica por el modo específico en que deben darse 
los lazos democráticos: “…su respuesta a esta pregunta por el enraizamiento 
efectivo de la democracia en individuos y sociedades permaneció débil y 



60   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025LIN HUA   60

abstracta” (p. 195). Lo que es más, “omite el particularismo de la experiencia 
individual y acaba con su ‘fe común en la humanidad’ en un vacío univer-
salismo de lo democrático, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” 
(p. 197).

Esta crítica genera una tensión en la recuperación de Dewey por parte de 
Joas (2024) para narrar una historia alternativa a la síntesis hegeliana entre 
religión y libertad política. Por un lado, valora su teoría del surgimiento de 
los valores a partir de la experiencia intersubjetiva de la comunicación sin 
barreras, y por el otro, propone ir “más allá de él, sin caer en sus paradojas ni 
acabar en su visión de la desinstitucionalización de la religión como contri-
bución al aseguramiento de la democracia” (p. 198). En la siguiente sección 
se brindarán más detalles sobre esta crítica a la “sacralidad de la democracia” 
de Dewey.

3. El depósito hegeliano en disputa

Tanto Honneth como Joas revelan en sus usos de Dewey un conocimiento 
pormenorizado de su obra, pues no solo se remiten a los textos de madurez 
más conocidos sino también a obras tempranas del filósofo estadounidense. 
Si bien no se trata de dos intérpretes del pragmatismo, son filósofos que se 
han tomado en serio el estudio de la obra de Dewey para la incorporación de 
elementos claves a sus propios proyectos. A continuación, señalaremos los 
posibles aciertos y desaciertos de cada uso de la obra de Dewey teniendo en 
cuenta: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-metodológicos 
de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) el tratamiento 
específico de tres elementos de dicha filosofía con los que ambos trabajan: 
la concepción intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de 
barreras artificiales a la comunicación; y la idea de democracia. Partiremos 
de este segundo punto en el uso de Honneth.

Si bien Honneth traza vínculos directos entre Dewey y Hegel, su lectura 
se sustenta en estudios realizados por intérpretes que, desde principios del 
siglo XXI, se han tomado el trabajo de descifrar la afirmación autobiográ-
fica de Dewey en Absolutism to Experimentalism (1930) acerca de que “el 
contacto con Hegel ha dejado un depósito permanente en [su] pensamiento” 
(LW, 5, p. 154). Entre los intérpretes más importantes cabe mencionar a John 



GERMÁN ARROYO   61

Shook (2000), James Good (2006) y Thomas Dalton (2002)18. Respecto de 
la intersubjetividad y la constitución social del yo, hay bastante acuerdo en 
esta vertiente de la literatura secundaria respecto de la influencia de Hegel 
en la filosofía de Dewey (Johnston, 2010; Garrison, 2006; Rockmore, 2005; 
Savage, 2002). Como señala Garrison (2006), Dewey “compartía la crítica 
de Hegel al individuo atomista, a-social, históricamente descontextualizado, 
innatamente libre, racional y liberal” (p. 2), y abogaba por una compren-
sión del individuo según la cual “el hombre es verdaderamente un ser social, 
constituido por sus relaciones con otros” (EW, 3, p. 308).

Ahora bien, para que el individuo se constituya y autorrealice en sus rela-
ciones con otros, es necesario que dichas relaciones encuentren la menor 
cantidad de obstáculos posibles. La ausencia de barreras a la comunicación 
es uno de los requisitos concretos de dicha condición de no interferencia. El 
objetivo de este requisito es que toda persona pueda participar en la discu-
sión pública sin verse excluida por barreras artificiales a la comunicación 
con otros miembros de la comunidad. Honneth encuentra una similitud entre 
Dewey y Hegel respecto de ese aspecto de la vida en comunidad, lo cual es 
plausible si se presta atención: 1) por un lado, a la importancia del principio 
de la ausencia de barreras o divisiones artificiales entre el individuo y su en-
torno natural y social, que en general atraviesa diversos campos de estudio en 
la obra de Dewey, ya sea el del arte (LW, 10, p. 110), el de la educación (MW, 
9, p. 105), el del conocimiento (LW, 4, p. 20), el de la religión (LW, 9, pp. 
55-56) o la forma de vida democrática como tal (LW, 14, pp. 227-228); 2) por 
el otro, a la importancia que Dewey otorga a la filosofía de Hegel respecto de 
este principio: “El tratamiento de Hegel de la cultura humana, de las institu-
ciones y de las artes, implicó la ... disolución de muros divisorios rígidos, y 
tuvo una atracción especial para mí” (LW, 5, p. 153). Incluso luego de haber 
abandonado su “confianza en la dialéctica”, Dewey asegura que “el énfasis 
de Hegel en la continuidad ... persistió sobre bases empíricas” (Dewey, 1939, 
p. 18). Una manifestación concreta de esta afinidad se halla en el análisis de 
Särkelä (2013), quien vincula la filosofía social del reconocimiento público 
de las Lectures in China de Dewey (1973) con la idea de Versöhnung [recon-
ciliación] en la Phänomenologie des Geistes (1807/2023). 

18 Cabe señalar, sin embargo, que Richard Bernstein (1971) fue el primer gran filósofo e 
intérprete que puso en cuestión el “mito” de que el “‘período’ hegeliano de Dewey repre-
senta una etapa temprana de su desarrollo intelectual que eventualmente superó y descartó”. 
Para Bernstein, por el contrario, “si volvemos al estudio de Dewey, veremos cuán falso es 
este mito y cuán persistente fueron los temas hegelianos en su filosofía ‘madura’” (p. 168). 



62   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Ahora bien, Honneth también encuentra similitudes entre Hegel y Dewey 
respecto de la organización social que surge, pero a la vez requiere, de la au-
sencia de barreras para la comunicación y la realización intersubjetiva de los 
individuos. Sin embargo, no está tan claro en qué medida la idea de demo-
cracia de Dewey como principio de organización social es compatible con la 
filosofía del derecho de Hegel. Shook y Good tienen opiniones encontradas a 
este respecto. Shook (2010) entiende que “para Dewey, la filosofía del espíri-
tu de Hegel conduce directamente a la hermandad democrática de una huma-
nidad común, lo que se convierte en la piedra angular de la propia política de 
Dewey” (p. ix); mientras que para Good (2010) “uno podría razonablemente 
especular que Dewey creía que la democracia debería ser la conclusión de la 
dialéctica del Estado de Hegel, pero no hay evidencia suficiente en la confe-
rencia19 para asegurarlo” (p. 87-88). Nosotros consideramos que, si bien “la 
monarquía constitucional [es] un sistema de gobierno desagradable para un 
demócrata como Dewey” (p. 87), es posible trazar una posible vinculación 
entre la democracia entendida como ideal ético y social y la idea de eticidad 
que sostiene la filosofía del derecho de Hegel, dando así plausibilidad a la 
pretensión de Honneth de acercar a ambos filósofos para construir un modelo 
de eticidad democrática. 

Un texto comúnmente citado de Dewey para comprender su idea de demo-
cracia es el temprano The Ethics of Democracy (1888), donde afirma que 
“la democracia ... es una concepción social y por lo tanto ética, y sobre su 
significación ética se basa su significación como gobierno” (EW, 1, p. 240). 
La concepción social y ética de la democracia de Dewey se basa, a su vez, en 
el principio básico de su Ethics (1932): “que cada individuo pueda tener la 
oportunidad de liberación, expresión, realización de sus capacidades distin-
tivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores 
compartidos” (LW, 7, p. 350). Este principio de la democracia como ideal 
ético contiene casi los mismos términos que el postulado ético de Outlines 
for a Critical Theory of Ethics, de 1891: 

En la realización de la individualidad [cursivas añadidas] se encuentra tam-
bién la necesaria realización de alguna comunidad [cursivas añadidas] de 
personas de la cual el individuo es miembro; y, a la inversa, el agente que 
debidamente satisface a la comunidad en la que participa, por esa misma 
conducta se satisface a sí mismo. (EW, 3, p. 322)

19 Se refiere a la conferencia Hegel’s Philosophy of Spirit de Dewey que citamos más abajo 
(Dewey 1897, citado en Shook, 2010).



GERMÁN ARROYO   63

El contexto en el cual debe darse esta articulación entre individuo y comu-
nidad es el mundo ético, el conjunto de instituciones a las cuales el indivi-
duo debe ajustar su actividad para estar vinculado moralmente con los otros 
miembros de la comunidad de una forma objetiva y concreta. A la hora de 
tratar en Outlines la relación entre la conciencia moral individual y las ins-
tituciones del mundo ético, luego de citar las Grundlinien20, Dewey (1891) 
agrega en la nota al pie 2 de la página 357 que “no hace falta decir cuán gran-
demente [está] en deuda con Hegel ... en todo el tema del ‘mundo ético’”. 
Si bien no es posible extraer aquí todas las consecuencias de este reconoci-
miento, cabe señalar que hay un aspecto de la Sittlichkeit hegeliana que guar-
da una asombrosa similitud con la concepción deweyeana de la democracia 
como forma de vida ética y social: la participación activa de los individuos 
en las instituciones del mundo ético. El modo de asociación en una comuni-
dad democrática se caracteriza para Dewey, fundamentalmente, por el hecho 
de que los individuos no son conminados a participar de las instituciones del 
mundo ético, sino que dicha participación parte de la iniciativa individual. 
Sin instituciones no existe comunidad ética, pero sin iniciativa individual 
dicha comunidad ética no es democrática (EW, 1, pp. 243-244). Ahora bien, 
la Sittlichkeit hegeliana incluye, con otros términos, esos dos elementos, re-
sumidos por uno de los mayores intérpretes de la ética de Hegel, Allen Wood 
(1990):

Hegel utiliza Sittlichkeit para significar dos cosas aparentemente distintas: 
primero, se refiere a cierto tipo de orden social…. Así, “vida ética” es el 
nombre que Hegel da a un conjunto de instituciones. Segundo, sin embar-
go, el término se refiere también a cierta actitud o “disposición subjetiva” 
de parte de los individuos hacia su vida social ... una actitud de armoniosa 
identificación con sus instituciones21. (p. 196)

A partir de esto, puede decirse que el uso que Honneth hace de Dewey al tra-
zar semejanzas y continuidades con Hegel respecto de la intersubjetividad, 
la ausencia de barreras a la comunicación y la eticidad entendida en términos 

20 Dewey utiliza en este libro la versión de la obra Werke de Hegel, del año 1887, editada 
por Duncker und Humblot. 
21 Esa similitud no se limita a los textos tempranos de Dewey. En su Ethics, un poco antes 
del texto citado más arriba, dice claramente que “desde el punto de vista ético ... no es 
mucho decir que el ideal democrático plantea ... el gran problema: cómo armonizar el desa-
rrollo de cada individuo con el mantenimiento de un estado social en el que las actividades 
de uno contribuyen al bien de todos los otros” (LW, 7, p. 349). 



64   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

democráticos no solo es legítimo sino que le permite conservar la interrela-
ción que efectivamente existe entre estos tres elementos en la obra de Dewey. 
Dicha interrelación puede formularse de la siguiente manera: la intersubje-
tividad según la cual los seres humanos se constituyen en sus relaciones con 
otros (EW, 3) requiere de la ausencia de barreras artificiales a la comunica-
ción para el aseguramiento tanto de la inteligencia social que guía la solución 
de problemas (LW, 2, pp.  371-372) como de la formación de comunidades 
morales a partir de valores comunes (LW, 13, p. 71). La democracia requiere 
y a la vez garantiza la creación y el mantenimiento de comunidades en las 
que los individuos pueden realizarse a sí mismos en relación con otros bajo 
el postulado de “que cada individuo pueda tener la oportunidad de libera-
ción, expresión, realización de sus capacidades distintivas, y que el resultado 
promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7, 
p. 350).

Ahora bien, hay varios inconvenientes en el uso que Honneth hace de Dewey. 
En primer lugar, su referencia a una convergencia entre “la ausencia de barre-
ras a la comunicación con la idea de Hegel de la historia como un progreso 
en la conciencia de la libertad” (2017, p. 127), si bien es plausible, no cuenta 
con elementos suficientes para ser afirmada de manera tan contundente. Al 
afirmar esto, Honneth solamente menciona la conferencia de Dewey (1897, 
citado en Honneth, 2017), Hegel’s Philosophy of Spirit, sin referirse a nin-
gún pasaje en particular. En segundo lugar, y relacionado con esto, Honneth 
liga de manera muy estrecha el principio normativo de la libertad social que 
reconstruye a partir de Hegel y el planteo de la democracia como forma de 
vida en Dewey, siendo que este, si bien puso a la libertad en el centro de sus 
preocupaciones sociales y políticas, nunca la estableció como el único valor 
ético a partir del cual se forman las comunidades democráticas22. Asimismo, 
y relacionado con el marco teórico-sistemático tanto de El derecho de la 
libertad como de La idea del socialismo, si bien Honneth no compromete 
a Dewey con todas las premisas de su propio proyecto (reconoce el experi-
mentalismo como una garantía en contra del determinismo histórico), puede 
decirse que, en general, la teleología que implica su reconstrucción normati-
va es un marco poco apropiado para, y en cierto punto incompatible con, el 

22 John Shook (2004) enfatiza que “la confianza de Dewey en la democracia deliberativa 
ilimitada se basa en su confianza de que el razonamiento público puede, con mejoras ne-
cesarias, ser capaz de evaluar racionalmente todos [cursivas añadidas] y cada uno de los 
valores fundamentales [cursivas añadidas]” (p. 34). Para profundizar en el pluralismo ético 
de Dewey véase Fesmire (2017).



GERMÁN ARROYO   65

énfasis en la contingencia como principio metafísico, ético y político básico 
de Dewey y del pragmatismo en general (Bernstein, 1989).

El proyecto de Joas, en este sentido, es mucho más afín a la pluralidad va-
lorativa y al papel de la contingencia en la obra de Dewey. Como vimos, 
Joas (2024) realiza una fuerte crítica tanto al monismo valorativo de la idea 
de libertad en la “tesis del hechizo”, como a la perspectiva teleológica de 
Honneth. Esta perspectiva se sustenta, por supuesto, en la concepción de la 
historia de la libertad de Hegel, pero también en la teoría de la acción social 
de Parsons (Honneth, 2014, p. 19), un elemento esencial del método de la re-
construcción normativa de Honneth. Aunque Joas no lo diga explícitamente 
en El hechizo de la libertad, su crítica a la teleología de Honneth se basa, en 
gran medida, en el papel de la contingencia en su propia teoría general de la 
acción. 

La teoría de Parsons y las objeciones a ella son, justamente, el punto de par-
tida que toma Joas en La creatividad de la acción (1992a) para desarrollar su 
propio modelo. No es este el lugar para reconstruir exhaustivamente aquellas 
objeciones; sin embargo, es preciso tener en cuenta que el modo en que Joas 
construye su teoría de la creatividad de la acción (que se basa en aportes del 
propio Dewey) consiste en reconstruir tres “suposiciones tácitas” que sostie-
ne, entre otros, un modelo como el de Parsons23. La primera de ellas es “el 
carácter teleológico de la acción humana” (p. 15), a la que Joas contrapone 
una concepción no teleológica de la intencionalidad de la acción24, a partir 
de lo cual puede formarse un cuadro contingente del orden social. Ello es así 
porque para Joas, al igual que para Honneth, la teoría de la acción no se limi-
ta al análisis microsociológico sino que tiene consecuencias más generales 
en el campo de la teoría sociológica. “La consecuencia lógica de este modelo 
sería, para su autor, ‘una teoría del cambio social que se tome en serio, y de 

23 Para Joas tanto la teoría de la acción racional, propia del utilitarismo, como la teoría nor-
mativa de la acción y de la sociedad de Parsons, suponen tácitamente que el ser humano: 1) 
se orienta teleológicamente en su acción, 2) controla su propio cuerpo y 3) es un individuo 
autónomo. El desarrollo de estos supuestos y su crítica se desarrollan extensamente en el 
tercer capítulo de La creatividad de la acción.
24 Beytía (2012) resume del siguiente modo el planteo de Joas: “Tomando una postura onto-
lógica y epistemológica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas incluye las 
metas como posibilidades internas del proceso de acción, entendiendo la praxis como un 
proceso intencional que es solo difusamente teleológico —permanentemente readecuado a 
nuevos impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, por definición, 
a una corporalidad específica” (p. 364). Para un análisis exhaustivo de este rasgo de la teoría 
de la acción de Joas, véase Colapietro (2009). 



66   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

manera radical, la contingencia de los procesos sociohistóricos’” (Beytía, 
2012, p. 364). 

Ahora bien, respecto del tratamiento particular de Dewey en el capítulo de 
El hechizo de la libertad dedicado a él, cabe decir lo siguiente. Como vimos, 
Joas valora positivamente la intersubjetividad conmovedora y la comuni-
cación sin barreras en el marco de una “comprensión pormenorizada de la 
religión”, pero rechaza la sustitución de las religiones particulares por la de-
mocracia que pretende Dewey en A Common Faith. Esto por dos razones: 
1) la investigación empírica sobre los efectos perniciosos de la desinstitu-
cionalización de la religión en las democracias liberales, y 2) la falta de cri-
terios claros para determinar de qué manera los lazos democráticos pueden 
proveer la cohesión ética y social que Dewey tanto busca. La primera razón 
es un sólido argumento empírico en contra de la desinstitucionalización25 
de la religión como requisito para el fortalecimiento de una “fe común en la 
humanidad”. En cuanto al segundo punto, Joas especifica, como vimos, que 
Dewey “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su 
‘fe común en la humanidad’ en un vacío universalismo de lo democrático, 
cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (2024, p. 197). En la nota 
al pie de este pasaje, sugiere que Dewey “choca en el campo de la teoría de 
la religión con postulados que él mismo formula en su ética y su filosofía 
política” (p. 197). 

Consideramos que este segundo punto de la argumentación es bastante pro-
blemático, pues sugiere una distancia entre la idea de democracia planteada 
por Dewey en A Common Faith y sus formulaciones en su ética y su filosofía 
política, distancia que no se corresponde con el hecho de que religión, éti-
ca y política están íntimamente ligadas en la obra de Dewey (Shook, 2010; 
Rockefeller, 1991). Incluso si admitimos la vaguedad con la que se plantea el 
ideal democrático en A Common Faith, eso no sería una propiedad exclusiva 
de su filosofía de la religión. Dewey nunca fue demasiado preciso en cuanto 
al tipo de asociaciones específicas que debe adoptar el ideal democrático 
en términos sociales y políticos (Rondel, 2019, p. 96)26. Más bien, siempre 

25 Respecto de este punto de su argumento, Joas (2024) se remite a los estudios sociológicos 
de Robert Bellah, a partir de los cuales se revela que la desinstitucionalización de la religión 
conduce, más que a una sacralización de la democracia, a una “subjetivación de la religión”, 
es decir, “una forma puramente personal de religión en la que cada creyente declara como 
su propia variante de religión la mixtura idiosincrática de concepciones que realiza a partir 
de diversas tradiciones” (p. 196).
26 Véase también Bernstein (2010, pp. 304-305) y Ryan (1995, p. 217).



GERMÁN ARROYO   67

abogó para que dichas asociaciones cumplieran con el postulado ético que 
referimos arriba, lo que Robert Westbrook (1991) llama “la conjunción [de] 
la autorrealización y el bien social” (p. 541). 

Asimismo, si se tiene en cuenta que Joas apela a otros textos como Expe-
rience and Nature para dar cuenta de la constitución intersubjetiva del indi-
viduo y “el milagro” de la comunicación sin barreras, no habría razón para 
abandonar esta estrategia para especificar qué quiere decir esta abstracta fe 
común de la democracia. En este sentido, Joas podría haberse remitido a 
Creative Democracy - The Task Before Us (1939)27, donde Dewey habla de 
la democracia en términos de “una forma personal de vida controlada no 
sólo por la fe en la naturaleza humana [cursivas añadidas] en general sino 
por la fe en la capacidad de los seres humanos para el juicio inteligente y la 
acción [cursivas añadidas], en las condiciones apropiadas” (LW, 14, p. 227). 
Una de estas condiciones es el segundo elemento que Joas considera en su 
recuperación de Dewey, es decir, la ausencia de barreras a la comunicación: 
“Pues cualquier cosa que impida la libertad y la plenitud de la comunicación 
establece barreras [cursivas añadidas] que dividen a los seres humanos en 
sectas y facciones antagónicas, socavando así la forma de vida democrática” 
(LW, 14, pp. 227-228). De aquí, podríamos remitirnos a otros textos donde 
Dewey especifica aún más los factores que entorpecen la comunicación y la 
asociación, como la crítica a los medios de comunicación en The Public and 
Its Problems (1927, LW, 2), que incumplen su deber democrático de comuni-
car información relevante para que las personas encuentren la solución a sus 
problemas comunes mediante la deliberación y la acción conjunta.

Parece ser que lo que Joas no puede aceptar no es tanto la abstracción o va-
guedad en el planteo de Dewey —que no es una propiedad exclusiva de su 
filosofía de la religión, y en todo caso es subsanable apelando a otros textos 
de Dewey—, sino la secularización a la que conduce su filosofía de la reli-
gión: esto sería un rasgo hegeliano que Joas no puede admitir en su propio 
proyecto. Apelando a la tipificación que retoma Joas (2024) de las narrati-
vas acerca de la relación entre cristianismo y libertad política, el planteo de 
Dewey se parece bastante a la variante optimista, que “se acerca al hege-
lianismo”, de la tesis de la mediación. Según esta, “incluso sin una imagen 
teleológica [cursivas añadidas] de la historia”, los procesos de secularización 

27 En la introducción a la edición de Yale University Press de A Common Faith, Thomas M. 
Alexander (2013) se refiere también a este ensayo de Dewey para dar cuenta del significado 
de lo “común” en el título del libro.



68   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

son interpretados “como formas de realización posibles del cristianismo”, 
siempre que “los contenidos doctrinales teológicos” no contradigan al “ideal 
democrático moderno” (pp. 159-160).  En relación con esto, Shook (2010) 
afirma que, “asistido por su entendimiento de Hegel, Dewey sostuvo ... que 
el destino propio del cristianismo era realizar su transformación final en la 
democracia liberal” (p. 31). 

Aunque no pretendemos afirmarlo de manera definitiva, es muy probable que 
Dewey sea más hegeliano de lo que Joas piensa, incluso en el ámbito del pen-
samiento religioso, y esto es lo que podría explicar las tensiones existentes 
en la recuperación de su filosofía para su propio proyecto de una alternativa 
a Hegel. Esta hipótesis se refuerza si se tiene en cuenta una de las premisas 
que Joas (2024) acepta en su reconstrucción de la cualidad religiosa de la 
experiencia del planteo de Dewey, a saber: el rechazo del “dualismo entre lo 
natural y lo sobrenatural” (p. 174). Si bien Joas señala correctamente que este 
rechazo se basa en la centralidad que en este asunto tiene el conocimiento 
científico para Dewey, a partir del cual las “pretensiones cognitivas de las 
religiones” ofrecen una “imagen del mundo que se ha vuelto inverosímil” 
(p. 192); no puede desestimarse la motivación hegeliana de ese rechazo, ma-
nifestada por Dewey en el ya referido From Absolutism to Experimentalism 
(1930), al decir que “la síntesis de Hegel entre sujeto y objeto, materia y 
espíritu, lo divino y lo humano, no fue una mera fórmula intelectual, operó 
un inmenso alivio, una liberación” (LW, 5, p. 153). 

Esto se extiende también al dualismo entre lo ideal y lo real28. En su confe-
rencia Hegel’s Philosophy of Spirit, Dewey (1897, citado en Shook, 2010) 
valora positivamente que Hegel nunca sostenga en el plano ideal nada que 
no tenga relación con la realidad concreta: “Hegel fue un gran realista (ac-
tualist). Con esto quiero decir que tuvo el mayor respeto, tanto en su pensa-
miento como en su práctica, por lo que realmente equivalía o tenía éxito en 
adquirir una forma exterior” (p. 97). Lo ideal y lo real se encuentran tanto 
para Dewey como para Hegel en el mismo plano: en las relaciones entre el 
ser humano y su entorno social y natural. La definición de Dios que a Joas 
le parece tan inaceptable es, en este sentido, una derivación de este rechazo 
del dualismo entre lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo ideal, que Dewey 
comparte con Hegel. Shook (2010) sugiere, en este sentido que

28 Como señala el propio Joas (2024), “en la creencia en lo sobrenatural [cursivas añadidas] 
Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como separación de 
lo idea y lo real” (p. 193).



GERMÁN ARROYO   69

la visión madura de Dewey sobre la religión es una prominente ilustración 
de la forma en que permaneció en deuda con Hegel a través de su extensa 
carrera. Al colocar lo divino al interior de la relación humano-naturaleza, 
la teoría de lo divino de Dewey representa un desarrollo pragmático de 
la metafísica orgánica de Hegel que había buscado más temprano en su 
carrera. (p. 31)

Podría considerarse que la conclusión de Joas en su capítulo sobre Dewey es 
la respuesta a una apremiante disyuntiva: o bien aceptar la interrelación entre 
intersubjetividad, experiencia comunicativa y democracia en la filosofía de 
Dewey29, con la consecuencia de aceptar el paso de las religiones a la demo-
cracia liberal como garante de la cohesión ética y social; o bien conservar la 
concepción deweyeana de la dimensión religiosa de la experiencia de la co-
municación para la formación de valores, y sus efectos en la formación inter-
subjetiva del yo, pero desligando estos elementos de la idea de democracia. 
En el primer caso, Joas estaría aceptando una consecuencia muy similar a la 
síntesis hegeliana entre libertad política y religión que combate a lo largo de 
todo su libro. Su respuesta, que apunta en la segunda dirección, implicaría, 
sin embargo, un cercenamiento débilmente justificado en el entramado de los 
elementos que componen las ideas de Dewey sobre intersubjetividad, comu-
nicación y democracia, y por lo tanto una distorsión en términos exegéticos 
de su filosofía de la religión.

Consideraciones finales

En este trabajo se analizaron dos usos de Dewey en el marco de dos proyec-
tos con objetivos y premisas divergentes y, en ciertos aspectos, opuestas. En 
términos de las premisas de su marco teórico-metodológico, el proyecto de 
teoría de la justicia de Honneth resulta ser, respecto de los presupuestos prag-
matistas de Dewey, en particular, de su pluralidad valorativa y de su énfasis 
en la contingencia de la acción y los procesos sociales, poco adecuado para 
una reactualización de la ética y la filosofía social de Dewey. Sin embargo, 
el tratamiento particular de dicha filosofía en vínculo con ciertas convergen-
cias y similitudes con Hegel, ofrece un cuadro coherente de tres elementos 
interrelacionados: una concepción intersubjetiva del ser humano, el requisito 
de la ausencia de barreras a la comunicación, y la idea de democracia como 

29 Interrelación reconocida por el propio Joas (2024, pp. 189-190). 



70   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

forma de vida, lo cual es una ventaja desde el punto de vista exegético de la 
obra de Dewey. 

En el caso de Joas, la crítica del monismo valorativo de la libertad y la cen-
tralidad de la contingencia en su teoría de la acción y del cambio social ofre-
cen un marco más afín al pragmatismo de Dewey. No obstante, al tratar su 
filosofía de la religión en particular, se revelan, en la recuperación de Joas, 
algunas tensiones que ponen en riesgo la coherencia de los tres elementos 
que mencionamos también respecto de Honneth. Separar la intersubjetividad 
(conmovedora) y la experiencia formadora de valores de la comunicación 
sin barreras, por un lado, de la idea deweyeana de democracia, por el otro, 
genera una ruptura problemática en la interrelación de estos elementos que, a 
nuestro parecer, solo puede explicarse a la luz del antihegelianismo de Joas. 
A partir de la consideración de algunos aspectos del “depósito hegeliano” 
en la filosofía de la religión de Dewey, es altamente probable que el filósofo 
estadounidense no pertenezca, después de todo, a una tradición alternativa a 
Hegel como pretende Joas.

A pesar de que Honneth exagera ciertas convergencias sin contar con pruebas 
suficientes para establecerlas, su consideración del “depósito hegeliano” en 
la ética y la filosofía social de Dewey le permite ofrecer una imagen coheren-
te de los elementos con los que trabaja. Esto no quiere decir que la interrela-
ción entre estos dependa de la influencia de Hegel en la obra de Dewey, pero 
lo que no puede negarse es que la consideración de aquel “depósito” resulta 
más fructífera que el antihegelianismo de Joas en términos de la consistencia 
interna de estos mismos elementos de la filosofía de Dewey. 

Referencias

Aboulafia, M., Bookman, M. O. y Kemp, C. (2002). Habermas and Pragmatism. Routle-
dge.

Apel, K.-O. (2016). Der Denkweg von Charles Sanders Peirce. Eine Einführung in den 
amerikanischen Pragmatismus. Suhrkamp.

Berlin, I. (1969). Four Essays on Liberty. Oxford University Press.

Bernstein, R. J. (1971). Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity. 
University of Pennsylvania Press.

Bernstein, R. J. (1989). Pragmatism, Pluralism and the Healing of Wounds. Proceedings 
and Addresses of the American Philosophical Association, 63(3), 5-18. https://doi.
org/10.2307/3130079

https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079


GERMÁN ARROYO   71

Bernstein, R. J. (2010). Dewey’s Vision of Radical Democracy. En M. Cochran (Ed.), The 
Cambridge Companion to Dewey (pp. 288-308). Cambridge University Press.

Beytía, P. (2012). Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas. 
Andamios, Revista de Investigación Social, 9(19), 361-389. https://doi.org/10.29092/
uacm.v9i19.402

Böckenförde, E.-W. (2004). Organ, Organismus, Organisation, politischer Körper. En O. 
Brunner, W. Konze y R. Koselleck (Eds.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (vol. 4, pp. 519-622). Klett-Co-
tta.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with 
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy, I(1/2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Dalton, T. C. (2002). Becoming John Dewey: Dilemmas of a Philosopher and Naturalist. 
Indiana University Press.

Dewey, J. (1972). The Early Works (1882-1898). 5 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1973). Lectures in China, 1919-1920. University Press of Hawaii.

Dewey, J. (1976). The Middle Works (1899-1927). 15 volumes (Ed. J. A. Boydston). Uni-
versity Press.

Dewey, J. (1981). The Later Works (1925-1952). 17 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1939). Biography of John Dewey. En P. A. Schilpp (Ed.), The Philosophy of 
John Dewey (pp. 3-45). Open Court.

Dewey, J. (2010). Hegel’s Philosophy of Spirit: 1897, University of Chicago. En J. R. 
Shook y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture 
on Hegel (pp. 93-176). Fordham University Press.

Dewey, J. (introducción de Alexander, T. M.). (2013). A Common Faith. Yale University 
Press.

Fesmire, S. (2019). Beyond Moral Fundamentalism: Dewey’s Pragmatic Pluralism in Ethics 
and Politics. En S. Fesmire (Ed.), The Oxford Handbook of Dewey (pp. 208-234). 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38

Fonti, D. y Viale, C. (2023). Ética del discurso y pragmatismo deweyano: educación en la 
comunicación democrática. Revista Ética y Discurso, 8. https://qellqasqa.com.ar/ojs/
index.php/eyd/article/view/654

Forstenzer, J. (2019). Deweyan Experimentalism and the Problem of Method in Political 
Philosophy. Routledge.

Garrison, J. (2006). The “Permanent Deposit” of Hegelian Thought in Dewey’s Theory 
of Inquiry. Educational Theory, 56(1), 1-37. https://doi.org/10.1111/j.1741-
5446.2006.00001.x

https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x


72   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Gehlen, A. (1997). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Quelle & Me-
yer. (Trabajo original publicado en 1962). 

Good, J. A. (2006). A Search for Unity in Diversity: The «Permanent Hegelian Deposit» in 
the Philosophy of John Dewey. Lexington Books.

Good, J. A. (2010). Rereading Dewey’s ‘‘Permanent Hegelian Deposit’’. En J. R. Shook y 
J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on Hegel 
(pp. 56-92). Fordham University Press.

Habermas, J. (2019). Theorie des kommunikativen Handelns: Band 1: Handlungsrationa-
lität und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp. (Trabajo original publicado 
en 1981).

Halbig, C. (2018). Hegel, Honneth und das Primat der Freiheit. Kritische Überlegungen. 
En M. Schlette (Ed.), Ist Selbstverwirklichung institutionalisierbar? Axel Honneths 
Freiheitstheorie in der Diskussion (pp. 53-72). Campus-Verlag.

Hegel, G. W. F. (1887). Werke. Vols. 1-18 (Ed. P. Marheineke). Duncker und Humblot.

Hegel, G. W. F. (2021). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Sta-
atswissenschaft im Grundrisse: Mit Hegels eigenhändigen Notizen und den mündli-
chen Zusätzen. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 1832-1845). 

Hegel, G. W. F. (2023). Phänomenologie des Geistes. Suhrkamp. (Trabajo original publica-
do en 1807).Honneth, A. (1998a). Between Proceduralism and Teleology: An Unresol-
ved Conflict in Dewey’s Moral Theory. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 
34(3), 689-711. https://www.jstor.org/stable/40320718

Honneth, A. (1998b). Democracy as Reflexive Cooperation: John Dewey and the Theory 
of Democracy Today. Political Theory, 26(6), 763-783. https://www.jstor.org/sta-
ble/191992

Honneth, A. (2001). The Logic of Fanaticism: Dewey’s Archaeology of the German Men-
tality. En W. Rehg y J. Bohman (Eds.), Pluralism and the Pragmatic Turn. The Trans-
formation of Critical Theory. The MIT Press.

Honneth, A. (2011). Das Recht der Freiheit: Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit. 
Suhrkamp.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad: Esbozo de una eticidad democrática. Katz.

Honneth, A. (2015a). Rejoinder. Critical Horizons, 16(2), 204-226. https://doi.org/10.1179
/1440991715Z.00000000048

Honneth, A. (2015b). Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. Suhrkamp. 
(Trabajo original publicado en 2005).Honneth, A. (2017). La idea del socialismo. Una 
tentativa de actualización. Katz.

Honneth, A. (2021). Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer. Suhr-
kamp. (Trabajo original publicado en 1992). Honneth, A. y Joas, H. (1980). Soziales 
Handeln und menschliche Natur: Anthropologische Grundlagen der Sozialwissens-
chaften. Campus-Verlag.

https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048


GERMÁN ARROYO   73

Joas, H. (1992a). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1992b). Pragmatismus 
und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp. Joas, H. (1997). G. H. Mead: A contemporary 
re-examination of his thought. MIT Press. (Trabajo original publicado en 1985).

Joas, H. (1999). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 
1997).

Joas, H. (2000). The genesis of values. University of Chicago Press.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit: Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. 
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad: La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche (Trad. C. M. Viale, D. O. Fonti y M. Breuer). Sal Terrae.

Johnston, S. (2010). Dewey’s ‘Naturalized Hegelianism’ in Operation: Experimental In-
quiry as Self-Consciousness. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 46(3), 453-
476. https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453

Luhmann, N. (1973). Zweckbegriff und Systemrationalität: Über die Funktion von Zwecken 
in sozialen Systemen. Suhrkamp.

Pappas, G. F. (2012). What would John Dewey say about Deliberative Democracy and 
Democratic Experimentalism? Contemporary Pragmatism, 9(2), 57-74. https://doi.
org/10.1163/18758185-90000230

Parsons, T. (1966). Societies; Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice-Hall. 

Rockefeller, S. C. (1991). John Dewey: Religious Faith and Democratic Humanism. Co-
lumbia University Press.

Rockmore, T. (2008). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press. 
https://doi.org/10.12987/9780300129588

Rondel, D. (2018). Pragmatist Egalitarianism. Oxford University Press.

Ryan, A. (1995). John Dewey and the High Tide of American Liberalism. W.W. Norton.

Saharrea, J., Campeotto, F. y Viale, C. M. (2022). Democracy as Experimenta-
lism and Experimentalism as Anti-Dogmatism: John Dewey and the Theory of 
Education today. Cognitio: Revista de Filosofia, 23(1), e58434. https://doi.or-
g/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434

Särkelä, A. (2013). Ein Drama in drei Akten. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 61(5-6), 
681-696. https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681

Savage, D. M. (2002). John Dewey’s Liberalism: Individual, Community, and Self-Develo-
pment. Southern Illinois University Press.

Schaub, J. (2015). Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative 
Reconstruction as Method of Critical Theory. Critical Horizons, 16(2), 107-130. ht-
tps://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043

Selk, V. y Jörke, D. (2020). Back to the Future! Habermas and Dewey on Democracy in Ca-
pitalist Times. Constellations, 27(1), 36-49. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423

https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423


74   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Shook, J. R. (2000). Dewey’s Empirical Theory of Knowledge and Reality. Vanderbilt Uni-
versity Press.

Shook, J. R. (2004). Deliberative Democracy and Moral Pluralism: Dewey vs. Rawls and 
Habermas. En J. Ryder y K. Wilkoszewska (Eds.), Deconstruction and Reconstruc-
tion: The Central European Pragmatist Forum, Volume Two (pp. 31-41). BRILL.

Shook, J. R. (2010). Dewey’s Naturalized Philosophy of Spirit and Religion. En J. R. Shook 
y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on He-
gel. Fordham University Press.

Westbrook R. (1991). John Dewey and American Democracy. Cornell University Press.

Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge University Press.



Genealogía hermenéutica de la 
secularización. Crítica de Joas a 
las racionalizaciones de Weber y 
Habermas
Hermeneutical Genealogy of 
Secularization. Joas ‘Critique of 
the Rationalizations of Weber and 
Habermas
Jesús Conill*

* Universidad de Valencia, España. Correo electrónico: Jesus.Conill@uv.es | Código ORCID 
https://orcid.org/0000-0003-2091-4785. Este estudio se inserta en el Proyecto de Investiga-
ción Científica y Desarrollo Tecnológico PID2022-139000OB-C21, financiado por MCIN/ 
AEI /10.13039/501100011033 y del “Programa Prometeo 2022 para grupos de investigación 
de excelencia, CIPROM/2021/072” de la Generalidad Valenciana.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.04

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 75–98
Recibido: 30/09/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen 

Este texto aborda la cuestión de la secularización como rasgo constitutivo 
de la modernidad. A partir de la reconstrucción de la crítica de Hans Joas 
a las racionalizaciones de Weber y Habermas, se expone la propuesta del 
propio Joas en torno a la noción de “sacralización”, que se considera ade-
cuada para una mejor integración, comprensión y explicación dinámica de 
los fenómenos de la modernidad en torno a lo religioso, el sentido y la 



76   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

creencia. Se reconstruye a continuación el vínculo estructural entre la sacra-
lización en la versión joasiana —así como sus antecedentes sociológicos y 
filosóficos— y la formación de ideales. Sin embargo, y a partir del análisis 
de recursos compartidos por el pragmatismo y la hermenéutica, se mues-
tra cómo subsiste en Joas una carencia que la propia hermenéutica puede 
subsanar. El recurso joasiano aplicado a la sociología y a la historia para 
identificar empíricamente la formación de ideales universalistas en las so-
ciedades, como modo de admitir la crítica de Nietzsche y asumirlo en clave 
de una genealogía que también puede ser afirmativa al mostrar configura-
ciones históricas positivas, debe ser complementado por una hermenéutica 
que incorpore las valoraciones e intenciones de las diversas configuraciones 
y evalúe las posibilidades y límites en ellas. 

Palabras clave: secularización - sacralización - formación de ideales - ge-
nealogía afirmativa - hermenéutica

Abstract 

This text addresses the issue of secularization as a constitutive feature of 
modernity. Starting from the reconstruction of Hans Joas’s critique of We-
ber’s and Habermas’s rationalizations, it presents Joas’ concept of “sacra-
lization”, as a notion that is capable of a better integration, understanding 
and dynamic explanation of the phenomena of modernity regarding reli-
gion, meaning and belief. Afterward the essay reconstructs the structural 
connection between sacralization in the Joasian version —as well as its 
sociological and philosophical antecedents— and the formation of ideals. 
However, starting with an analysis of shared resources in pragmatism and 
hermeneutics, it argues that in Joas remains a deficiency that hermeneutics 
may fill. The Joasian appeal to sociology and history, in order to empiri-
cally identify the formation of universalist ideals in societies, as a way of 
admitting Nietzsche’s critique and assuming it with an affirmative genea-
logy showing positive historical configurations, must be complemented by 
a hermeneutics that incorporates the assessment and intentions of diverse 
historical configurations and evaluates their possibilities and limits. 

Keywords: secularization - sacralization - formation of ideals - affirmative 
genealogy - hermeneutics

Introducción: ¿la secularización como fenómeno moderno?

Lo más habitual ha sido —y continúa siendo— pensar que la moder-
nidad ha impuesto una mentalidad en la que la ciencia se convierte 
en el ideal cultural de una sociedad civilizada. En su nueva versión 

actualizada, esta visión se completa con la impronta de la tecnologización y 



JESÚS CONILL   77

la economización de la sociedad. Uno de los resultados de esta constelación 
contemporánea bajo el síndrome de modernidades y posmodernidades sería 
el fenómeno de la secularización. 

Ahora bien, lo que se ha denominado “secularización” —y que se ha ins-
taurado para muchos como un “paradigma” para comprender y explicar la 
realidad social— está siendo revisado debido a la complejidad del concepto 
y a su posible debilidad explicativa, según las nuevas tendencias filosóficas, 
sociológicas y teológicas, entre las que destaca de modo especial la obra de 
Hans Joas (Fonti, 2023; Viale et al., 2024). 

Entonces, ¿qué significa en concreto “secularización”? Ciertamente, no es un 
concepto unívoco. En principio, habría que percatarse de que el concepto de 
secularización tiene diversos significados. Al parecer, se origina en el ámbito 
del derecho canónico (paso al estado secular de quien había recibido alguna 
ordenación religiosa), pero en el uso habitual se refiere a un proceso histórico 
de la sociedad moderna y contemporánea, en el que se producen diversos di-
namismos que sería pertinente diferenciar: 1) la expropiación de propiedades 
de la Iglesia; 2) el distanciamiento entre la religión y la sociedad moderna, 
que cabe entender como un proceso de diferenciación social, propio de la 
modernidad; 3) la decadencia de la religión, su progresivo declive y pérdida 
de influencia social, e incluso su desaparición en un lapso indeterminado 
de tiempo; 4) la creciente privatización, por cuya vía puede llegarse a la 
secularización de la conciencia, con la que no solo la sociedad funciona por 
completo al margen de la religión, sino que esta se revela como inoperante e 
insignificante, incluso para la vida cotidiana de las personas.  

Esta teoría de la secularización, canonizada por el entramado conceptual de 
Max Weber alrededor de la noción de “desencantamiento” (Entzauberung), 
se ha convertido para muchos en el paradigma interpretativo de la realidad 
social y personal. Sin embargo, en los últimos tiempos, ha surgido un buen 
número de estudios en sociología y filosofía de la religión que ha puesto en 
cuestión este paradigma de las ciencias sociales e incluso se han empezado 
a proponer importantes alternativas, como el nuevo paradigma de la “post-
secularidad” en el caso de Habermas (2005, 2019) y la potente propuesta de 
“sociología histórica” de las “sacralizaciones” por parte de Joas (2023), que 
conviene tener en cuenta para, al menos, repensar el diverso sentido de la 
secularización en el mundo actual. 

Aunque la mayoría de los estudios sobre la secularización pertenece a las cien-
cias sociales, también han aparecido novedades desde el ámbito filosófico; por 



78   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

ejemplo, cabe destacar el lugar significativo —con la virtualidad de aglutinar 
diversas tradiciones— que ocupa el pensamiento hermenéutico de Gianni Va-
ttimo (Alepuz Cintas, 2024). No obstante, aquí nos proponemos destacar y 
abordar una importante propuesta que intenta rectificar la teoría estandarizada 
de la secularización, mediante una sociología histórica que incorpora una pe-
culiar “genealogía afirmativa” en la obra de Hans Joas (2023, 2024).

Entre las genealogías de la cultura que se han desarrollado en la filosofía con-
temporánea se destaca, además de la versión nietzscheana, la reconstrucción 
genealógica de la razón comunicativa en la última obra de Jürgen Habermas 
(2019), en la que se prosigue y confirma lo que mostraba su teoría de la acción 
comunicativa: que el concepto de racionalidad comunicativa se alimenta de 
fuentes religiosas y es resultado de un proceso de racionalización seculariza-
dora (Conill, 1996, 2021). 

Habermas comienza su genealogía del pensamiento situando el origen de 
la filosofía, es decir, de la razón en su versión filosófica, en el ámbito de las 
imágenes religiosas y metafísicas del mundo, dentro de la era axial. Se sirve 
del discurso sobre fe y saber a modo de hilo conductor para mostrar que la 
filosofía se ha apropiado de contenidos esenciales de las tradiciones religio-
sas y se ha convertido en un saber argumentativo. Como filósofo, dice estar 
interesado en ratificar lo que la filosofía ha aprendido de ese discurso sobre fe 
y saber mediante una “ósmosis semántica” (2019, I, p. 15) entre fe cristiana y 
pensamiento secular, lo que ha dado como resultado la transferencia de con-
tenidos semánticos de origen bíblico a conceptos filosóficos fundamentales 
del pensamiento contemporáneo. 

En la convivencia social, lo que propone esta racionalización comunicativa 
es reconocerse mutuamente como personas y ejercitarse en un aprendizaje 
recíproco. Este proceso de aprendizaje conlleva modernizar la conciencia reli-
giosa y delimitar adecuadamente la comprensión secular de la razón humana, 
diferenciándola de su radicalización secularista. Un propósito que solo es po-
sible si se desarrollan una “fe” y una “razón” autocríticas, dispuestas a apren-
der recíprocamente, en vez de enrocarse en una presunta autosuficiencia. 

No obstante, desde el punto de vista de Joas (2023), la propuesta de Habermas 
sigue sometida al canon weberiano de la racionalización y secularización que 
impone la modernización y sus procesos de diferenciación social. Por tanto, 
Joas presenta una crítica de tal actitud de dependencia de Habermas con rela-
ción a Weber, además de una crítica específica de algunos aspectos de la teoría 
de la acción comunicativa como instancia secularizadora de la religión. 



JESÚS CONILL   79

1. Crítica de Joas a las racionalizaciones secularizadoras de Weber y 
Habermas

La pretensión de Joas (2023) es ofrecer una doble alternativa: por una parte, 
quiere contribuir al desarrollo de una respuesta a la crítica naturalista de la 
religión que instauró en su momento Hume; y, por otra, pretende ofrecer 
también una alternativa a la influyente narrativa weberiana del “desencanta-
miento” (Entzauberung) del mundo. 

En el primer caso, Joas prolonga la innovación metodológica de un nuevo 
enfoque crítico a través de una “hermenéutica histórica” de la religión, com-
plementada con una genealogía “afirmativa”, a diferencia de las que Joas 
considera “destructivas” por parte de Nietzsche y Foucault. En este nuevo 
marco, Joas (2023) piensa que incluso es posible establecer una fecunda re-
lación entre las ciencias empíricas y la pretensión de validez del discurso 
religioso, a la que “no se puede renunciar” (p. 63). Se trata de una perspectiva 
que parte del análisis de la experiencia religiosa y busca una interpretación 
adecuada a través de los aportes de la psicología, la sociología y la semiótica. 
Este “giro hacia la experiencia” (2023, p. 119) —que conducirá asimismo, 
en el ámbito que nos ocupa, al “giro hacia el rito”— estuvo abonado por la 
psicología de William James, la sociología de Émile Durkheim, la semiótica 
de Charles Sanders Peirce y la hermenéutica de Josiah Royce, proseguidas 
también por Karl-Otto Apel y Jürgen Habermas. En definitiva, el análisis de 
la experiencia mediada por los signos descubre, en el trasfondo vital de la 
religión, una universal “voluntad de interpretar”, que bien podría haberse co-
nectado con otro modo de entender la genealogía hermenéutica de Nietzsche 
(Conill, 2021).

En el segundo caso, Joas propone una alternativa al relato del desencanta-
miento, porque en él se sustenta el entramado conceptual —tan generalmente 
asumido en las ciencias sociales— de modernización, diferenciación funcio-
nal, racionalización y secularización, con el cual se han intentado explicar los 
procesos históricos de las sociedades occidentales modernas. La propuesta 
de Joas (2023) se enfrenta, pues, no solo a la crítica naturalista de la religión 
(al estilo humeano), sino también a la influyente “narrativa” sociológica de 
la religión que elaboró Max Weber, por considerarla “profundamente proble-
mática” (p. 209).  

La sugerente propuesta de Joas empieza situando su enfoque en el marco 
de las concepciones que se han dado en la historia de las religiones. El 
paso decisivo para comprender la religión consistió en desplazar la atención 



80   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

desde las “creencias” a las “prácticas rituales”, siguiendo los trabajos de 
Fustel de Coulanges y Émile Durkheim, que lo condujeron a centrarse en 
el estudio de lo “sagrado” diferenciándolo de lo “religioso” (Bellah, 2017; 
Durkheim, 2012; Joas, 2023, p. 485). Una distinción conceptual que con-
vendría precisar en su momento, confrontándola con la peculiar noción de 
“religación” en la obra de Xavier Zubiri (1987; 2012), trabajada también 
por Gracia (1986). 

En esta línea de investigación, el rito se convierte en “la fuente de lo sagra-
do” y lo sagrado “sólo puede formarse en las prácticas colectivas” (2023, p. 
122).  En esta experiencia ritual, los “participantes” adquieren una impor-
tante significación, por cuanto introducen una perspectiva diferente a la de 
la objetivación, propia de la visión naturalista de la religión, como también 
destacará el estudio habermasiano (Habermas, 2019). El enfoque objetiva-
dor de un denominado naturalismo metodológico se ha convertido en una 
característica de las ciencias, invadiendo contradictoriamente las ciencias 
sociales, puesto que estas han de prestar atención a fenómenos específi-
camente humanos para los que no son adecuados —ni suficientes— los 
conceptos empleados para explicar los fenómenos de la naturaleza (Ortega 
y Gasset, 2006a). En este sentido, la naturalización es una interpretación 
filosófica, no una característica propia de las ciencias sociales y culturales 
(Conill, 2019). 

Los participantes en las prácticas rituales colectivas atribuyen su peculiar 
experiencia de autosuperación a fuerzas anteriores a ellos mismos y sien-
ten un apego afectivo hacia estas prácticas. Joas señala que, para Durkheim, 
“este acto de atribución es la fuente de la «sacralidad»” (Durkheim, 2013, 
pp. 263 y 264, citado en Joas, 2023, pp. 123-124). Aquí, Durkheim destaca 
el vínculo de dependencia que tienen los humanos entre sí, la necesidad de 
reconocimiento de los que se consideran semejantes, la necesidad de sentir 
su “simpatía, estima y afecto” para vivir y convivir (p.264). 

En este punto se encuentra precisamente uno de los aportes más importantes 
de Durkheim al estudio de Joas: el descubrimiento de un “hecho antropoló-
gico, dado con la naturaleza humana” (2023, p. 125), que consiste en la co-
nexión entre el surgimiento de la “sacralidad” y de los “ideales” (o valores) 
a partir de la experiencia del rito y las motivaciones de la vida cotidiana, 
también en las condiciones de la época moderna. Pues es constatable que 
siguen surgiendo “nuevos dioses”, nuevas sacralizaciones e ideales seculares 
en la época moderna y contemporánea (Durkheim, 1975, p. 58; Joas, 2023, 
p. 125; Terrier, 2012). 



JESÚS CONILL   81

Considero que esta cuestión de la génesis de nuevos dioses,  de nuevas sa-
cralizaciones e ideales seculares es crucial, pero merecería un tratamiento en 
conexión con Nietzsche y con Habermas (Conill, 2021). En Nietzsche (2006) 
encontramos agudas reflexiones críticas sobre la persistencia de las “sombras 
de Dios” a través de algunas ideas modernas como las de progreso, demo-
cracia o igualdad de derechos, por la necesidad instintiva de seguir creando 
“dioses” (p. 699); y en la genealogía de Habermas (2019) se conecta la emer-
gencia de lo ideal con la experiencia de lo sagrado que se vive en los ritos, 
siguiendo también en gran medida al propio Durkheim y por tanto situando 
lo ideal en intrínseca relación con lo real. 

El estudio de Joas (2023) refuerza la importancia de este proceso histórico 
persistente de las sacralizaciones, no solo religiosas sino también seculares, 
y la formación de ideales para contrarrestar, como veremos más tarde, la 
tesis unilateral de la secularización moderna. Joas recurre a un clásico como 
Durkheim para elucidar, desde las ciencias sociales, la génesis de los ideales, 
descubriendo que no se trata simplemente de explicar con ello la cohesión 
social, sino de constatar la emergencia de una vinculación común con los 
ideales. El hecho de entender la religión como un fenómeno social no con-
duce necesariamente a reducirla a meros elementos materiales —del tipo que 
sean— o a puras ilusiones, sino que es posible comprender los ideales como 
un componente ineludible de la configuración de la vida social, en la medida 
en que lo ideal es constitutivo de lo real: “La sociedad ideal no está fuera de 
la sociedad real, sino que forma parte de ella”; por tanto, “no puede pertene-
cerse a una sin pertenecer a la otra” (Durkheim, 2013, p. 468).

Esta intrínseca vinculación entre lo real y lo ideal muestra el potencial trans-
formador que surge cuando se atiende al sentido de los ideales, pero también 
el peligro que conlleva la conexión originaria que existe entre las sacraliza-
ciones y la génesis de los ideales. Por este motivo resulta tan relevante el 
estudio de Joas sobre la conexión entre los procesos religiosos y seculares de 
sacralización y la formación de ideales. La dualidad en los humanos entre lo 
ideal y lo real constituye una de las características de la vida humana que se 
descubre al hilo del estudio del surgimiento y de los dinamismos de la expe-
riencia religiosa y de lo sagrado. Sin embargo, lo decisivo en el paso hacia las 
prácticas rituales no radica en que estas sean colectivas, sino en la vivencia 
de experiencias de autotrascendencia que una adecuada fenomenología her-
menéutica debería asumir como tarea.  

Además de la dualidad entre lo real y lo ideal, que será asimismo una de las 
tensiones a las que remitirá el estudio weberiano sobre las esferas de valor y 



82   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

las racionalizaciones específicas (Durkheim, 1975, p. 26; Joas, 2023, p. 416-
417), Durkheim (1969) defiende que la función principal de la religión radica 
en su “fuerza [vertu] dinamogénica”, que consiste en otorgar al individuo 
“las fuerzas que le permiten rebasarse, elevarse por encima de su naturaleza 
y dominarla” (p. 706). Es interesante recordar que William James (1986) 
utiliza el término “vivencia dinamogénica” en su análisis de la experiencia 
religiosa, porque con él se destaca la dimensión dinámica de lo religioso, de 
lo sagrado y de la formación de ideales. Este dinamismo de la experiencia en 
la acción de las prácticas rituales nos sitúa más allá de la ilustración raciona-
lista en favor de una hermenéutica de la acción, de la que fue pionero Fustel 
de Coulanges y por la que se orientó la sociología de Durkheim, prestando 
especial atención a la experiencia vivida en los ritos, de cuya interpretación 
se han encargado los mitos, como bien expuso Ernst Cassirer (1965, 1971). 
A mi juicio, de un modo complementario y enriquecedor de la perspecti-
va hermenéutica sociohistórica, el dinamismo de la experiencia religiosa ha 
sido analizado también en la noología zubiriana, donde se destaca su carácter 
“noérgico” (Zubiri, 1980), es decir, el poder de lo real que se actualiza en la 
intelección sentiente de la “religación”. 

Lo que ocurre es que Durkheim (2013) reduce las experiencias de autotras-
cendencia al éxtasis colectivo y las fuerzas colectivas que lo producen, con 
lo cual quedan sin explicar adecuadamente las experiencias individuales de 
inspiración religiosa, pues gran parte de la experiencia de lo sagrado es in-
dividual y un amplio sector de lo colectivo es profano; por tanto, no son 
equiparables la vida religiosa y la vida social. Creo que algo parecido le 
ocurre a Habermas por su tendencia a colectivizar socialmente el fenómeno 
religioso y regirse por la concepción durkheimiana de los ritos. Sin embargo, 
aquí lo más importante es que la concepción del rito de Durkheim contribuyó 
a cambiar el paradigma desde el modelo de la acción “teleológica” al de la 
“acción comunicativa”, desarrollado por Apel y Habermas. Pues los ritos 
no pueden comprenderse ateniéndose a patrones utilitaristas, ni tampoco a 
cualquier otra forma de la racionalidad instrumental o estratégica de medios 
y fines. Desde luego, es innegable que la experiencia de los ritos de interac-
ción cotidiana, con sus valores, interpretaciones y emociones, persiste hasta 
la actualidad a través del hecho de la formación de ideales. 

No obstante, en este punto, Joas (2023) presenta una acertada crítica de la 
versión habermasiana del modelo de la acción comunicativa (pp. 162-166), 
porque la comunicación humana no se reduce a lo que permite expresarse a 
través del discurso racional-argumentativo, ni la racionalización de la expe-



JESÚS CONILL   83

riencia en la acción ritual ha de comprenderse como un elemento del proceso 
de secularización, como sucede en Habermas en su fórmula de la “lingüisti-
zación de lo sagrado” (Habermas, 1981, 2019). Con esta fórmula se refiere a 
la transferencia de las funciones de integración social del rito al lenguaje y a 
las pretensiones intersubjetivas de validez ínsitas en él. 

Al parecer, en la posición de Habermas desaparece la significación espe-
cífica de las experiencias de sacralidad, de tal manera que se trata de la 
sustitución del rito y la sacralidad por el debate y la justificación racional 
a través de la citada lingüistización de lo sagrado. Según Joas, “incluso en 
sus obras más recientes”, Habermas solo atribuye un papel secundario a lo 
sagrado y al rito, a lo que denomina “complejo sacro” de ritos y mitos, y 
al que califica de “arcaico” (Habermas, 2012, citado en Joas, 2023, p. 163 
; una “experiencia arcaica”, que puede conservarse en las prácticas rituales 
donde se vive la “dependencia del poderoso colectivo”, aunque transforma-
da y cerrada para los “no creyentes de la modernidad”, según los términos 
secularizadores en los que queda la concepción habermasiana del rito, to-
mada de Durkheim. 

Ante esta deriva secularizadora de lo que significan el rito y la sacralidad, 
Joas propone una revisión de la teoría de la acción y no conformarse con 
la fórmula reductora de la “lingüistización” de lo sagrado, no solo por el 
posible papel impulsor del rito en la aparición del lenguaje (Bellah, 2017), 
sino sobre todo ante la persistencia del rito y de los procesos de sacralización 
en la vida moderna y contemporánea. La propuesta de una concepción más 
adecuada de la acción y de la experiencia humanas, por parte de Joas, servirá 
para comprobar si es posible aceptar sin más que el rito sea algo arcaico, 
propio de un estadio superado en la evolución hacia el discurso racional, o 
si más bien existen otras formas de acción y comunicación humanas, como 
el juego y el rito (Joas, 2013), donde se vive la creatividad y  tiene su raíz la 
formación de ideales.  

2. Nueva teoría de la acción que incorpora la sacralización y la forma-
ción de ideales 

Veamos, entonces, la concepción de la acción y de la experiencia que está en 
la base de la innovadora teoría de la sacralización que propone Joas (2023, 
pp. 429-432), y con la que se enfrenta a la narrativa secularizadora del des-
encantamiento. 



84   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Un efecto de la ciencia moderna en el proceso de desencantamiento consiste 
en proporcionar una imagen del mundo como mecanismo causal en la que 
las categorías morales se quedan fuera y se hacen ininteligibles. Emerge, 
entonces, un pensamiento dualista o al menos una fuerte tensión entre el 
conocimiento racional empírico del mundo como mecanismo causal y la ac-
ción humana con sentido ético, a partir de la propia experiencia de la libertad 
moral. Se impone la necesidad de reflexionar sobre el concepto de acción 
humana y sobre si el conocimiento del mundo cultural ha de estar sometido 
también, como el natural, a la “objetividad” de las relaciones causales, o bien 
es necesario abrirse a otros fenómenos propios de la subjetividad humana 
y del sentido ético de la vida. Como consecuencia derivada de esta nueva 
imagen moderna del mundo —mediante la creciente racionalización y el des-
encantamiento— se produce no solo una tensión entre ciencia y ética, sino 
también un conflicto entre ciencia y religión (Weber, 1983,1996). 

Lo decisivo será saber si el presunto “destino de nuestro tiempo, racionaliza-
do … y, sobre todo, desencantador del mundo” (Weber, 1996, p. 229), exclu-
ye o hace prácticamente imposible la dinámica de la formación de ideales. Y 
esto se juega, en último término, en la concepción que se tenga de la acción 
humana.

La sociología histórica de carácter genealógico remite principalmente a una 
teoría de la acción que rebasa los estrechos modelos de la acción racional y 
que incorpora la dinámica de las continuas sacralizaciones y el hecho de la 
formación de ideales (Joas, 2011); por tanto, en vez de situarse en la perspec-
tiva unilateral de la secularización, analiza la interacción de sacralizaciones 
y desacralizaciones, así como el posible “aprendizaje” que se genera a través 
de la historia. Mientras que en la perspectiva habermasiana este aprendizaje 
se produce principalmente a través de una racionalización, capaz de traducir 
contenidos religiosos en formas asumibles por la razón secular gracias a una 
especie de interacción por “ósmosis semántica” de los conceptos entre el 
saber y la fe (Habermas, 2019), entendemos que, en la perspectiva de Joas, 
se rebasa el marco de la racionalización discursivo-argumentativa de los par-
ticipantes en un diálogo. Así, se pretende llegar a las raíces experienciales y 
valorativas de la vida religiosa de los creyentes, a sus vivencias como parti-
cipantes en la comunidad de fe, que alimentan experiencialmente la interac-
ción cognitiva con los no creyentes en el espacio público. 

En lo que podría caracterizarse como su hermenéutica antropológica, Joas 
(2023) encuentra el hecho innegable de la formación de ideales como “fun-
damento incontrovertido para una comprensión adecuada de la religión” (p. 



JESÚS CONILL   85

425). Lo que señala Joas, remitiendo al estudio de la era axial, es que la in-
tensificación de la reflexividad en la que algo es concebido como “sagrado” 
lleva —más allá del nivel de la sacralización prerreflexiva— a “ideales” que 
se elevan por encima de toda realidad terrena y se convierten en criterio nor-
mativo. De este modo, se revela el hecho de que los humanos se abren a una 
idea de “trascendencia” que rebasa toda sacralidad intramundana (p. 426).

El punto de partida aquí es, pues, “el hecho de la sacralización o de la for-
mación de ideales”. Pero a continuación, es necesario preguntar por las con-
diciones de posibilidad de tal hecho, un planteamiento en el que convergen 
el método transcendental, el pragmatismo, el historicismo y —a mi juicio— 
también la hermenéutica (Apel, 1985; Gadamer, 1977). El primer paso que se 
debe dar para esbozar la teoría de la sacralización que propone Joas consiste 
en una teoría de la acción humana y de la experiencia que se vive en ella. Joas 
recurre al pragmatismo, inicialmente de Mead y luego al de Peirce, Dewey y 
James, y caracteriza su aportación como “la creatividad de la acción” propia 
de toda acción humana (Joas, 2013). En esta concepción pragmatista de la 
acción se abandona o desplaza el esquema de medios y fines, para abrirse a 
la consideración de otras formas de acción que han sido marginadas, como 
el juego y el rito. 

El juego adquiere una especial relevancia en este contexto del pragmatismo 
(Dewey y Mead), porque escenifica la búsqueda de la solución creativa de 
los problemas y fomenta la capacidad de los humanos de interactuar lúdica 
y experimentalmente con el mundo. En el juego se experimenta la vivencia 
de un sentido intrínseco que resulta satisfactorio en sí mismo. El estudio del 
fenómeno del juego ha ocupado un lugar destacado también en otros clási-
cos como Ortega y Gasset (2004, 2006a, 2006b, 2007), Huizinga (1998), 
Wittgenstein (1988), y la hermenéutica, por ejemplo, de Gadamer (1977), 
así como en sus correspondientes precedentes, y ha adquirido renovada rele-
vancia en el actual desarrollo de la filosofía del deporte y del “jugar a juegos” 
(López Frías, 2020, 2024; Suits, 2024). 

Por su afinidad con el juego como modo de acción humana, se tendría que 
investigar también el “juego sagrado”, al menos desde la era axial hasta la ac-
tualidad. En este punto resulta relevante el tratamiento del tema que presenta 
Huizinga en su ya clásico libro Homo ludens, como muestra el siguiente 
texto que luego sería citado por el propio Joas: 

Los que participan en el culto están convencidos de que la acción realiza 
una salvación y procuran un orden de las cosas que es superior al orden 



86   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

corriente en que viven. Sin embargo, la realización mediante representa-
ción lleva también, en todos sus aspectos, los caracteres formales del jue-
go. Se «juega», se lleva a cabo la representación, dentro de un campo de 
juego propio, efectivamente delimitado como fiesta, es decir, con alegría y 
libertad. Para ello se ha creado un mundo de temporada. Su efecto no cesa 
con el término del juego, sino que su esplendor ilumina el mundo de todos 
los días y proporciona al grupo que ha celebrado la fiesta, seguridad, orden 
y bienestar, hasta que vuelve de nuevo [sic] la temporada de los juegos 
sagrados. (Huizinga, 1998, pp. 52-53)

En este modelo de la acción como juego, y no en la acción comunicativa, es 
donde Joas (2023) cree encontrar el posible “enlace entre el pragmatismo y la 
tardía teoría de la religión de Durkheim” (p. 432), puesto que, en el modelo 
racionalizador de la acción comunicativa al estilo de Habermas, se tiende a 
sustituir —por “arcaico”— el rito y la sacralidad por el debate y la justifica-
ción racional. Por tanto, si se pretende comprender adecuadamente el juego 
y el rito como fenómenos humanos, lo que se requiere es una revisión más 
radical de los modelos de la acción humana. Aunque, a mi juicio, no es ne-
cesario entenderlos como “formas no racionales de comunicación humana” 
(Joas, 2023, p. 164), ¿o es que se debe situar la creatividad humana com-
pletamente fuera del ámbito racional? De este modo, la concepción de una 
razón experiencial y sentiente, vital, poética y cordial (Conill, 2006, 2019, 
2021; Cortina, 1986, 2007) podría englobar más adecuadamente los fenóme-
nos creativos de las diversas actividades humanas, que probablemente son 
los que incluso hacen emerger el lenguaje humano y la creación de símbolos. 

Precisamente en esta dimensión experiencial de la acción y de la razón es 
donde cabe situar la experiencia de “autotrascendencia” a la que nos conduce 
la reflexión ulterior del propio Joas en su esbozo de una teoría de la sacrali-
zación. Según su explicación, se trata de “experiencias” que manifiestan una 
dimensión pasiva y tienen que ver con el “hecho” de que personas o ideales 
“se apoderan de uno” y al mismo tiempo vivifican las capacidades de acción 
humana (2023). Llaman la atención los términos empleados en esta explica-
ción de la autotrascendencia por su semejanza con los que encontramos en el 
análisis de la religación en Zubiri (1987, 2012) y Gracia (1986). Y, a su vez, 
resulta curioso que Joas remita como ejemplo de este fenómeno al “redes-
cubrimiento de Dionisos” en Nietzsche, como si la recuperación de lo dioni-
síaco pudiera presentarse como “la solución a las aporías de la modernidad”. 
Aun cuando con esta alusión solo pretende mostrar que la teoría del rito de 
Durkheim “se mueve enteramente en el mismo terreno”, es decir, en el nivel 



JESÚS CONILL   87

de “las fuerzas sociales de ligadura” y de “la revitalización de individuos y 
colectivos mediante experiencias de autodeslimitación” (Joas, 2023, p. 436). 

De todos modos, no se debe olvidar que el objetivo de Joas es presentar 
una teoría de la sacralización a partir de la acción humana en la que se vive 
la experiencia de la autotrascendencia. Al estar “subyugado” en esta expe-
riencia (deslimitación o autodesbordamiento), se siente afectivamente una 
“fuerza vinculante prerreflexiva, cuyo vigor supera el de toda experiencia 
diaria” (2023, p. 438); esto es lo que Durkheim denomina “sagrado”. Son las 
experiencias de autotrascendencia las que conducen a lo sagrado, de manera 
que se atribuye la cualidad de “sagrado” a las “fuerzas subyugadoras”, que 
no necesariamente se identifican con el bien, ni con ninguno de los compo-
nentes del orden de los transcendentales clásicos, sino que —a mi juicio— se 
deberían correlacionar con la dimensión del poder. De ahí que no haya que 
identificar el proceso de sacralización con el de formación de ideales, ya que 
este requiere una “eticización” de lo sagrado.

Esta experiencia de autotrascendencia que acontece en la acción humana re-
quiere interpretación. Y es aquí donde se detecta un déficit “hermenéutico” 
o “semiótico” en la psicología de la religión de James y en la sociología de 
la religión de Durkheim, en las que se inspira Joas. Por lo tanto, es necesario 
recurrir a la tradición hermenéutica, al menos desde Wilhelm Dilthey, y apro-
vechar aportaciones como, por ejemplo, el análisis del proceso articulador 
de la experiencia según Charles Taylor (1985). Pero, como la concepción 
tayloriana de la “articulación” se centra en el lenguaje, es necesario emplear 
otras versiones de la hermenéutica que estén ligadas, por ejemplo, al prag-
matismo y a la semiótica, y que tengan en cuenta otros sistemas de signos 
no lingüísticos, como los corporales. Incluso en el mismo nivel del lenguaje, 
más allá del estilo discursivo-argumentativo, existen otras formas de articu-
lación mediante la creatividad narrativa y la poetización. Este enfoque de las 
hermenéuticas ampliadas con sentido pragmático y semiótico vale también 
para las experiencias de autotrascendencia, que precisan de una articulación 
mediante simbolizaciones de lo que intentan representar (Jung, 1999, 2009). 

Lo que propone Joas (2023), por esta vía hermenéutica ampliada, es prestar 
atención a las experiencias vividas que llevan a la atribución de la cualidad de 
sacralidad, a pesar de que también esta palabra sea objeto de disputas termi-
nológicas. En este sentido, Joas utiliza el término sacralidad para designar la 
cualidad que resulta de las experiencias de autotrascendencia, incluso en los 
casos de sacralidad no religiosa; pues, a su juicio, en la línea de Durkheim, 
hay que distinguir entre lo sacral y lo religioso. Esta distinción le permite a 



88   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Joas no afirmar la universalidad antropológica de la religión, pero sí la de las 
experiencias de “autotrascendencia” y de las correspondientes atribuciones 
de sacralidad, en el ámbito de su concepción experiencial de la acción y de la 
interpretación articulada de tales experiencias mediante simbolizaciones. Es 
de interés señalar que también Zubiri (1987, 2012) establece esta distinción 
entre lo sagrado y lo religioso al hilo de su análisis de la “religación”, aunque 
con un significado diferente, en la medida en que en la religación acontece 
la experiencia radical del poder de lo real, que también tendría un alcance 
universal. 

Llama la atención que Joas considere justificado hablar del “poder de lo sa-
grado” a partir de la consideración de estas experiencias y de los vínculos 
que brotan de ellas, porque es ahí donde se encuentra la raíz de la fuerza vital 
para controlar nuestros deseos y necesidades inmediatas, el posible sacrificio 
de la comodidad y el sentido orientador de la existencia, en la medida en 
que confiamos en “un orden que nos sustenta” y nos sentimos vinculados a 
una sacralidad, ya sea de carácter religioso o secular. El poder de lo sagrado 
y la atracción de los ideales que experimentamos en la vida, junto con otras 
formas de poder, ponen de relieve que este fenómeno constituye un elemento 
radical e ineludible de la acción humana. Por tanto, lo decisivo son las sacra-
lizaciones —sean reflexivas o prerreflexivas, religiosas o seculares—, no la 
secularización. 

3. Teoría de la sacralización y de la formación de ideales para compren-
der científica y filosóficamente la religión

Para comprender la religión desde la experiencia histórica, situada y mediada 
por los signos y el cuerpo en las prácticas rituales, Joas cuenta con las meto-
dologías de investigación tanto de Ernst Troeltsch como de Max Weber, en 
las que se propone concebir los procesos sociales en categorías propias de la 
acción humana. Lo que Joas (2023) considera central en su planteamiento, a 
partir de la metodología de Troeltsch, consiste en tomar como punto de par-
tida el “hecho de la formación de ideales”, el hecho de que “en la vida histó-
rico-social surgen por necesidad ideales” (p. 172); pero este punto de partida 
requiere, a continuación, reflexionar genealógicamente sobre los procesos 
por los que se generan tales ideales, para comprender su significado y valor. 

En este ámbito de la sociología contemporánea de la religión se debe des-
tacar especialmente el meritorio trabajo de Joas, debido a su fecunda tarea 
por recuperar el procedimiento metodológico de la sociología histórica de 



JESÚS CONILL   89

Troeltsch, puesto que sirve para superar las presuntas explicaciones mate-
rialistas e ideológicas de la acción humana. Pero también aporta una cierta 
alternativa a la famosa concepción sociológica de Weber, pues este se guía 
principalmente por un modelo de “acción racional” inspirado en la economía 
y, en cambio, Troeltsch se orienta según una concepción de la acción que 
algunos han denominado “expresivista” (Joas, 2023, p. 181) y que resulta 
más adecuada para estudiar la fuerza innovadora del fenómeno religioso y la 
formación de ideales. Se trata de un método para estudiar la experiencia re-
ligiosa “sin prejuicios a favor ni en contra” de la religión, superador tanto de 
la apologética como del secularismo, que cabe considerar, a mi juicio, como 
una cierta hermeneutización de la sociología histórica. Porque más allá de 
que cuenta con las aportaciones de la psicología y la historia para conocer las 
condiciones en las que se vive la experiencia religiosa (al igual que William 
James y Wilhelm Dilthey), la psicología y la historiografía le resultan insufi-
cientes para comprender el sentido de las representaciones, simbolizaciones 
y pretensiones de validez que involucra el fenómeno religioso. 

El método de Troeltsch, recuperado por Joas, no absolutiza la historia, sino 
que atiende a las contingencias, aunque tampoco se conforma con ellas en 
la medida en que se abre a las pretensiones nunca plenamente cumplidas de 
los ideales que proclama una religión, como por ejemplo el cristianismo. Ni 
los efectos sociales de un fenómeno como la religión, ni la reconstrucción 
histórica de su génesis son lo único ni lo determinante; faltaría la “pregunta 
contrafáctica” por la justificación del nuevo orden ideal que presenta la in-
novación histórica de una religión, que en ocasiones se ha entendido inde-
bidamente como si fuera una utopía social. A mi juicio, sería más apropiado 
entender este método como una forma de hermenéutica crítica, en la medida 
en que tiene en cuenta no solo la dimensión de la facticidad, sino también la 
idealidad con su función crítica, regulativa, inspiradora y orientadora de la 
vida (Conill, 2006). 

Este método de la sociología histórica de Troeltsch es de especial relevancia 
para la autocomprensión de la religión, frente a la narrativa del desencan-
tamiento y la teoría de la secularización propuestas por Weber. Entre otras 
cosas, porque es capaz de enfocarse en las dos dimensiones de la experien-
cia religiosa, la externa (objetivable) y la interna (personal), vivida en la 
“mística” de un modo más adecuado que Weber e incluso que Habermas, 
y para lo que, según mi criterio, hubiese sido útil contar también con las 
perspectivas renovadas y actualizadas de Nietzsche (1990), Conill (1997) y 
Bergson (1996). Sobre todo, en la medida en que el modelo metodológico 



90   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

de Troeltsch conduce a una genealogía de la religión (cristiana) y su todavía 
posible vitalidad actual. 

De todos modos, por lo que se refiere a la secularización, conviene precisar 
que Habermas sigue a Weber en su concepción del desencantamiento secula-
rizador, pero no en su deriva secularista, pues más bien propone una sociedad 
y ciudadanía postsecular(istas); y, a su vez, con respecto a las posibles versio-
nes del método genealógico, se entiende que la genealogía de Habermas no 
puede calificarse de “destructiva”, sino que también se podría definir como 
“afirmativa”, como la que propone Joas, en la medida en que reconstruye el 
trasfondo religioso de la razón comunicativa; aunque sea de diversa índole. 
Esto se debe a que tiene una tendencia preponderantemente racionalizadora 
y sesgada por un modelo de racionalidad discursivo-argumentativa, que, a mi 
juicio, se debe  completar teniendo en cuenta otras dimensiones operantes en 
una razón comunicativa más experiencial, vital y cordial (Conill, 2006, 2019, 
2021; Cortina, 1986, 2001, 2007). 

Aprovechando el enfoque de Troeltsch, que pone de relieve las continuas sa-
cralizaciones y desacralizaciones que se producen en la historia, Joas (2024) 
propone una alternativa al influyente relato del desencantamiento de Weber, 
porque lo considera profundamente problemático y basado en una “equivo-
cidad conceptual” (p. 210) que lo hace inservible para analizar importantes 
innovaciones históricas, y de ahí que Joas (2023) proponga explícitamente 
despedirse de la narrativa weberiana del desencantamiento (p. 281). 

Ahora bien, el desencantamiento no significa la pérdida del sentido de la 
existencia ni de la acción humana. Por este motivo, resulta necesario superar 
el concepto de desencantamiento como diagnóstico cultural de la falta de 
sentido y de la experiencia del nihilismo. La crisis de sentido no destruye la 
posibilidad de guiarse por ideales, pero la formación de ideales se pierde en 
la narrativa weberiana que prefija un desencantamiento progresivo. Es cierto 
que el desencantamiento conduce a una crisis de sentido, pero como parte 
de un proceso de racionalización que implica un nuevo orden, aun cuando 
el concepto de racionalización es muy “ambiguo” y, en la medida en que se 
asimila a la racionalidad con arreglo a fines, no sirve para entender lo que 
constituye la experiencia de la sacralidad. 

Solo mediante la posibilidad de hermeneutizar y pragmatizar a Weber supe-
rando su naturalismo, se podría  corregir uno de los defectos de la metáfo-
ra weberiana del desencantamiento, al percatarnos de que su enfoque parte 
del presupuesto de un “encantamiento” previo, puesto que solo se puede ser 



JESÚS CONILL   91

“desencantado” si antes se ha estado “encantado”. Pero no se puede con-
siderar “encantado” a quien vive en un mundo que no se reduce a hechos, 
sino que está cargado de significado y valor; pues la relación del hombre 
con el mundo no es “naturalista”, sino que está mediada semiótica y simbó-
licamente desde su corporalidad, como queda demostrado en la constitución 
prerreflexiva del sentido en el mundo de la vida. Resulta pertinente añadir 
que tampoco se debería confundir el presunto fenómeno cultural del “encan-
tamiento” con la experiencia de la “religación” en la concepción zubiriana de 
la inteligencia sentiente. 

Por consiguiente, según Joas (2023), para entender adecuadamente la posible 
pervivencia de la religión en la sociedad moderna y en la experiencia de la 
sacralidad,  es necesario distinguirla tanto de lo trascendente como de lo reli-
gioso —puesto que no son sinónimos—, y desvelar la relevancia de algunas 
vivencias o experiencias religiosas en la génesis del universalismo moral. A 
partir de la religión vivida se han producido nuevas formas de sacralización 
y ritualización, tanto religiosas como seculares, lo cual invalida el intento de 
describir el mundo moderno y contemporáneo como resultado del desencan-
tamiento. En este sentido, persisten las sacralizaciones religiosas y seculares, 
así como la formación de ideales.

Es por lo que hoy en día se ha vuelto muy conveniente para varios autores 
(entre los que significativamente se encuentran Joas, Taylor y Habermas) 
recuperar los estudios sobre la era axial, entendida como cesura en la historia 
de las religiones y de las sacralizaciones, que tiene la virtualidad añadida de 
aportar un punto de vista que permite destacar el poder de lo sagrado. La 
investigación sobre la evolución de las religiones desde la perspectiva de lo 
que significa la era axial, recuperando el ya clásico estudio de Karl Jaspers 
(2017), originalmente publicado en 1949, y sus precedentes, se ha converti-
do en uno de los campos más florecientes de las ciencias sociales históricas. 
Este enfoque en el estudio de la historia de las religiones muestra que se han 
producido innovaciones, como la idea de “trascendencia” entendida como 
sacralidad reflexiva, y niveles históricamente nuevos del poder de lo sagrado 
(Joas, 2023, p. 300). 

A partir de los estudios de la era axial, Jaspers habría querido constatar un 
“hecho” asumible por todos y capaz de posibilitar un entendimiento, a pesar 
de las diferencias incluso en “puntos de vista últimos”, en virtud de algunos 
vínculos, valores y experiencias comunes que se viven y sienten más allá del 
nivel estrictamente discursivo y argumentativo de la racionalidad. En esta 
línea, el giro axial constituye una base para una apertura a formulaciones 



92   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

religiosas y no religiosas de universalismo moral. Según Joas (2023), Jaspers 
superaría el relativismo histórico por esta vía, sin aceptar que “las pretensio-
nes de validez universales [no] se fundan en la «razón» como tal, sino que 
proceden de una historia contingente que, sin embargo, no es irrelevante para 
su validez” (p. 308). No queda claro aquí si esta forma de superar el histori-
cismo es la que Joas acepta sin más o si solo constituye “un impulso” para 
la posterior formulación de su sociología histórica en clave genealógica, en 
la que la relación entre las contingencias y las pretensiones de validez de la 
razón se resuelven más adecuadamente, por ejemplo, en la “conclusión nor-
mativa”, donde confiesa que su tesis de una cesura fundamental en la historia 
de las religiones está dirigida “por el supuesto de que el universalismo moral 
es, por principio, superior al particularismo moral” y por la “sacralidad de la 
persona” (Joas, 2023, pp. 490-492).  

En su exposición de la era axial como la cesura decisiva en la historia uni-
versal, Jaspers se refiere a la concepción hegeliana de “eje”, que remitiría a 
la idea de Dios como “espíritu”, donde la autoconciencia se ha elevado hasta 
el orden fundamental de la libertad. Esta innovación histórica ha sido de-
nominada como “era profética”, “era sincrónica”, “revolución moral”, “era 
de crítica”, “era de trascendencia”, y también se ha hecho hincapié en el 
“universalismo moral”, la “reflexividad” y la “simbolicidad”. Sin embargo, 
sea cual sea la caracterización de la era axial, lo más significativo radica en 
si la relación con ella se entiende en términos de “superación y sustitución” 
(Habermas, 1976, 2019) o de “adición e integración” (Bellah, 2017). Pues en 
ella se dilucida si la innovación de la era axial queda supeditada a un modo 
estandarizado de entender el racionalismo occidental o si se ha logrado una 
interpretación liberada de esa influyente narrativa, como en la perspectiva 
sociológica de la religión de Robert Bellah (2017), según la cual “nunca se 
pierde nada”. En este sentido, lo innovador de la era axial no queda sustituido 
por completo, sino que pervive en los ritos y los mitos, igual que en las sa-
cralizaciones y en la formación de ideales, según la sugerente interpretación 
de Joas (2023). 

Entre las innovaciones de la era axial se destacan la idea de trascendencia 
y un potencial crítico del poder, que provocaron persecuciones y hasta la 
muerte de profetas y disidentes; aunque también se ha desarrollado una ca-
pacidad acomodaticia a las condiciones sociales, políticas y económicas, e 
incluso ideologías legitimadoras del poder. Las sacralizaciones han servido 
tanto para apoyar el poder como para oponerle resistencia. En cualquier caso, 
el enlace entre religión y poder, al que presta especial atención Bellah (2017), 



JESÚS CONILL   93

reconduce a la “reflexivización de lo sagrado” como la característica destaca-
da de la era axial. En lugar de sustituir “trascendencia” por “reflexivización”, 
Joas (2023) propone comprender la trascendencia como “reflexivización de 
lo sacro” (p. 356). Desde su perspectiva, la idea de trascendencia es producto 
de una reflexión sobre el origen de la sacralidad y con ella se cree llegar a la 
raíz de “la experiencia de la indisponibilidad de lo sagrado”. 

En la medida en que la idea de trascendencia es producto de una “cultura 
de la reflexión”, se requiere establecer una distinción entre la sacralidad re-
flexiva y la experimentada prerreflexivamente. Para esclarecerla es preciso 
distinguir diferentes niveles de semioticidad y atender especialmente al sur-
gimiento de las simbolizaciones. Tampoco aquí las formas menos reflexivas 
de la sacralidad son sustituidas por las más reflexionadas, aun cuando sí que-
dan modificadas, por ejemplo, mediante la idea de trascendencia. Esta com-
prensión de la religión apoyada sobre una concepción semiótica del hombre 
cuenta con precedentes en Schleiermacher, Peirce y Royce, y ha sido prose-
guida por Deuser (2009), quien al destacar la noción de “lo incondicionado” 
complementa, a mi juicio, la anteriormente aludida “experiencia de la indis-
ponibilidad de lo sagrado”. 

La crítica de Joas a Weber se centra en los conceptos para diagnosticar los 
procesos de modernización (desencantamiento, racionalización y diferen-
ciación funcional de esferas de valor), porque los considera “peligrosos” y 
perjudiciales para comprender la religión, en la medida en que “despistan” a 
los sociólogos, como en el caso de la secularización, que al involucrar una re-
lación causal entre esta y la modernización, fomenta la idea de una “moder-
nidad sin religión”. En cambio, Joas (2023) aprovecha la obra de Durkheim 
para impulsar una teoría de la sacralización y de la formación de ideales. 

El enfoque de Max Weber (1983) se centra en la racionalización de la reli-
gión, en el sentido de una evolución hacia el universalismo moral, e incita a 
buscar equivalentes funcionales de la religión en las sociedades modernas. 
De un modo semejante procede Habermas, a quien el propio Joas (1984) atri-
buye el intento más “ambicioso de enlazar con Weber” (pp. 144-176). Pero 
lo que ocurre es que la noción de racionalidad comunicativa de Habermas, 
por un lado, difiere de la de Weber y, por otro, es objeto de una confrontación 
por parte de Joas (1997, pp. 274-291). Por consiguiente, para Joas, es proble-
mático enlazar con la comprensión weberiana de la racionalización, sea en 
la versión que sea, si bien le parece aceptable, en un principio, entender que 
la cesura principal en la historia de las religiones haya surgido con una ética 
religiosa universalista como resultado de una racionalización de la religión.



94   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Lo decisivo en Weber consiste en las diversas “relaciones de tensión” a las 
que induce la racionalización: 1) entre lo sagrado y lo profano, 2) entre uni-
versalismo y particularismo, 3) entre los valores del universalismo moral y 
la racionalidad instrumental, y 4) entre las diversas fuentes de la experiencia 
de autotrascendencia, así como entre las sacralizaciones. Sin embargo, aquí 
el reproche de Joas es claro: no son apropiados los términos “racionalidad” 
y “racionalización” para caracterizar estas relaciones de tensión, porque se 
trata de procesos diferentes; por tanto, propone liberarse del restrictivo con-
cepto de racionalización para designar a las presuntas racionalizaciones es-
pecíficas de las diferenciadas esferas de valor. Así pues, el intento de explicar 
la secularización por desencantamiento, diferenciación y racionalización en 
la modernidad fracasa a la vista de que el proceso radical y decisivo consiste 
en sacralizaciones y formación de ideales. 

A modo de conclusión

Lo que he considerado una peculiar hermenéutica genealógica de la secu-
larización, a través de la crítica de Joas a las racionalizaciones de Weber y 
Habermas, permite superar el entramado conceptual weberiano en torno al 
desencantamiento del mundo y abrir un nuevo horizonte para la filosofía de 
la religión o la teoría de la religión en los términos de Joas (2024), tal como 
expone en su libro El hechizo de la libertad, que lleva precisamente como 
subtítulo La teoría de la religión después de Hegel y Nietzsche. Se confirma 
aquí que la filosofía social no puede prescindir de la teoría de la religión. Lo 
que ocurre es que el camino de Hegel es un “callejón sin salida”, en el que 
además no hay vuelta atrás. En este sentido, es necesario lograr una transfor-
mación adecuada de los métodos filosóficos para pensar la realidad histórica 
y la vida social y, por lo tanto, también para abordar la religión, superando 
tanto la generalizada interpretación secularizadora de la modernidad como su 
radicalización secularista. 

Joas se propone transformar la concepción filosófico-histórica de Hegel 
mediante una genealogía histórica y global del universalismo moral y a tal 
efecto ha afrontado lo que considera el reto más radical: “el desafío de Niet-
zsche” (Joas, 1997, pp. 41-57), que ya para Troeltsch constituía, en palabras 
de Joas, “la mayor revolución en las humanidades de la época” (Joas, 2024, 
pp. 585-590). Un aspecto crucial de este desafío consiste en enfrentarse a la 
pregunta por el surgimiento de los valores, que tiene dos vertientes: 1) la ten-
dencia a la subjetivización del valor, y 2) la radicalización que plantea Niet-



JESÚS CONILL   95

zsche más allá de la “subjetividad” de los valores, a saber: la cuestión de su 
“contingencia” histórica, que desde el inicio parece tener un efecto liberador 
con respecto a la moral tradicional con fundamento religioso. 

La gran aportación de Nietzsche consiste en su método genealógico, que 
Joas dice asumir, aunque en un sentido positivo y constructivo, con su “ge-
nealogía afirmativa”. Este nuevo método filosófico nietzscheano se aplica, 
en nuestro contexto, a “cómo se fabrican ideales” (Nietzsche, 1978, p. 53) 
hasta llegar a la raíz; al poder de crear valores. Sin embargo, Joas considera 
que se debe “corregir” la tergiversación nietzscheana del proceso de forma-
ción de ideales, para lo cual recurre a la compleja psicología de la religión 
en William James (1986), en concreto, a su tratamiento de la dimensión del 
sobrecogimiento, que a su juicio queda desatendida en Nietzsche. 

Joas propone analizar y entender más adecuadamente las experiencias hu-
manas de las que emanan los vínculos, con los valores y los ideales que nos 
sobrecogen. Por una parte, aun cuando Nietzsche tiene razón al destacar la 
dimensión del poder en todos los procesos de formación de ideales, eso no 
debe conducir necesariamente a reducir lo sagrado y los ideales a la cuestión 
del poder (Joas, 2024, p. 590). Por otra parte, la psicología nietzscheana del 
resentimiento, aunque tiene sagaces observaciones, es muy discutible y pre-
supone una incomprensión prejuiciosa de la idea cristiana del amor (Scheler, 
1993). 

De todos modos, el intento de Weber y Troeltsch —en el que se basa Joas— 
de analizar sociológicamente las cuestiones que plantea Nietzsche, es insu-
ficiente para ofrecer una alternativa constructiva a la teoría de la religión de 
Hegel y Nietzsche. Tampoco basta con someter las provocaciones de Niet-
zsche al “examen de las ciencias empíricas” (Joas, 2024, p. 592), sino que 
—a mi juicio— se requiere un enfoque de auténtica genealogía hermenéutica 
(Conill, 1997, 2021). Además, no resulta convincente la presunta “solución” 
de Troeltsch al problema del “criterio de la valoración histórica” planteado 
radicalmente por Nietzsche, cuando se enuncia que lo consigue adoptando un 
“enfoque empírico” (Joas, 2024, p. 599).

El vigor y validez de la genealogía como método filosófico que dice asumir 
Joas para descubrir la raíz liberadora de la ética cristiana y del universalismo 
moral no consiste en una mera “historiografía” que se limita a atender de un 
modo objetivo las contingencias históricas, sino que en cuanto “genealogía 
afirmativa” constituye más bien una genealogía hermenéutica, que sabe va-
lorar lo que significan las experiencias de sufrimiento y de injusticia en la 



96   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

historia por las que nos sentimos sobrecogidos e interpelados a actuar. Por 
consiguiente, la genealogía no designa una mera “cuestión empírica” (Joas, 
2024, p. 604), sino que conlleva diversas valoraciones e intenciones, sin cuyo 
reconocimiento no se logrará ofrecer el punto de partida más adecuado para 
una nueva teoría de la religión más allá de Hegel y Nietzsche. 

Referencias

Alepuz Cintas, R. (2024). El fenómeno de la secularización en la hermenéutica nihilista 
de Gianni Vattimo [Tesis doctoral, programa de doctorado en Ética y Democracia, 
Universidad de Valencia]. https://hdl.handle.net/10550/103284

Apel, K. -O. (1985). La transformación de la filosofía (vols. 1-2). Taurus.

Bellah, R. N. (2017). La religión en la evolución humana. Del paleolítico a la era axial. 
Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Bergson, H. (1996). Las dos fuentes de la moral y de la religión. Tecnos.

Cassirer, E. (1965). El problema del conocimiento. Fondo de Cultura Económica.

Cassirer, E. (1971). Filosofía de las formas simbólicas I. Fondo de Cultura Económica.

Conill, J. (1996). Teoría de la acción comunicativa como filosofía de la religión. Estu-
dios Filosóficos, 45(128), 55-73. https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/
view/167

Conill, J. (1997). El poder de la mentira. Nietzsche y la política de la transvaloración. 
Tecnos. 

Conill, J. (2006). Ética hermenéutica. Crítica desde la facticidad. Tecnos. 

Conill, J. (2019). Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri. 
Tecnos.

Conill, J. (2021). Nietzsche frente a Habermas. Genealogías de la razón. Tecnos.

Cortina, A. (1986). Ética mínima. Introducción a la filosofía práctica. Tecnos.

Cortina, A. (2001). Alianza y contrato. Política, ética y religión. Trotta. 

Cortina, A. (2007). Ética de la razón cordial. Educar en la ciudadanía en el siglo XXI. 
Ediciones Nobel.

Deuser, H. (2009). Religionsphilosophie. De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110212686

Durkheim, É. (1975). Le problème religieux et la dualité de la nature humaine. En Textes, 
2. Religion, morale, anomie (pp. 23-59). Minuit. 

Durkheim, É. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en 
Australia (y otros escritos sobre religión y conocimiento). Fondo de Cultura Econó-
mica.

https://hdl.handle.net/10550/103284
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://doi.org/10.1515/9783110212686


JESÚS CONILL   97

Durkheim, É. y Mauss, M. (1969). Selbsrezension der «Formes élémentaires». En É. Dur-
kheim, Journal Sociologique (pp. 700-707). Presses Universitaires de France.

Fonti, D. (8-10 de noviembre de 2023). Derechos Humanos y universalismo moral: una 
fundamentación alternativa a partir de la revisión del proceso secularizatorio en Hans 
Joas [Sesión de conferencia]. XVII Coloquio Latinoamericano y XI Coloquio de la 
Red Internacional de Ética del Discurso. XXVIII Jornadas Interdisciplinarias. Funda-
ción ICALA, Buenos Aires, Argentina. 

Gadamer, H. -G. (1977). Verdad y método. Sígueme. 

Gracia, D. (1986). Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri. Labor. 

Habermas, J. (1976). Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Suhrkamp.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Band I: Handlungsrationali-
tät und gesell. Rationalisierung. Band II: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. 
Suhrkamp. 

Habermas, J. (2005). Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Su-
hrkamp. 

Habermas, J. (2012). Mundo de la vida, política y religión. Trotta.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Kons-
tellation von Glauben und Wissen; Band 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses 
über Glauben und Wissen. Suhrkamp. 

Huizinga, J. (1998). Homo ludens. Alianza. 

James, W. (1986). Las variedades de la experiencia religiosa. Estudio de la naturaleza 
humana. Península.

Jaspers, K. (2017). Origen y meta de la historia. Acantilado. 

Joas, H. (1984). Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus. En A. 
Honneth y H. Joas (Eds.), Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas‘ 
»Theorie des kommunikativen Handelns« (pp. 144-176). Suhrkamp. 

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2011). Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. 
Suhrkamp. 

Joas, H. (2013). La creatividad de la acción. Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Joas, H. (2023). El poder de lo sagrado. Una alternativa al relato del desencantamiento. 
Herder.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Jung, M. (1999). Erfahrung und Religion. Grundzüge einer hermeneutisch-pragmatischen 
Religionsphilosophie. Alber.

Jung, M. (2009). Der bewuβte Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. De Gruyter.



98   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

López Frías, F. J. (2020). Ética del deporte. Orígenes, corrientes principales y desafíos 
futuros. En A. Cortina y M. Correa (Eds.), Ética aplicada desde la medicina hasta el 
humor (pp. 239-271). Ediciones UC.

López Frías, F. J. (2024). El desafío de jugar la vida: la propuesta ética de Bernard Suits. 
Hexis. 

Nietzsche, F. (1978). La genealogía de la moral. Alianza.

Nietzsche, F. (1990). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de 
filosofía del conocimiento. Tecnos. 

Nietzsche, F. (2006). Fragmentos póstumos (1885-1889) (vol. IV). Tecnos. 

Ortega y Gasset, J. (2004). El origen deportivo del Estado. En Obras completas. Tomo II 
(1916) (pp. 705-719). Taurus. 

Ortega y Gasset, J. (2006a). Historia como sistema. En Obras completas. Tomo VI  
(1941/1955) (pp. 45-81). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006b). Prólogo a Veinte años de caza mayor del Conde de Yebes. En 
Obras completas, Tomo VI (1941/1955) (pp. 269-333). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2007). El sentido deportivo de la vitalidad. En Obras completas, Tomo 
VII (1902-1925) (pp. 818-834). Taurus. 

Scheler, M. (1993). El resentimiento en la moral. Caparrós Editores. 

Suits, B. (2022). La cigarra. Los juegos, la vida y la utopía. Espíritu Guerrero.

Taylor, C. (1985). Self-Interpreting Animals. Philosophical Papers, 1 45-76. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003

Terrier, J. (2012). „Auch in unserer Zeit werden Götter in den Massen geboren“. Émile 
Durkheims Erklärungsansätze zur Enstehung gesellschaftlicher Ideale in der Moderne. 
Berlin J Soziol, 22, 497-516.  https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

Viale, C. M., Fonti, D. O. y Breuer, M. (2024). Estudio conclusivo: Hans Joas: la libertad 
entre la religión y la teoría social. En H. Joas. El hechizo de la libertad. La teoría de la 
religión después de Hegel y Nietzsche (pp. 607-622). Sal Terrae.

Weber, M. (1983). Ensayos sobre sociología de la religión (vol. 1). Taurus. 

Weber, M. (1996). El político y el científico. Alianza. 

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosóficas. Crítica. 

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. Alianza.

Zubiri, X. (1987). Naturaleza, historia, Dios. Alianza.

Zubiri, X. (2012). El hombre y Dios. Alianza.

https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003
https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y


La evidencia del creyente
La lectura de Hans Joas sobre Max 
Scheler
The Evidence of the Believer
Hans Joas´s Reading Max Scheler
Enrique V. Muñoz Pérez*

* Pontificia Universidad Católica de Chile. Correo electrónico: emunozpe@uc.cl | Código 
ORCID: 0000-0003-1912-1294.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.05

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 99–113
Recibido: 04/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretación reali-
zada por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso más 
allá. Mi objetivo es reflexionar sobre un tópico central —que abordan tanto 
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ¿Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces, 
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno 
en el hombre, tiene un carácter religioso que viene a superar la aproxima-
ción epistemológica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en 
las Investigaciones lógicas. De hecho, este es uno de los tópicos que más 
valora Joas en su interpretación sobre Max Scheler.

Palabras claves: evidencia - creyente - religión - sentimiento



100   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Abstract 

In the present work, I would not like to evaluate whether Joas’s interpre-
tation of Scheler is relevant or fair, but rather go one step further. I seek 
to reflect on a central topic, which both Joas and Scheler address, for any 
believer: evidence. What is evidence for a believer? The approach of the 
present work, then, points out that the evidence in Scheler (2007), espe-
cially in On the Eternal in Man, has a religious character that goes beyond 
Husserl’ (1967) epistemological approach to the concept of “evidence” in 
Logical Investigations. In fact, this is one of the topics that Joas values most 
in his interpretation of Max Scheler.

Keywords: evidence - believer - religion - feeling 

Introducción

Tal parece que la lectura e interpretación del pensamiento de Hegel, 
como diría mi querido amigo y maestro, Luis Mariano de la Maza, 
“goza de buena salud”, tanto por su actualidad como por sus críticas. 

El texto publicado por Hans Joas (2020) titulado Im Bannkreis der Freiheit. 
Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche, traducido a nuestra lengua en 
2024 como El hechizo de la libertad. Teoría de la religión después de Hegel 
y Nietzsche, se inscribe en la segunda línea. Efectivamente, el objetivo de 
Joas es ir más allá de Hegel y pensar la teoría de la religión sin él. Para ello, 
en el mencionado libro, expone varias alternativas como las de Schleierma-
cher, Dilthey u Otto, incluyendo también la de Scheler.

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretación realizada 
por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso más allá. 
Mi objetivo es reflexionar acerca de un tópico central —que abordan tanto 
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ¿Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces, 
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno 
en el hombre, tiene un carácter religioso que viene a superar la aproximación 
epistemológica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en las 
Investigaciones lógicas. De hecho, este es uno de los tópicos que más valora 
Joas en su interpretación sobre Max Scheler. De este modo, la pregunta por 
la evidencia del creyente se vuelve crucial, en un mundo tan marcado por el 
desarrollo científico-tecnológico y, por ende, por un tipo de evidencia funda-
da en la experiencia o en los sentidos. La evidencia del creyente superaría, 
entonces, estos marcos empíricos o lógicos: se trata de un encuentro personal 



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   101

con Dios. Es necesario preguntar, finalmente, por el aporte y la actualidad 
que las reflexiones de Joas y, en el mismo sentido, de Scheler podrían tener 
para el pensamiento sobre la religión, en especial, sobre la religión católica. 
En consecuencia, la presente contribución se dividirá en las siguientes partes: 
1) la evidencia como cumplimiento según Edmund Husserl, 2) la noción de 
evidencia religiosa para Max Scheler, 3) la evaluación de Joas sobre Scheler 
y 4) un comentario final.

1. La evidencia como cumplimiento según Edmund Husserl

Indudablemente abordar la noción de evidencia, en el ámbito fenomenológi-
co, remite a la fundamentación epistemológica realizada por Edmund Hus-
serl (1967) en las Investigaciones lógicas. En esta compleja obra, en la que 
el autor persigue contribuir a la fundamentación definitiva de la filosofía a 
partir de la justificación de la idea de la lógica pura, la evidencia se encuentra 
tratada en el marco de los Prolegómenos y la Sexta Investigación Lógica. 
Para la presente contribución, resultan más relevantes las reflexiones desa-
rrollas por Husserl en esta última. Como es sabido, previamente, en la Quinta 
Investigación Lógica, Husserl da cuenta de temas tan cardinales para la feno-
menología como  “la conciencia como vivencia intencional”, “la materia del 
acto y la representación de base” y “la teoría de juicio”. 

De este modo, en la ya mencionada sexta investigación, Husserl aborda —
como se indica en su título— “Elementos de un esclarecimiento fenomenoló-
gico del conocimiento”. Particularmente, el capítulo 5 de esta investigación 
se denomina “El ideal de adecuación. Evidencia y verdad”. El concepto hus-
serliano de la verdad se articula sobre la distinción entre significación vacía 
y significación impletiva o que plenifica. En la Primera Investigación Lógica 
se establece que lo que determina la significación como tal no es la intuición 
plenificadora de sentido, sino la comprensión, que le da referencia objetiva y 
produce el pensamiento.1

1 En el caso de los Prolegómenos “es preciso distinguir, en consecuencia, dos clases de con-
diciones de la evidencia: a) las reales o naturales, que corresponde investigar a la psicología 
y que expresan las circunstancias empíricas y externas en que un sujeto se percata de la 
rectitud de su juicio, condiciones como la atención, el interés, una cierta frescura espiritual, 
etc. Pero estos principios no son conocimientos exactos o con carácter de ley, sino que son 
vagas universalidades empíricas. Y hay, por otro lado, b) condiciones ideales de la posibili-
dad de la evidencia de un juicio. Las leyes lógicas puras se fundan en el concepto de verdad 
en cuanto unidad ideal frente a una multiplicidad infinita de posibles enunciados idénticos 
de la misma forma y materia” (Anton Mlinar, 2014, p.33).



102   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

La Sexta Investigación Lógica retoma la cuestión acerca del acto constitu-
yente de la significación, relacionándolo de preferencia con la intuición per-
ceptiva. Al expresar una proposición determinada, por ejemplo, “ese perro 
ladra mucho”, hay que reconocer que su acto de significación no reside en 
la percepción. La cuestión es tan sencilla que puede faltar por completo la 
percepción, sin embargo, el oyente puede entender la frase perfectamente. 
Podemos escuchar, precisamente, el ladrido del perro. Con todo, aunque la 
percepción no constituya nunca por sí misma la significación de un enuncia-
do pronunciado sobre su base, contribuye en algo a ella. De este modo en la 
sección 37 de la sexta investigación, que se denomina “La función impletiva 
de la percepción. El ideal del cumplimiento definitivo”, Husserl (1967) sos-
tiene: 

Los actos signitivos forman el grado inferior; carecen de toda plenitud. 
Los actos intuitivos tienen plenitud, pero con diferencias graduales de 
más y de menos, dentro de la esfera de la imaginación. Pero la perfección 
de una imaginación, por grande que sea, presenta una diferencia frente a 
la percepción: no nos da el objeto mismo, ni siquiera en parte; nos da solo 
su imagen, la cual, en cuanto que es imagen, no es nunca la cosa misma. 
Esta la tenemos en la percepción. La percepción ‘da’ el objeto también 
con diversos grados de perfección, en diversos grados de ‘escorzos’. (p. 
439) 

Por ejemplo, la percepción que se nos da de una casa no es total o completa, 
sino que viene dada por partes. Si me paro en el frente de la casa probable-
mente no veré la totalidad de sus cuatro costados, su patio o su parte posterior 
y viceversa. De este modo, esta gradación del cumplimiento conduce a un 
término final en el que toda la intención en su plenitud ha alcanzado una im-
pleción definitiva y última. Así lo sostiene Husserl (1967): “El contenido total 
intuitivo de esta representación final es la suma absoluta de plenitud posible; 
el representante intuitivo es el objeto mismo, tal como este es en sí. Conteni-
do representante y contenido representado son aquí una sola cosa idéntica” 
(p. 441). Cuando esto sucede, se ha producido el ideal de la adaequatio rei 
et intellectus [la adecuación de la cosa al intelecto], esto es, lo objetual está 
“dado” o “presente” exactamente tal y como es intencionado. La evidencia, 
entonces, para Husserl, radica en esta plenitud de la adecuación.  

El autor explica, entonces, que el ideal de la adecuación proporciona en él 
la evidencia, distinguiendo entre un sentido laxo y un sentido estricto de 
evidencia.



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   103

Hablamos de evidencia en un sentido laxo siempre que una intención po-
nente (principalmente una aserción) encuentra su confirmación por medio 
de una percepción correspondiente y plenamente adecuada, aunque esta 
sea una síntesis adecuada de percepciones particulares conectadas. En este 
caso puede hablarse con buen sentido de grados de evidencia.… Pero el 
sentido riguroso de la evidencia, en la crítica del conocimiento, se refiere 
exclusivamente a este último término infranqueable, al acto de esta sínte-
sis de cumplimiento más perfecta, que da a la intención —por ejemplo, a 
la intención judicativa— la absoluta plenitud de contenido, la del objeto 
mismo. El objeto no es meramente mentado, sino dado —en el sentido más 
riguroso— tal como es mentado e identificado con la mención. (Husserl, 
1967, pp. 444-445) 

Agrega Husserl que esto es válido para un objeto individual o uno universal, 
para un objeto en sentido estricto de una situación de hecho. Pero nada dice 
acerca de lo que podríamos denominar el “objeto divino” o “Dios”. 

La pregunta por la evidencia del conocimiento de Dios no se la plantea Hus-
serl en estos textos. De hecho, el siguiente paso es vincular la evidencia con 
la verdad, aquella que no tiene un alcance religioso, sino que es de índole 
epistemológica. Así, Husserl (1967) sostiene que la evidencia misma es el 
acto de coincidencia perfecta y “como toda identificación, es un acto objeti-
vante; su correlato objetivo se llama el ser en el sentido de la verdad, o tam-
bién la verdad.” (p. 445). La verdad es, de este modo, para el autor, la plena 
concordancia entre lo mentado y lo dado como tal. Esta concordancia es 
vivida en la evidencia. Como se indicó al inicio de este apartado, la pregunta 
por la evidencia en el ámbito religioso no está en el horizonte de Husserl, 
sino que su objetivo es otro: la fundamentación de la lógica. Fue necesario 
esperar algunos años para apreciar la manera en la que Scheler trata este tema 
en su obra fundamental sobre la filosofía de la religión.

2. La noción de evidencia religiosa para Max Scheler2

Existe un consenso relativo en torno a que uno de los principales aportes 
fenomenológicos al estudio del acontecimiento religioso es el texto De lo 

2 Parte de este apartado es una versión ampliada y revisada de mi artículo (Muñoz Pérez, 
2023): “Fenomenología y religión después de un siglo: un balance provisional”, publicado 
en Erasmus. Revista para el diálogo intercultural. 



104   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

eterno en el hombre, de Max Scheler, publicado en 1921, un par de décadas 
después que las Investigaciones lógicas, publicadas originalmente en 1901. 
Me concentraré, entonces, en el segundo de los apartados del texto de Sche-
ler, denominado precisamente “Fenomenología esencial de la religión”. No 
obstante, en los prólogos del texto es posible encontrar algunas pistas que 
complementan el mencionado apartado. Una de las primeras cuestiones que 
capta la atención del lector es una frase que expresa lo siguiente: “ni Kant, ni 
Santo Tomás, sino ¡FENOMENOLOGÍA!” (p. 12), en la que Scheler dialoga 
con la filosofía de su época. La cita es un poco larga pero enjundiosa: 

El tratado sobre la religión se vincula sólo débilmente al momento presente. 
Saca a la luz por primera vez algunos frutos de la reflexión sobre la filosofía 
de la religión que ha ocupado al autor desde hace muchos años —los funda-
mentos primeros de la construcción sistemática de una ‘teología natural’. A 
pesar de la esperada protesta, el autor considera que estos fundamentos son 
más seguros que los tradicionales y también los tiene por apropiados para 
ser más profundamente comprendidos y mejor apreciados por el hombre de 
hoy que los sistemas tradicionales de fundamentación de la religión, que 
se apoyan o bien en Tomás de Aquino o en Kant y Schleiermacher.… El 
autor tiene el profundo convencimiento, que no puede fundamentar aquí, 
de que el conocimiento natural de Dios no puede volver a cumplir esta 
tarea unificadora ni sobre el terreno de la filosofía de Tomás de Aquino ni 
sobre el terreno del período filosófico introducido por Kant. Únicamente la 
cumplirá si se libera el núcleo del agustinismo de sus ropajes históricos y 
lo fundamenta de nuevo y más profundamente por medio de una filosofía 
fenomenológica; es decir, de la filosofía que intenta contemplar con mi-
rada limpia los fundamentos esenciales de toda existencia y la libera de 
los cambios que una cultura demasiado enredada ha traído sobre ellos con 
símbolos continuamente renovados. Entonces ella mostrará cada vez más 
claramente aquel contacto inmediato del alma con Dios que San Agustín, 
con los medios del pensamiento neoplatónico junto a la experiencia de su 
gran corazón, se esforzó por percibir y expresar. (Scheler, 2007, p. 12)

Este fragmento nos entrega varias pistas. La primera, es que hay una com-
prensión por parte de Scheler (2007) de la filosofía fenomenológica3, muy en 

3 En el texto De lo eterno en el hombre, se halla también una referencia a la fenomenología 
—que se origina en una crítica a su obra proveniente de sectores anti eclesiásticos— califi-
cada como “una sirvienta o criada para todo”. Ante esto, Scheler responde:  “Aquí hay que 
decir lo siguiente: el método descriptivo —no dirigido a intuición de esencias— de reducir 



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   105

línea con lo dicho por Husserl: la fenomenología es una disciplina filosófi-
ca que busca “contemplar con mirada limpia los fundamentos esenciales de 
toda existencia” (p. 12), las esencias, diríamos, en lenguaje scheleriano. Pero 
también se destaca el recurso a san Agustín y al neoplatonismo; incluso, se 
da a entender que la línea interpretativa se extiende hasta Platón.  Antes de 
desarrollar esta idea, me gustaría trabajar sobre otros aspectos de la fenome-
nología esencial de la religión. Lo primero que caracteriza Scheler (2007) 
son los fines de la mencionada fenomenología:

La fenomenología esencial de la religión tiene tres fines: 1. La óntica esen-
cial de lo ‘divino’, 2. La teoría de las formas de revelación en lo que lo divi-
no se manifiesta y muestra al hombre. 3. La teoría del acto religioso, por el 
cual el hombre se prepara para la recepción del contenido de la revelación 
y mediante el cual lo aprehende en la fe. (p. 99)

A pesar de la enumeración realizada, Scheler (2007) no aborda todos estos 
tópicos, sino que focaliza su interés en el acto religioso: “No es nuestro pro-
pósito desarrollar en este lugar toda la fenomenología de la religión. Nos 
limitaremos en lo esencial a tratar más extensamente del acto religioso” (p. 
101). Posteriormente, el autor abordará el tema de la evidencia del creyente, 
esto es, su relación racional con Dios.

Entonces, ¿qué dice Scheler acerca del acto religioso? En primer lugar, da 
la impresión de que quiere deslindar su investigación de perspectivas que 
fundamentan su relación con Dios en una cierta base o sentimiento empírico 
que, como mostraré más adelante, se ilustran con el caso de Schleiermacher. 
El hombre, a su juicio, posee

innumerables deseos, necesidades y anhelos de algo, cuya existencia psi-
cológica no ofrece la más remota garantía de que tenga que existir también 
algo que pueda satisfacer estos deseos, necesidades o anhelos. De ahí que 
carezca por completo de sentido cualquier teología o metafísica del deseo 
y de la necesidad. (Scheler, 2007, p. 199) 

cualquier sistema de ideas metafísico o religioso (por ejemplo, el budismo, el agustinismo, 
la filosofía de Aristóteles, de Platón o de Schopenhauer) a su contenido de vivencias ‘origi-
nario’, es decir, el método  de hacer de nuevo intuible —reconstructivamente como quien 
dice— lo que parece tardío, derivado, racionalizado, solidificado, volviendo de este modo 
vívido e intuible su sentido originario, es de hecho, como método de la teoría descriptiva de 
la concepción del mundo, ‘una criada para todo’”, (Scheler, 2007, p. 16).



106   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Naturalmente, se plantea aquí la pregunta por el estatuto epistemológico de 
estas cuestiones, por ejemplo, ¿de qué tipo es la relación que se establece 
entre Dios y su creatura? Entre tanto, Scheler caracteriza, a continuación, el 
acto religioso. De nuevo, la cita es larga pero valiosa: 

1° Estos actos pertenecen, según su especie esencial, a la conciencia hu-
mana tan constitutivamente como el pensar, el juzgar, percibir o recordar. 
2° No pertenecen a ella porque es una conciencia humana, en el sentido 
de los rasgos empíricos del hombre y de su acontecer anímico obtenidos 
inductivamente, sino porque es una conciencia finita en general. 3° Los 
actos religiosos no pueden ser ni parecerse a cualquier mero deseo, nece-
sidad o anhelo, porque apuntan intencionalmente a un reino esencial de 
objetos absolutamente distinto de lo que son los tipos de objetos empíricos 
o ideales.… 4° Los actos religiosos ni pueden derivarse psicológico-cau-
salmente, ni tampoco pueden ser concebidos teleológicamente a partir de 
algún tipo de finalidad para el proceso vital; sólo si admite la realidad del 
tipo de objetos al que ellos apuntan, es posible concebir su existencia. Ellos 
muestran al espíritu humano adaptado, dirigido y ordenado a una realidad 
sobrenatural, es decir, a una realidad que es esencialmente distinta de la 
empírico-natural — siendo indiferente cómo cambie históricamente en am-
bas regiones el contenido especial considerado real por los hombres. 5° Los 
actos religiosos obedecen a una legalidad que es autónoma para ellos, que, 
por tanto, no puede ser concebida a partir de la causalidad psíquica empí-
rica [sic] —por más que los actos aparezcan sólo en ciertas constelaciones 
de la vida anímica empírica y en situaciones de la experiencia externa—. 
Con esto también quedan distinguidos esencialmente los actos religiosos 
de todas las necesidades humanas que determinan una producción por la 
fantasía de cosas ficticias. 6° Del mismo modo que los actos religiosos no 
son sucesos psíquicos que se forman y se destruyen en nosotros según leyes 
psíquicas naturales … tampoco son meras variantes o combinaciones de 
otros grupos de actos noéticos intencionales; por ejemplo, lógicos, éticos 
o estéticos.… Él es para ellos más bien una materia dada. (Scheler, 2007, 
pp. 199-200) 

Las ganancias de este fragmento se podrían sintetizar de la siguiente ma-
nera: a) el acto religioso está al mismo nivel que los actos cognitivos como 
el juzgar o el pensar, b) los actos religiosos apuntan a un reino esencial de 
objetos que no son empíricos, c) los actos religiosos apuntan a una realidad 
sobrenatural y, quizás, la más importante para nuestro propósito, d) los actos 



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   107

religiosos tienen valor per se, no son derivaciones de otros actos lógicos, 
éticos o estéticos. Aquí se muestra la fisura entre el pensamiento de Scheler y 
el de Husserl, porque este último difícilmente reconocería el estatuto episte-
mológico de un acto religioso, al menos, en el marco de las Investigaciones 
lógicas. 

Como se sostuvo con anterioridad, el enfoque de análisis de Husserl es lógi-
co y no religioso. Por un lado, su interés —entre otros— es la verdad o fal-
sedad de ciertas proposiciones o enunciados lógicos, no los actos religiosos 
en sí mismos. Por otro lado, también estos fragmentos sobre el acto religioso 
constituyen un preámbulo del tratamiento del Dios personal, marco en el cual 
Scheler tematiza la noción de evidencia. Así, Scheler (2007) plantea que

el camino que hemos seguido hasta ahora para la fundamentación de la 
religión se ha revelado como desviado en algunos puntos de los caminos 
por los que suele marchar actualmente la filosofía y la teología. Por eso, 
dirigiremos nuestra atención a algunos tipos de fundamentación de la re-
ligión que todavía poseen fuerza de atracción en Alemania y en el círculo 
cultural y europeo. (p. 225) 

Esto es lo que el autor desarrolla en el apartado “Acerca de algunos ensayos 
recientes de fundamentación de una religión natural”. Scheler sostiene que es 
necesario distinguir entre religión natural y teología natural. Por la primera, 
Scheler (2007) entiende que 

la religión natural es el conocimiento espontáneo de Dios que puede ad-
quirir toda persona dotada de razón —con absoluta independencia del tipo 
y grado de su formación científica—, y que ciertamente adquiere sin que 
necesariamente tenga plena conciencia reflexiva del camino por el que ad-
quirió ese conocimiento. (p. 226) 

Dicho de otra manera, no es necesario conocer los argumentos filosófico-teo-
lógicos o de la tradición para admitir la existencia de Dios.  En relación a la 
teología natural, añade que se trata de un saber natural sobre Dios, que se 
debe apoyar en la religión natural, es decir, “en una peculiar fuente esen-
cial de intuición y de vivencia de lo divino” (Scheler, 2007, p. 227). De este 
modo, la teología natural se ha de apoyar en la religión natural, así como 
toda ciencia del mundo se debe apoyar en las categorías o formas de ser de 
la concepción natural del mundo. Si lo anterior es correcto, la religión natu-
ral, antes que nada, “debe ser estudiada fenomenológicamente en sus actos 



108   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

y objetos sometidos a leyes esenciales” (Scheler, 2007, p. 227). Así, Scheler 
busca también tener un conocimiento de Dios y de su relación con el mundo. 

Con posterioridad, el autor revisa el desarrollo de la teología y de la filosofía 
desde la época clásica hasta su época. De toda esa revisión, lo que me inte-
resa es el tratamiento que realiza Scheler de Schleiermacher y sus contem-
poráneos acerca de la teoría de la religión. Lo anterior es relevante porque, 
justamente, es el contraste entre Scheler y Schleiermacher lo que más valora 
Joas en su análisis, como expondré más adelante.

De este modo, Scheler (2007) enumera un conjunto de “errores” en los que 
habría incurrido Schleiermacher, a partir de los cuales ha instalado la “fu-
nesta tesis” que enuncia la existencia de una “independencia de la religión 
tanto de la moral como de la ciencia y la filosofía” (p.  243). Algunos de esos 
errores, según Scheler, son: 

1° El primero y más profundo error de Schleiermacher consiste en que a la 
‘intuición’ y ‘sentimiento’, su fuente de conocimiento de lo eterno, no se le 
ocurre asignarle otro objeto que el universo —el universo que, concebido 
como totalidad, produce en el hombre un ‘sentimiento de dependencia ab-
soluta’—. (Scheler, 2007, p. 243) 

El segundo error, agrega, es que se conecta el objeto de la religión al lla-
mado “sentimiento de dependencia absoluta”, no en un enlace intencional, 
cognitivo, sino en uno meramente causal. En este contexto, Scheler cita a 
Rudolf Otto: “El otro error de la definición de Schleiermacher es que descu-
bre sólo una categoría de la valoración religiosa de uno mismo (mejor dicho, 
devaluación) y quiere definir por ella el contenido del sentimiento religioso.” 
(Otto, 1917, citado en Scheler, 2007, p. 244). Sin embargo, Scheler no deja 
de criticar a Otto, porque, a su juicio, incurre en los mismos errores que 
Schleiermacher:

Persevera Otto en el error metódico de Schleiermacher de querer también 
aislar en concreto —es decir, aislar de las relaciones que guardan con todas 
las restantes actividades y contenidos del espíritu— los fenómenos intui-
tivos originarios de la conciencia religiosa … sin tomar en consideración 
el carácter esencialmente colectivo y común de la experiencia religiosa. 
(Scheler, 2007, pp. 244-245) 

Scheler busca, finalmente, destacar que la investigación fenomenológica está 
facultada para tratar lo sobrenatural, lo extrasensible y lo suprasensorial. Es 



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   109

en este marco que aborda la evidencia. El autor comienza, entonces, pre-
guntándose si hay una evidencia para la teología natural y, a su vez, normas 
religiosas de verdad y de valor que le correspondan. Su respuesta es muy 
interesante, como se expone en la siguiente cita: 

El criterio para la verdad y cualquier otro valor cognoscitivo de la religión 
sólo pueden encontrarse a partir de su esencia, no se pueden extraer de nin-
guna esfera extrarreligiosa. Tampoco esto es algo que sólo sea válido para 
la religión. Asimismo, la ética y la estética completas son pura paja, aunque 
se presuponga cualquier inducción y toda posible axiomática puramente 
lógica y óntica, sin una ‘evidencia’ ética y estética, no reducible a nada 
distinto.… Por tanto, la religión posee su último y más elevado criterio 
de conocimiento en el darse en persona del objeto al que está orientado el 
acto religioso —en último término, Dios—, y en la evidencia en la que se 
abre este dar en persona a la conciencia; y se estaría poniendo lo más firme 
sobre lo menos firme si esto se considerara insuficiente.… Sólo es evidente 
que todo ‘creer’ está fundado —objetivamente— en un contemplar; digo 
objetivamente, no, por tanto, de manera que ambos actos tuvieran que per-
tenecer al mismo individuo y conciencia. Así, toda creencia cristiana está 
fundada, en último término, en lo que le fue dado a Cristo saber sobre Dios 
y sobre sí mismo —no en forma de creencia, sino de contemplación—, o 
en lo que de ellos tuvo a bien comunicar a su Iglesia. (Scheler, 2007, pp. 
252-253)

El autor sostiene, entonces, que el criterio de conocimiento de la religión 
estriba en Dios. En definitiva, toda creencia cristiana está fundada en Cristo. 
Nada de esto tiene que ver con la evidencia lógica o epistemológica husser-
liana, cuestión que tendrá presente Joas.

3. La evaluación de Joas sobre Scheler

En El hechizo de la libertad. Teoría de la religión después de Hegel y Nietzs-
che, Hans Joas (2024) busca discutir la tesis sustantiva de que 

hoy no se puede hablar de religión e historia de la religión si no es en re-
lación con las exigencias normativas y la historia de la libertad política, y 
esto tras una fase histórica de globalización creciente.… El discurso sobre 
la creencia, sostengo, ha estado explícita o implícitamente desde el siglo 
XVIII ‘bajo el hechizo de la libertad’. (p. 14) 



110   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Para cumplir con ese objetivo, revisa las tesis de, entre otros, Friedrich 
Schleiermacher, Ernst Troeltsch, Rudolf Otto y William James. También las 
de Max Scheler. A Scheler le dedica el capítulo 4 de la primera parte, denomi-
nado Evidenz oder Evidenzgefühl? [¿Evidencia o sentimiento de evidencia?]. 
El análisis de Joas (2024) sobre Scheler comienza haciendo referencia a que 
este último es “uno de los pocos pensadores europeos de fuste de inicios del 
siglo XX que no fue partidario —o quizás debería decirse víctima— de la así 
llamada tesis de la secularización” (p. 126). Joas sostiene que esta tesis se ha 
discutido extensamente, para luego arribar a la conclusión de que no existiría 
una relación necesaria entre el proceso de modernización y la secularización. 
Joas (2024) destaca, además, que Scheler era un pensador que “tenía oído” 
para la religión e, incluso, lo califica como el nuevo san Agustín, esto es, “un 
renovador fundamental del mensaje de fe en un tiempo de ingentes cambios 
históricos” (p. 129). Scheler es, entonces, uno de los pensadores que más 
lúcidamente reaccionan ante la devastación que produjo la Primera Guerra 
Mundial. Su tarea fue, ni más ni menos, “renovar el mensaje cristiano del 
amor” (Joas, 2024, p. 129). 

Es en este marco que Joas (2024) formula el interrogante central de este 
apartado: “Me pregunto si Scheler logró ir mas allá de una comprensión 
descriptiva del hecho que [sic] la creencia religiosa descansa en sentimien-
tos de evidencia, probando la evidencia de contenidos determinados de la 
fe religiosa, sobre todo de una creencia específica” (p. 130). A la luz de lo 
expuesto anteriormente, mi respuesta es afirmativa. Scheler procura funda-
mentar la evidencia religiosa en la razón. Con todo, revisemos lo que afirma 
Joas al respecto. En primer lugar, sostiene que la filosofía de la religión de 
Scheler es, principalmente, una fenomenología de los actos religiosos que se 
encuentra expuesta en De lo eterno en el hombre, cuestión que desarrollé en 
el apartado anterior.

Un punto donde Joas y Scheler coinciden, y donde marcan una diferencia 
con Scheliermacher, es en que la fe no está fundada necesariamente en un 
sentimiento o en una experiencia: “La esperanza religiosa está destinada a 
algo que nunca hemos experimentado y de lo que sabemos que nunca podría-
mos haber experimentado” (Joas, 2024, p.133). La fe religiosa tiene que ver 
con algo que “el ojo no vio, ni el oído oyó” (1 Cor 2:9), es decir, una certeza 
que no está fundada en ninguna experiencia. 

De esta manera, llegamos al punto decisivo de este apartado. ¿Cómo respon-
de Joas a la pregunta formulada anteriormente, es decir, evidencia o senti-
miento de evidencia? El punto que destaca acerca de Scheler, y que lo dife-



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   111

rencia de otros teóricos de la religión, es lo que Joas denomina “monoteísmo 
personalista”. Scheler, como se explicó en el apartado anterior, subraya como 
fundamento de la fe a la relación personal con Dios, en desmedro de lo que 
se denominaría lo “santo”. De nuevo, tenemos una larga, pero relevante cita: 

Para responder a la pregunta ‘¿evidencia o sentimiento de evidencia?’, a la 
que aquí quiero volver, es decisivo marcar exactamente el límite en que la 
descripción empírica del sentimiento de evidencia del creyente se convier-
te, efectiva o supuestamente, en una prueba de evidencia de los contenidos 
de fe. El problema ya se plantea en la filosofía de la religión de Scheler, 
en particular, en el punto en que define religión. Para Scheler no se trataba 
solo de una fenomenología de la experiencia y la acción religiosas, sino de 
las determinaciones fundamentales de lo divino que se le revelan al cre-
yente en tal experiencia. Scheler no pretendía haber probado la fe cristiana 
como evidente. (Joas, 2024, pp.144-145)  

Y subraya, refiriéndose a Scheler:

que él incluso habría presentado una «prueba de la indemostrabilidad de 
Dios como persona» (331 [304]), ya que precisamente la creencia en un 
Dios personal implicaría que este, como cualquier persona, no podría de-
sarrollarse por cuenta propia, sino solo «mediante un acto libre de autode-
sarrollo» (331 [304]). Pero en la definición de religión aparece en Scheler 
como un rasgo constitutivo la noción de la personalidad de Dios (146, 240 
[201, 311]). (Scheler, citado en Joas, 2024, pp.144-145) 

Así, se distingue notablemente esta definición de los intentos de sus contem-
poráneos —William James, Émile Durkheim, Rudolf Otto, Nathan Söder-
blom y otros— por hacer de lo “sagrado” el rasgo central de la definición. 
Si bien, sostiene Joas, Scheler no ignora los términos de lo “sagrado” o lo 
“santo”, la diferencia con los otros pensadores nombrados es que estos últi-
mos “admiten en su definición de religión también las concepciones de una 
fuerza sagrada no personal o una multitud de dioses personales, Scheler se 
refiere ya en su definición a un monoteísmo personalista” (Joas, 2024, pp. 
145).4 Como he sostenido más arriba, la originalidad de Scheler se encuentra 

4 En este punto, Joas sigue la interpretación de Hanna Hafkesbrink, que se encuentra en su 
artículo Das Problem des religiösen Gegenstandes bei Max Scheler [El problema del objeto 
religioso en Max Scheler]. Según Hafkesbrink, Max Scheler intenta superar el hiato que 
existía entre el catolicismo y la modernidad desde el surgimiento de la encíclica Aeterni 



112   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

justamente en la defensa del monoteísmo personalista del que habla Joas, que 
actúa como fuente de la evidencia del creyente. 

Un comentario final

Los análisis presentados anteriormente pueden parecer hoy de poco valor 
o incluso irrelevantes. Hay algo de razón en ello. En un mundo inserto en 
interrogantes sobre la inteligencia artificial, el cuidado del medioambiente, 
los transhumanismos, las guerras, las nuevas formas de autoritarismo, etc., 
parece que la pregunta por lo que creemos y en lo que creemos se ha vuelto, 
en el mejor de los casos, una cuestión de interés personal. Esta impresión se 
agudiza si agregamos a todo lo anterior los casos de abuso en el ámbito de 
la Iglesia católica, que se han desarrollado en las últimas décadas. Tal parece 
que la pregunta por Dios, por la religión, por la creencia religiosa, por la fe, 
etc., han sido relegadas a los anaqueles o, como mencionamos anteriormente, 
al ámbito de la vida privada.

Sin embargo, una de las cuestiones que, en mayor o menor medida, hemos 
ido apreciando los seres humanos en las primeras décadas del siglo XXI, 
consiste en que, precisamente, los problemas planteados nos llevan de una 
u otra manera a formularnos la pregunta por Dios o por la creencia religio-
sa: ¿qué significa ser humano hoy?, ¿hay algo más allá de la experiencia?, 
¿cómo nos relacionamos con este ser superior que llamamos “Dios”?

Tengo la impresión de que no queremos reducir nuestra existencia humana a 
la vieja pretensión del positivismo, a la contrastación empírica de las hipóte-
sis o teorías. Hay algo más que medidas, información y datos. En ese contex-
to, considero, emerge también la pregunta acerca de en qué creemos y cómo 
lo creemos. Ciertamente, esta pregunta se mueve en un terreno pantanoso, 
porque han surgido una multiplicidad de falsas religiones o creencias que 
se han aprovechado del desgaste de las aproximaciones más tradicionales e 
históricas a la fe.

De esta manera, la lectura a la que nos invita Hans Joas no deja de ser in-
teresante para repensar una teoría de la religión. Particularmente, lo que he 

Patris de León XIII. Según la autora: “Die religionsphilosophische Situation, der sich Max 
Scheler gegenübersah, war bezeichnet durch die äuserste Entfremdung zwischen moder-
ner Philosophie und Katholizismus.” [La situación religioso-filosófica que enfrentó Max 
Scheler se caracterizó por la extrema alienación entre la filosofía moderna y el catolicismo] 
(Hafkesbrink, 1931, p. 145).



ENRIQUE V. MUÑOZ PÉREZ   113

tratado de desarrollar en este breve trabajo, es la idea de que la evidencia del 
creyente va más allá de los enunciados y proposiciones lógicas —como diría 
Husserl—, pero tampoco puede ser reducida a una forma de sentimentalismo 
o estado de ánimo. De este modo, afirmar la creencia en un Dios personal, en 
Jesucristo, es un acto racional que sigue teniendo plena vigencia en la actua-
lidad, como lo sostenía Scheler.

Referencias

Anton Mlinar, I. M. (2014). La evidencia en los Prolegómenos y en las Investigaciones 
lógicas. Primeros aportes para una comprensión modal de la evidencia en Husserl. 
Investigaciones fenomenológicas, (11), 33-56. http://hdl.handle.net/11336/33900   

Haffesbrink, H. (1931). Das Problem des Religiösen Gegenstandes bei Max Scheler. Zeits-
chrift für Systematische Theologie, (8), 145-180.

Husserl, E. (1967). Investigaciones lógicas (vols. 1-2). Revista de Occidente.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzche. 
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Muñoz Pérez, E. V. (2023). Fenomenología y religión después de un siglo: un balance pro-
visional. Erasmus. Revista para el Diálogo Intercultural, 25, 1-22. https://qellqasqa.
com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680

Scheler, M. (2007). De lo eterno en el hombre. Ediciones Encuentro.

http://hdl.handle.net/11336/33900   
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680


Prólogo a la reproducción del texto

Apenas Studia Politicae aceptó la propuesta en honor a la obra de Joas, el 
nombre de Cristina di Gregori surgió de inmediato como una invitada que 
debíamos conseguir a como dé lugar. Claudio Viale tuvo contacto directo con 
ella años atrás, y sabía del alcance crucial de su obra para nuestro medio. 
Fue a mediados de 2024 que empezó a gestarse este dosier. Lamentablemen-
te, la muerte de Cristina nos sorprendió (y sorprendió al medio filosófico en 
su conjunto) justo una semana antes de lanzar oficialmente nuestro llamado. 
Cristina (como le decían afectuosamente sus discípulos, colegas y alumnos), 
además de ser una referente indiscutida en los estudios sobre pragmatismo en 
Hispanoamérica, fue —hasta donde sabemos— la única filosofa argentina que 
publicó, en el año 2013, un texto muy valioso y breve dedicado al vínculo de 
Hans Joas con el pragmatismo. Nuestro proyecto era sugerirle que ampliara 
dicha contribución pionera, atendiendo a los últimos desarrollos de Joas. 

Como creemos que —aun teniendo más de una década— el texto en cuestión 
sigue contando con un valor innegable y una difusión prácticamente nula, 
hemos decidido reproducirlo en este dosier. Es nuestra forma de homenajear 
a Cristina, pero también de contribuir al camino que ya han emprendido su 
círculo de efectos y afectos: estudiantes, colegas y becarios, mayormente 
provenientes de la ciudad de La Plata. 

Queremos agradecer al Dr. Leopoldo Rueda (uno de los talentosos discípulos 
de Cristina) por alentarnos en este proyecto. A Nicolas Saltapé del Departa-
mento de Filosofía por sus gestiones, y a Natalia Corbellini, directora de re-
vistas de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FAHCE) 
de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP), por darnos instrucciones 
precisas para reproducir el texto.

Como originalmente este artículo forma parte de las actas de las IX Jornadas 
de Investigación en Filosofía de profesores, graduados y alumnos (28-30 de 
agosto de 2013) de la FAHCE (UNLP), hemos hecho algunos agregados del 
caso que no afectan al contenido: ofrecemos una versión del título en inglés, 
incluimos un resumen –tomado del último párrafo de la introducción– que 
también cuenta con su traducción a ese idioma. Hemos adecuado, y en un 
caso actualizado, las citas siguiendo las normas de la revista. Además, hemos 
agregado algunos detalles mínimos de puntuación entre corchetes, siguiendo 
las normas de estilo habituales; corregimos algunos errores tipográficos y de-
cidimos incluir una enumeración que contribuye a seguir el argumento. Por 
último, agregamos la nomenclatura usual en las citas de la obra de Dewey.



Creatividad y teoría de la acción. 
Hans Joas, recuperando a John 
Dewey1

Creativity and Action Theory. Hans 
Joas’s Reassessment of John Dewey
Prof.ª Dra. María Cristina Di Gregori*

1 Este texto fue publicado previamente en Di Gregori, M. C. (2013) Creatividad y teoría de 
la acción: Hans Joas, recuperando a John Dewey [en línea]. IX Jornadas de Investigación 
en Filosofía, 28 al 30 de agosto de 2013, La Plata, Argentina. En Memoria Académica. Dis-
ponible en: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2903/ev.2903.pdf Esta 
obra está bajo licencia 2.5 de Creative Commons Argentina. Atribución-No comercial-Sin 
obras derivadas 2.
* Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE), Instituto de Investiga-
ciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS), Universidad Nacional de La Plata 
(UNLP) Argentina.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.06

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 115–125
Recibido: 01/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen 

En este artículo [se exploran] brevemente las tesis a las que Joas adhie-
re, de raigambre pragmatista, aludiendo particularmente a aquellas que a 
su juicio permiten integrar muy naturalmente la teoría de la acción con 
la idea de creatividad que pretende sostener. En ese marco [se hipotetiza] 
que su concepción es fuertemente deudora de la concepción deweyana de 
la experiencia y la teoría de la acción, que el mayor valor de su trabajo en 
esta orientación consiste precisamente [en] enfatizar la vinculación entre 



116   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

creatividad y acción que está presente y poco trabajada e[,] indudablemen-
te, en mostrar la relevancia de dicha reflexión filosófica para el campo de 
la sociología. Finalmente [se esbozan] algunas sugerencias respecto de la 
necesidad de destacar en sucesivas exploraciones, tanto en el contexto de 
Joas como en el de las interpretaciones pragmatistas, la importancia de la 
idea de transacción formulada por el propio Dewey, frente a la primacía de 
la teoría de la acción a secas en función de redefinir con mayor precisión la 
idea de creatividad misma

Palabras clave: creatividad - teoría social - Joas - Dewey - pragmatismo 
- transacción

Abstract 

This article addresses the thesis that Joas adheres to, from a pragmatism 
approach, focusing on those that, according to his view, let him to integrate 
very naturally social theory with the idea of creativity that he intends to 
defend. In this framing, it hypothesizes that Joas’s conception is strongly 
influenced by Deweyan conception of experience and his theory of action, 
that the scope of his work in this orientation precisely lies in to emphasize 
the link between creativity and action that is present and underrated and un-
doubtedly to point out the relevance of that philosophical reflection for the 
field of sociology. Finally, it outlines some suggestions regarding the neces-
sity of highlighting in further explorations, as well in the context of Joas’s 
work as in the context of pragmatist interpretations, the idea of transaction 
formulated by Dewey, towards the primacy of just the theory of action ba-
sed on defining more accurately the proper idea of creativity.

Keywords: creativity - social theory - Joas - Dewey - pragmatism - tran-
saction

[Introducción]

Richard Bernstein evalúa en su The Pragmatic Turn (2010), que el 
pragmatismo ofrece una interpretación de los seres humanos y su lu-
gar en el mundo. Los pragmatistas en general fueron críticos de lo 

que Dewey llamó “la teoría del espectador” (LW, 4, p. 19) y focalizaron su 
atención en el know-how y esto, sencillamente afirma Bernstein, es intere-
sarse por saber cómo se vinculan el mundo y las prácticas humanas y socia-
les. Se complace en recordarnos además, que si bien la expresión “ser en el 
mundo” no es propia de la tradición pragmatista, ella articula bellamente la 
comprensión pragmatista de la transacción. Proceso que toma lugar entre los 



PROF.ª DRA. MARÍA CRISTINA DI GREGORI   117

organismos humanos y su entorno, un proceso que incluye y exige el know-
how o saber hacer, saber hacer que se erige en la base para saber[–]que.

Bernstein mismo considera que el trabajo de Hans Joas en torno a la teoría 
de la acción y la creatividad, es uno de los más rigurosos y perceptivos (y sin 
quitarle un ápice de valor, agregaría que[,] además, uno de los pocos existen-
tes) acerca de la idea de acción en John Dewey y su vinculación con la idea 
de creatividad. Sin olvidar, claro está, que el propio Joas, en coincidencia con 
el filósofo pragmatista, es un militante convencido del valor de la denomina-
da orientación vital de la filosofía pragmatista.

En efecto Joas enfatiza en dos de sus obras centrales, El pragmatismo y la 
teoría de la sociedad (1998) y The Creativity of Action (1996), la necesidad 
de recurrir a la tradición pragmatista para tratar cuestiones actuales vincula-
das a la teoría social y la filosofía, en particular en lo relativo a la teoría de 
la acción y la noción de creatividad que dicha teoría implica en el contexto 
mencionado.

Joas sostiene de modo explícito que el pragmatismo en general si bien no lo-
gró constituirse durante buena parte del siglo XX en la filosofía predominan-
te de EE.UU., consiguió que muchas de sus tesis sobrevivieran subrepticia-
mente en diversas e importantes tradiciones de la filosofía contemporánea. 
Resulta interesante recordar aquí a Vincent Colapietro.

Vincent Colapietro[,] en su trabajo de 2009, [“]A Revised Portrait of Human 
Agency: A Critical Engagement with Hans Joas’s Creative Appropriation of 
the Pragmatic Approach[”] sostiene que los propios aportes de Joas, orienta-
dos a explorar la relación entre la teoría de la acción pragmatista y la noción 
de creatividad que se postula implicada, también son poco atendidos, por no 
decir ignorados, por la filosofía reciente. No ocurre lo mismo en el campo de 
la sociología. Esta actitud, sin embargo[,] en su opinión no debiera sorpren-
dernos y hasta es esperable dado que los sociólogos, indica, se interesan por la 
vida social favorecidos por su condición de científicos sociales, mientras que 
los filósofos en general siguen más ocupados en el desarrollo insular de su dis-
ciplina. Todo esto, claro está, dicho en un tono crítico que cuestiona un modo 
de hacer filosofía, que a su juicio no solo exagera las cuestiones relativas a la 
pureza temática y disciplinar sino que también corroe o vicia lo que denomina 
la vitalidad del pensamiento. Finalmente, coincidimos con esta lectura[,] en 
especial con su reconocimiento de que mantener a la filosofía fuera del alcan-
ce de otras disciplinas como posición teórica, coincide con cierto fastidioso 
sentido de los límites de la disciplinariedad vigente y que dicha actitud es 



118   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

difícilmente conciliable con el modo pragmatista de hacer filosofía; una po-
sición que aboga por una conexión vital en términos que aluden a la relación 
que debe mantener la filosofía con la cultura de su época y con el ocuparse y 
preocuparse por los problemas y dilemas de su momento histórico.

En lo que sigue exploraremos brevemente las tesis a las que Joas adhiere, de 
raigambre pragmatista, aludiendo particularmente a aquellas que a su juicio 
permiten integrar muy naturalmente la teoría de la acción con la idea de 
creatividad que pretende sostener. En ese marco hipotetizamos que su con-
cepción es fuertemente deudora de la concepción deweyana de la experiencia 
y la teoría de la acción, que el mayor valor de su trabajo en esta orientación 
consiste precisamente [en] enfatizar la vinculación entre creatividad y acción 
que está presente y poco trabajada e[,] indudablemente, en mostrar la rele-
vancia de dicha reflexión filosófica para el campo de la sociología. Finalmen-
te esbozaremos algunas sugerencias respecto de la necesidad de destacar en 
sucesivas exploraciones, tanto en el contexto de Joas como en el de las inter-
pretaciones pragmatistas, la importancia de la idea de transacción formulada 
por el propio Dewey, frente a la primacía de la teoría de la acción a secas en 
función de redefinir con mayor precisión la idea de creatividad misma.

Hans Joas: su interpretación de algunas tesis pragmatistas

Podría decirse brevemente que Joas está preocupado por desarrollar una teo-
ría de la acción, en sí mismo un tema crucial para las teorías sociológicas, 
que le permita dar cuenta e incorporar coherentemente la dimensión creativa 
en los procesos de acción humana misma. El concepto de creatividad ha 
devenido[,] en su interpretación, una cuestión marginal respecto de la teoría 
de la acción en sociología y otras disciplinas por décadas. Por supuesto que 
Joas se opone a aquellas concepciones de la creatividad que apelan a la inspi-
ración divina o a otras explicaciones misteriosas, ajenas a la factura humana 
y mundana. Hablar de la naturaleza creativa de los seres humanos, en buena 
parte de la tradición hubiera sido una blasfemia, decir que las creaturas eran 
al mismo tiempo creadores, una idea de gran audacia. Sin embargo[,] en su 
extensa y compleja reconstrucción de lo que denomina las metáforas de la 
creatividad, reconoce que ha habido serios intentos de defender las posibili-
dades creativas de la acción humana. En particular sostiene que se desarro-
llaron tres ideas de singular importancia al respecto. No es de nuestro interés 
aquí exponerlas, pero sí mencionarlas; ellas son según nuestro autor: [1)] la 
idea de expresión formulada por Herder, [2)] la idea de producción y [3)] la 



PROF.ª DRA. MARÍA CRISTINA DI GREGORI   119

idea de revolución[,] ambas postuladas por Karl Marx. Dicho de modo muy 
breve[,] ninguna de las tres ideas le parece a Joas adecuada en función de 
dar cuenta de la creatividad de un modo lo suficientemente amplio, infiero 
que tampoco de la idea misma de acción que Joas quiere defender. Las obje-
ciones que dispara contra las mismas son las siguientes[:] la idea de expre-
sión (como actividad) circunscribe primariamente la creatividad al ámbito 
subjetivo o mundo subjetivo del actor[;] [l]a idea de producción vincula la 
creatividad con el mundo objetivo, vale decir el mundo de objetos materiales 
que son las condiciones y fines de la propia acción[;] y por último la idea de 
revolución le parece cuestionable dado que se asume que el proceso creativo 
es relativo al mundo social pero específicamente orientado a reorganizar las 
instituciones sociales que gobiernan la convivencia humana.

En opinión de Joas ninguna de las tres posiciones ofrece una teoría de la 
creatividad asociada a la acción humana que resulte satisfactoria. Son ideas 
limitadas, incapaces de cubrir en sentido amplio la noción de creatividad 
ya que dicha potencialidad se vincula exclusivamente con algunos tipos de 
acción humana, vale decir con algunos modos de relacionarse con el mundo 
pero no con otros. En palabras de Joas: “Una consecuencia inevitable de 
estas posiciones es que a otros tipos de acción concretas se les niega todo 
vestigio de creatividad y hasta son percibidas como radicalmente opuestas a 
la creatividad” (1996, p. 116).

La teoría de la acción, sostiene, debe ser reconstruida de tal manera que sea 
capaz de incorporar la dimensión creativa de la acción como cuestión intrín-
seca a su propia estructura y devenir.

Recordemos que en The Creativity of Action Joas se encarga de señalar que el 
pragmatismo clásico apuntó con sus críticas al corazón mismo de la filosofía 
cartesiana, decisiva para el desarrollo de la Filosofía Moderna. En su concep-
ción, Descartes fue quien erradicó cualquier noción de mundo como tomado 
por supuesto, como punto de partida genuino para el quehacer filosófico, al 
mismo tiempo que también expulsó la condición encarnada, situada y corpo-
ral del ego pensante y de otros sujetos pensantes en el mundo. La estrategia 
de Descartes, piensa, encontró problemas de difícil o imposible solución, 
esto es, la tarea de constituir el mundo, el cuerpo y el tú sobre la base del ego 
pensante. El pragmatismo, sostiene Joas, va contra esta idea central. Atribuye 
con justicia a Charles Peirce el reclamo emancipatorio del ego pensante, de-
fiende la duda real, frente a la duda metódica y artificial, en definitiva, inter-
preta Joas, Peirce sale en defensa del anclaje del conocimiento en situaciones 
problemáticas de la vida real. Así, coherente con sus intuiciones iniciales, el 



120   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

pragmatismo suplanta la noción de un ego dubitativo en soledad, por la idea 
de una investigación cooperativa con el fin de hacer frente a los problemas 
reales detectados en el curso de la acción humana.

En dicho contexto analiza los aportes de la tradición pragmatista clásica con 
relación a la teoría de la acción y la creatividad. Sostiene que la concep-
ción pragmatista de la creatividad radica en la comprensión pragmatista de 
la acción humana en sí misma. Y subraya que el más acabado desarrollo al 
respecto fue el logrado por John Dewey[,] quien despliega su teoría de la 
experiencia en términos de teoría de la acción.

De un modo a veces poco sistemático y claro, Joas pretende dar cuenta de la 
teoría de la experiencia sostenida por Dewey, en términos de investigación 
y de arte, tal cual lo sugiriera el propio filósofo norteamericano. Así recoge 
la idea de Dewey acerca de que la vida humana debe ser entendida en tér-
minos de acción, investigación o arte, sugiriendo la equivalencia semántica 
que en gran medida Dewey ensaya en sus diversas explicitaciones del tema 
y que esta actividad en definitiva impregna todas las zonas y aspectos de la 
vida. Suscribe entonces [a] la idea de que toda acción humana es una forma 
de interacción entre el organismo y el medio y que el resultado buscado en 
cualquiera de esas formas debe ser entendida como una genuina transforma-
ción del material existente; una actividad de hacer y rehacer que transforma 
el material existente previo que está involucrado en los procesos de la acción 
misma. El ser humano es en consecuencia y por encima de todo un ser prác-
tico, y por eso mismo, se halla embarcado[,] entre otras cosas, en un proceso 
habitual de tomar decisiones acerca de lo que le conviene o desea hacer y en 
la tarea de elegir lo[s] medios adecuados para hacerlo.

En nuestras palabras, decir entonces que el ser humano es un ser práctico, o 
decir que el ser humano es un experimentador “natural”, son en este contexto 
asuntos fuertemente interrelacionados. Decir que en los procesos de resolu-
ción de problemas el ser humano es un ser obligado a la deliberación y a la 
elección, al acierto o al fracaso en la toma de decisiones, va delineando la 
concepción deweyana aceptada por Joas en el campo de una concepción de 
la acción, tal que el sujeto, necesariamente activo, aunque también pasivo, 
anticipa y promueve modificaciones en el mundo, por un lado[,] y un mundo 
transformado por dichos procesos pero también transformador o modificador 
del sujeto y el mundo, por el otro, en vistas de las consecuencias que uno y 
otro generan en el mismo proceso. En una palabra, la teoría de la experiencia 
aportada por Dewey y defendida por Joas, liga de manera clara la idea de 
creatividad, al menos en un primer momento, a [la de un] tipo de interac-



PROF.ª DRA. MARÍA CRISTINA DI GREGORI   121

ción que debe ser comprendida en los términos de genuina transacción. En 
este contexto la creatividad es entendida como una capacidad o potenciali-
dad para una constante transformación o reorganización de nuestros hábitos, 
nuestras instituciones y nuestro mundo material; es también potencialidad 
intrínseca a la acción o si se quiere muy natural a los mencionados procesos 
transaccionales, procesos mediante los cuales los seres humanos y el mundo 
se transforman, reorganizan y modifican mutuamente. (No incluimos en este 
trabajo las distinciones que varios autores, entre ellos el propio Joas, men-
cionan en torno a los diversos niveles de creatividad que deben considerarse 
implicados en estas transformaciones).

Puntualicemos un poco más la idea de transacción en Dewey. En Knowing 
and [t]he Known (1949), Dewey y Bentley sostienen que esta idea conduce 
a entender la experiencia misma en términos de acción transaccional y esto 
significa entre otras cosas, que ya no entenderemos ningún proceso activo 
como ocurriendo entre cosas y objetos que existen[,] por un lado, al margen 
de los hombres, ni a los seres humanos involucrados como existiendo de un 
modo totalmente separado de las cosas[, por el otro]. Así, señalan, a diferen-
cia de las consecuencias que deben asumir otras concepciones —incluso en 
el contexto de otras teorías de la acción—, su posición no se ve obligada a 
lidiar con el problema de forzar al hombre y al mundo a encajar en algún tipo 
de organización o conexión. En esta perspectiva ellos están interconectados 
desde el inicio: el organismo humano se desarrolla, vive y se modifica con y 
en el resto del cosmos. Y señalan:

[“Los organismos humanos desarrollados”] [e]stán ahí en un sistema tal 
que sus operaciones y transacciones pueden verse directamente, incluidas 
las que constituyen los conocimientos. Cuando son vistos así, los conoci-
mientos y los saberes [knowings and knowns] se nos presentan diferen-
ciados dentro del cosmos fáctico, no como si estuvieran allí provistos de 
antemano para que a partir de ellos haya que producir cosmos-sistema-he-
cho-conocimiento. Hecho, lenguaje, conocimiento tienen en este procedi-
miento estatus cósmico; no se toman como si existieran originariamente 
en campos irreconciliablemente hostiles. Esto, una vez más, no es más que 
decir que vamos a investigar los conocimientos, tanto en lo que se refiere 
a los materiales como a la elaboración, en el sentido de la ciencia ordinaria 
([LW, 16, p. 55]).

Coincidiendo nuevamente con Joas, está claro que para el pragmatismo de 
Dewey la creatividad se ubica desde el inicio en la actividad transaccional 



122   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

del mundo de la vida o mundo cotidiano y que visualiza a la ciencia como un 
desarrollo, más pronunciado de dicho potencial.1 Siguiendo la lectura de Ana 
Ponce (2012) podríamos decir en términos más actuales que

(…) la noción de transacción que desarrolla Dewey implica una ontología 
funcional (…) la transacción no ocurre entre elementos que tienen existen-
cia independiente, sino que los elementos adquieren su carácter a partir de 
sus funciones dentro de la transacción. (…) este enfoque implica que nin-
gún hecho puede ser determinado al margen de los elementos constitutivos 
del proceso transaccional ya que el organismo y el ambiente pertenecen a 
un mismo sistema dinámico.

Los límites a este proceso, acotamos, se desprenden del consecuente carácter 
situado, corporalizado y social de la actividad transaccional y creativa.

Para finalizar, es interesante recordar que para Joas la obra de Dewey, El arte 
como experiencia [(1933)], está destinada a servir de base para una discusión 
concluyente de la contribución pragmatista a la teoría de la creatividad. En 
efecto, como ya hemos señalado en otro lugar2, allí Dewey caracteriza todo 
vínculo entre el ser humano y el mundo, toda experiencia en términos de 
interacción y transacción. Así, tanto en el ámbito de la ciencia, como del arte 
y la vida cotidiana los seres humanos son genuinos experimentadores, inves-
tigadores y el vínculo entre ellos mismos y el mundo consiste en un proceso 
en el cual, ni el objeto del conocimiento ni el del arte preceden al proceso 
mismo, sino que constituyen su producto, su transformación controlada o 
dirigida. Existe una raíz común entre las ciencias, las bellas artes y la vida 
cotidiana. Ellos constituyen diversos modos de la vida práctica; cada una de 
ellas constituye un arte en el sentido primigenio que Aristóteles le atribuyera 
a la experiencia —en términos generales— y por ello cada una de ellas ha 
de ser definida en términos de una activa intervención, manipulación e inte-
racción entre el hombre y el mundo, respondiendo a cuestiones valorativas[,] 
y en consecuencia a fines diferentes[,] Dewey no niega la posibilidad de 
diferenciarlas. Cada una de ellas produce nuevos bienes que, una vez más, 

1 Sin duda, Dewey elimina, a diferencia de los aportes de algunas de las llamadas “filosofías 
de la vida” la férrea distinción entre la creatividad por un lado y la vida cotidiana y la cien-
cia por otro. Evade también toda posibilidad seria de vincular a la acción con la creatividad 
en base a la intervención de alguna voluntad prehumana o en base a lo que sería alguna 
forma arbitraria y misteriosa de generar significados.
2 Cfr. Di Gregori, M.C. Pérez Ransanz, A. R. (2012).



PROF.ª DRA. MARÍA CRISTINA DI GREGORI   123

transforman al sujeto y al mundo y potencian nuevos procesos de interven-
ción y creación. En ese sentido creo que no sería aventurado decir en esta 
breve referencia a El arte como experiencia, que esta obra es a las bellas artes 
lo que la Lógica: [La] teoría de la investigación [(1938)] es a las ciencias 
en el conjunto de la obra de Dewey, sin negar que, como sugiere Joas, es 
posible reconocer aportes diferenciadores para la teoría de la creatividad en 
la primera de ellas. En particular aquella que remite a la posibilidad de dife-
renciar entre experiencias habituales, interrumpidas y consumadas, ubicando 
la creatividad en relación directa con estas últimas.

Comentarios finales

Coincido con Bernstein en que el valor central del trabajo de Joas consiste en 
ofrecer una visión de la teoría de la acción pragmatista y deweyana en parti-
cular[,] en la que se dé clara cuenta de una adecuada versión de dicha teoría. 
Joas[,] en buena medida, hace suya dicha lectura de la concepción deweyana. 
En efecto enfatiza el carácter unificador y abarcador de la acción tanto en el 
terreno de la vida común de los hombres como en el campo de las diversas 
actividades diferenciadoras que incluye su hacer, me refiero a que da cuenta 
en dichos términos de la actividad científica misma, el arte, etc., una perspec-
tiva que es sostenida y desarrollada por pocos filósofos aun en la actualidad.

Rescato también como logro central el avance que significa el aporte de Joas 
con relación a su intento de dilucidar y explorar con mayor detenimiento las 
consecuencias de dicha concepción para un sin número de cuestiones filosó-
ficas de las que aún hay que dar cuenta partiendo de la teoría de la acción, 
de la transacción o si se prefiere de la experiencia pragmatista misma. En su 
caso, el interés por incluir en la agenda del pragmatismo la problemática de 
la creatividad humana ofrece un modo particular y enriquecido de articular 
la propuesta pragmatista misma, en particular en torno de la obra de Dewey. 
Aporte que gana en claridad para la idea de la creatividad ya que[,] en con-
sonancia con la idea de continuidad exigida por la concepción deweyana, 
no se defiende como cualidad específica de ciertos subgrupos de personas o 
tipos de acciones específicas, tesis difícil de sostener rigurosamente aun en 
los complejos contextos teóricos en las que han surgido y que le interesa re-
futar al propio Joas para el campo de la sociología. Hemos señalado en otras 
oportunidades la importancia de esta tarea de explicitación de las consecuen-
cias del modo de pensar pragmatista, con relación a otras cuestiones, por 
ejemplo[,] a la idea de racionalidad, la función de los valores en los procesos 



124   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

cognitivos y artísticos, las consecuencias de esta problemática para la idea de 
un modo de vida político, etc.

Por último, quisiera poner especial énfasis en lo que creo constituye una 
necesidad urgente para la reflexión filosófica en estas áreas. Me refiero a la 
necesidad de enfatizar, de manera prioritaria[,] la idea de transacción expues-
ta por Dewey, idea o concepto a la que se brinda poco espacio des[d]e un 
punto de vista analítico, tanto en los trabajos de Joas como en muchos de los 
trabajos abocados a la recuperación del pensamiento pragmatista, en especial 
en términos de pensamiento comprometido con la vida y cuyo pivote es la 
teoría de la acción misma. Filósofos como Richard Bernstein caracterizan 
el significado del uso deweyano del término transacción como proveyéndo-
nos de una formulación más rigurosa de la categoría de lo orgánico. La idea 
de Bernstein me parece acertada aunque amerita mayores especificaciones. 
En nuestra opinión, dicha categoría[,] además, permite describir con mayor 
claridad lo que ocurre en el ámbito de la acción humana entendida como ac-
tividad transformadora, en definitiva creadora. Ella permitiría dar cuenta con 
mayor rigor del carácter agente y paciente del sujeto en los procesos interac-
tivos y hasta precisar lo que podríamos llamar el carácter agencial del mun-
do material mismo. Dando cuenta así de que[,] en términos transaccionales, 
queda más claro que el sujeto es un agente activo y paciente tanto por su 
condición de situado como por los efectos transformadores que los cambios 
realizados en el mundo tienen sobre él mismo. Efectos que generando nue-
vas situaciones que lo afectarán, algunas previsibles y otras no, son los que 
garantizan la explosión de nuevas posibilidades creativas de la creatura. 

Referencias

Bernstein, R. (1996). John Dewey. Ridgeview Publishing.

Bernstein, R. (2010). The Pragmatic Turn. Polity Press.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with 
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy, 1(1, 2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Di Gregori, M. C. y Pérez Ransanz, A. R. (2012). Experience, Emotions and Creativity. En 
Sixto Castro y Alfredo Marcos ([Eds.]). The Paths of Creation. Creativity in Science 
and Art ([pp.] 97-115) Peter Lang. 

Sugerencia: Dewey, J., & Bentley, A. (1949). Knowing and the known. En J. A. Boydston 
(Ed.), The later works of John Dewey (Vol. 16, 1949-1952): Essays, typescripts, and 
Knowing and the known (2008). Southern Illinois University Press.. 

https://doi.org/10.4000/ejpap.961


PROF.ª DRA. MARÍA CRISTINA DI GREGORI   125

Joas, H. (1993). Pragmatism and Social Theory. University of Chicago Press.

Joas, H. (1996). The Creativity of Action. Polity Press- Blackwell Publishers. [(Trabajo 
original publicado en 1992)]

Joas, H. (1998). El pragmatismo y la teoría de la sociedad. Centro de Investigaciones So-
ciológicas. [(Trabajo original publicado en 1993)]

Ponce, A. (2012). Afectividad y comprensión. UNAM.



Human Action, History and Social 
Change: Reconstructions of Social 
Theory in Three Contexts
Acción humana, historia y cambio 
social: reconstrucciones de la teoría 
social desde tres contextos diferentes
Björn Wittrock*

* Professor Emeritus at Uppsala University, Uppsala, Sweden. Chair of the Social Sciences 
Section and Vice-President ex officio of the Academia Europaea. Founding Director of the 
Swedish Collegium for Advanced Study and its principal leader from 1996 to 2018. He has 
also served as President of the International Institute of Sociology. Correo electrónico: bjorn.
wittrock@swedishcollegium.se | Código ORCID: COMPLETAR

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.07

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 126–158
Recibido: 15/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Abstract

This text appeared in German in a Festschrift —a collection of essays writ-
ten to honour and in celebration of an eminent Scholar— to Professor Hans 
Joas on the occasion of his 60th birthday in 2010. It compares Stuart Hu-
ghes’ (1958) monograph Consciousness and Society: The Reconstruction 
of European Social Thought, 1890-1930 with Die Kreativität des Handelns 
[The Creativity of Action] by Hans Joas (1992). Since Hughes’s develop-
ment can be paralleled with Talcott Parsons’s contributions (especially the 
conviction that the reflection on human action is fundamental for a new 
social theory) and given that Joas’s critique of Parsons is key to his view on 



BJÖRN WITTROCK   127

social theory, this paper points out a promising dialogue between Joas and 
Hughes that is not straightforwardly developed in former’s work. It starts 
out by analysing the basic structure of two of the most outspoken and pole-
mical versions of a naturalist and an anti-naturalist account of human action 
that appeared in the years Hughes published his book. It then moves on to 
consider how the dilemmas, which were identified in the wake of the deba-
tes at mid-century, stand out in our own era in two versions of social theo-
rizing and thought that have emerged out of an analytical-empiricist and 
a linguistic-interpretive tradition respectively. It argues both these current 
orientations have successfully overcome several of the shortcomings cha-
racteristic of earlier positions. These present-day orientations mark genuine 
scholarly advances in elaborating an action-based social science. In this 
context, It also repeatedly calls attention to works by Hans Joas and tries 
to indicate that they are characterized by strategic choices that hold out the 
promise for a social science that will be more consistently action-based but 
also more consistently historically reflective than anything that has existed 
since the age of profound reconstruction of social thought that forms the 
subject of Hughes’s Consciousness and Society. 

Keywords: Hughes - social - theory - action - Joas - naturalism

Resumen

Este texto apareció en alemán en un festschrift al profesor Hans Joas —una 
colección de ensayos escritos en honor y celebración de un investigador 
eminente—  con motivo de su cumpleaños número sesenta, en 2010. Com-
para la monografía de Stuart Hughes (1958) Consciousness and Society: 
The Reconstruction of European Social Thought, 1890-1930 [Conciencia 
y sociedad: La reconstrucción del pensamiento social europeo, 1890-1930] 
con Die Kreativität des Handelns [La creatividad de la acción] de Hans 
Joas (1992). Dado que el desarrollo de Hughes puede equiparse con las 
aportaciones de Talcott Parsons (especialmente la convicción de que la re-
flexión sobre la acción humana es fundamental para una nueva teoría so-
cial) y dado que la crítica de Joas a Parsons es clave para su perspectiva 
teórico-social, este artículo señala un diálogo fructífero entre Joas y Hughes 
que no se desarrolla directamente en la obra de Joas. Comienza analizando 
la estructura básica de dos de las versiones más francas y polémicas de un 
relato naturalista y antinaturalista de la acción humana que aparecieron en 
los años en que Hughes publicó su libro. A continuación, pasa a considerar 
cómo los dilemas, que fueron identificados a raíz de los debates de me-
diados de siglo, se destacan en nuestra propia época en dos versiones de 
la teorización social y el pensamiento, que han surgido de una tradición 
analítico-empirista y lingüística-interpretativa, respectivamente. Sostie-
ne que estas dos orientaciones actuales han superado con éxito varios de 
los defectos característicos de las posturas anteriores. Estas orientaciones 
actuales marcan auténticos avances académicos en la elaboración de una 
ciencia social basada en la acción. En este contexto también llama repeti-



128   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

damente la atención sobre los trabajos de Hans Joas y trata de indicar que 
se caracterizan por opciones estratégicas que prometen una ciencia social 
basada en la acción, pero que también  abordarán la reflexión histórica con 
mayor profundidad, en relación a todo lo que ha existido desde la era de 
intensa reconstrucción del pensamiento social que constituye el tema de 
Consciousness and Society de Hughes.

Palabras clave: Hughes - teoría social - acción - Joas - naturalismo

Introduction

The introduction to this volume starts out by highlighting a book publi-
shed half a century ago, namely H. Stuart Hughes’ (1958) monograph 
Consciousness and Society: The Reconstruction of European Social 

Thought, 1890-1930. It was advertised as “the first book in any language to 
survey the new social thought that shaped the twentieth century mind.” It 
came to play a path-breaking role. 

This was so not only because the author was able to trace thematic analo-
gies between the series of scholars who, not least due to Talcott Parsons’ 
(1937) historical and analytical majestic research programme The Structure 
of Social Action two decades earlier, had come to be regarded as the classics 
of sociology and social thought. Rather it was, again as emphasized by the 
editors of this volume, because Hughes went beyond an earlier tradition of 
writing intellectual history and the history of social thought and social scien-
ce from the vantage point of individual nations. Instead he adopted a Euro-
pean-wide perspective or, more precisely, a perspective in which intellectual 
developments on the European continents, specifically in the German-spea-
king world, in France, and in Italy, were treated in thematically, rather than 
nationally, structured chapters. 

Hughes (1958) wrote the history of social science and social thought in a 
way that emphasized the contextual nature of these types of inquiry in three 
senses. Firstly, instead of lining up a number of predecessors, who lay the 
foundations for later achievements and successes of social science, Hughes 
emphasized the fragile and tentative nature of the works of the classics. Se-
condly, he avoided to neatly assign the classical thinkers to singe disciplines 
that only later have consolidated and solidified into well-established profes-
sional denominations. Thirdly, he consistently analyzed social thought and 
social science within a wide landscape of various intellectual and literary 



BJÖRN WITTROCK   129

pursuits, thereby to some extent antedating the form of writing the intellec-
tual history of social thought that Wolf Lepenies (1985) was to excel in some 
decades later in his masterpiece Die drei Kulturen.

Again as pointed in the introduction to this volume, the mountains of articles 
and books which have appeared in the last half century have added and revi-
sed our understanding of intellectual history in general and of the classics of 
social thought in particular.  In particular, some of the accounts have tended 
to emphasize both the pre-disciplinary history of the social sciences even 
more strongly but also the intricate interplay between societal and intellec-
tual conditions in the growth of social thought in the late nineteenth and early 
twentieth century. However, even after decades of scholarship, the emphasis 
in Hughes’ book on conceptions of societal change and of human conscious-
ness and action in such historical processes in the reconstruction of social 
thought remains an important focus for any analogous exercise. This is true 
also of the present volume on historicism and pragmatism.    

1. Social Thought in the Classical Age: The Continued Relevance of Hu-
ghes’ Perspective 

The editors of the present volume are correct in arguing that the general 
character of Hughes’ perspective, while still relevant, may to some extent 
entice a reader to underestimate the reciprocity of intellectual relations be-
tween Europe and North America. When discussing American pragmatism, 
Hughes (1958) takes knowledge of its basic representatives more or less for 
given and tries to shed additional light on European thinkers by pointing out 
similarities in their conceptions to those of American pragmatists rather than 
to engage in an exposition of the achievements of American philosophy per 
se. However, this should not really be seen as a fault in Hughes’ account but 
rather a possible, and unfortunate, effect of an overall perspective that by 
and large correctly identifies main sources of intellectual innovation and the 
relative asymmetry that still obtained between Europe and North America 
and the former turn of a century and perhaps also for some time thereafter. 

Hughes himself expresses his basic stance in similar terms: 

I hope to establish that it was Germans and Austrians and French and Ita-
lians —rather than Englishmen or Americans or Russians— who in general 
provided the fund of ideas that was to come to seem most characteristic of 
our own time. (1958, p. 13)



130   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

In that sense Consciousness and Society forms an impressive backdrop for 
the third volume in Hughes’ informal trilogy, namely The Sea Change: The 
Migration of Social Thought, 1930-1965 which is an analysis of the inte-
llectual migration of the 1930’s from continental Europe to Britain and the 
United States and of its long-term consequences (Hughes, 1975). 

Hughes’ (1958) volume is path-breaking, but it also marks an endpoint. This 
is so in at least three ways. 

Firstly, it is one of the last works by a major American intellectual which 
takes continental European intellectual superiority in the history of social 
science and social thoughts for granted. Even if the leading American univer-
sity reformer of the first decades of the twentieth century, Abraham Flexner, 
may have been more pronounced in the articulation of such a position from 
his earliest writings at the turn of the century up until the early 1930’s, the-
re would have been few if any leading American thinkers who at that time 
would have seriously questioned the validity of Flexner’s basic view of the 
intellectual leadership of Europe in social thought and high culture more 
generally. In this sense, Hughes is one of the last representatives in a long 
line of leading American university scholars. Even if respect for European 
achievements persisted long after the publication of Consciousness and So-
ciety, few Americans propounding such a view would have felt comfortable 
or competent to adopt the overarching perspective of Hughes but would ra-
ther have limited themselves to discussions of the importance of individual 
European or smaller circles of such scholars. Ten years after the publication 
of Consciousness and Society the second edition of the Encyclopaedia of the 
Social Sciences appeared in 1967. It broke with —what for want of a better 
word might be termed— the historicist nature of the first, 1934, edition of the 
same encyclopaedia. The new edition manifested the triumph of American 
social science and marked the highpoint of the influence of Parsons and of an 
American version of social science as a systematic rather than an interpreti-
ve-conceptual and historical domain of inquiry.   

Secondly, it is “an essay in intellectual history” that belongs to a long tradi-
tion in terms of its methodological stance (Hughes 1958, p. 3). The focus is 
not on “popular ideas and practices — with the whole vast realm of folklore 
and community sentiments” (p. 9). Nor is it on “the activities and aspirations 
of ruling minorities or the rival minorities striving to supplant them” (p. 10). 
Rather it is “the history of ideas that eventually will inspire such governing 
elites” (p. 10). It is “the study of major ideas in their pristine form on higher 
levels” (p. 11). 



BJÖRN WITTROCK   131

Already at the time of writing such a position was implicitly being challen-
ged from three quarters. There were, firstly, a growing interest among his-
torians precisely in popular practices and beliefs, in the history of everyday 
life, often accompanied by a critical view of the notion of ideas “on higher 
levels”. Furthermore, a few years later the renaissance of interest in macro 
historical accounts of the development of basic production patterns and sys-
temic forces on a global scale was just about to begin. In such a perspective, 
the ideas, which Hughes’ chose to analyze, might appear to be of relatively 
minor importance or perhaps as but one additional source of power to those 
of capital, political domination and military power. 

Thirdly, Hughes (1958) emphasized the provisional, some might say con-
tingent, nature of the philosophical commitments of the generation of the 
1890’s: “The generation of the 1890’s had done no more than to deny the 
tenets of naturalism ... They were content to dwell in a twilight zone of 
suspended judgment — open to metaphysical possibilities, yet wary of dog-
matic assertion”, a position Hughes himself embraced as “the most valid 
philosophical position for the student of human society” (p. 32). This posi-
tion, which seemed so reasonable to Hughes, was not necessarily incompa-
tible with the prominent research programme of the so-called behavioural 
revolution in American social science at the time but it was a relationship 
at least potentially filled with antinomies and tensions; it was perhaps not 
coincidental that the title of the chapter immediately following the lines 
where Hughes declared his sympathies for the philosophical orientation of 
the generation of the 1890’s was “The Decade of the 1890’s: The Revolt 
against Positivism”. 

In other words, Hughes wrote his book in a decade, the 1950’s, that involved 
an unprecedented growth of positivism in American social science, closely 
associated with the so-called behavioural revolution. The book itself marked 
not a “revolt against positivism”, to quote the title of one of the chapters 
of his book, but it was a call for reflection and caution in the adoption of a 
neo-positivist research programme. Hughes book was largely written during 
his residence at an institution, which had been created as part of the beha-
vioural revolution of American social science, namely the famous Center for 
Advanced Study in the Behavioral Sciences in Palo Alto. 

The book shares some important thematic concerns with Talcott Parsons 
(year) path-breaking The Structure of Social Action, namely a focus on so-
cial action and social order against the background of an analysis of wor-
ks by late nineteenth and early twentieth century scholars. This also means 



132   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

that both Hughes’ and Parsons’ analysis have important thematic parallels in 
common with one of the books that constitutes an early cornerstone in the 
research programme elaborated in the course of the last two decades by Hans 
Joas (1992), namely his foundational volume Die Kreativität des Handelns. 
Die Kreativität des Handelns in fact starts out by a critical examination of 
Parsons’ effort to provide a theoretical synthesis with the category of social 
action as a cornerstone. Hans Joas’ own proposal is to historicize the con-
ceptualisations of both social action and societal change — and in this sense 
Joas shares many of Hughes’ concerns. However, an historical and contex-
tual analysis of this sort does not for Joas mark an endpoint but instead the 
starting point for a renewed engagement with the programme of elaborating 
an action-based social theory.

However, despite some similarities, Hughes’ book also differed from Par-
sons’ work in major respects, most significantly perhaps the following ones: 

Firstly, its main focus was, as just mentioned on continental European de-
velopments at large, not on Anglo-Saxon plus German authors. Secondly, 
Hughes’ volume may perhaps be said to constitute an important historical 
contextualisation of the analysis provided by Parsons. Thirdly, however, if 
there was an interest in both books in questions concerning the explanation 
and understanding of social action, then they differed in their basic philoso-
phical and action theoretical perspective. In the end Parsons’ analysis had its 
basic sympathies with causal forms of accounts and had little sympathy for 
an interpretive and intentional account of action. Hughes’ predispositions 
were exactly the opposite ones.   

At the time of publication of Hughes’ book, accounts and explanations of so-
cial action and the view that social action constituted perhaps the most central 
problem underlying any social theory and social science, had become greatly 
elaborated since the time of the classics of social science that were treated 
both by Parsons and by Hughes. The theme had become directly linked to 
developments within philosophy of science but also to a profound restruc-
turing of the whole field of the social and behavioural sciences. What might 
have previously been broadly labelled a positivistic and naturalistic account 
of human action had now been given an expression that was philosophically 
more articulate and sophisticated by also more radical and far-reaching than 
at any time earlier. Simultaneously, anti-positivist and anti-naturalist posi-
tions were also being expressed in a sharper and more polemical way than 
had earlier been the case.  



BJÖRN WITTROCK   133

I shall start out by analysing the basic structure of two of the most outspoken 
and polemical versions of a naturalist and an anti-naturalist account of hu-
man action that appeared in these years. I shall then move on to consider how 
the dilemmas, which were identified in the wake of the debates at mid-cen-
tury, stand out in our own era in two versions of social theorizing and thought 
that have emerged out of an analytical-empiricist and a linguistic-interpretive 
tradition respectively. I shall argue both these current orientations have suc-
cessfully overcome several of the shortcomings characteristic of earlier po-
sitions. These present-day orientations mark genuine scholarly advances in 
the elaboration of an action-based social science. In this context, I shall also 
repeatedly call attention to works by Hans Joas and try to indicate that they 
are characterized by strategic choices that hold out the promise for a social 
science that will be more consistently action-based but also more consistent-
ly historically reflective than anything which has existed since the age of 
profound reconstruction of social thought that forms the subject of Hughes’s 
(1958) Consciousness and Society. 

2. Social Thought in a Neo-Classical Age: Reorientations at Mid-Cen-
tury 

In the sequel, I shall highlight how historical change and its relationship to 
human action was conceptualized not in the formative period 1890-1930, 
which is discussed in Hughes’ book, but in the period, in which his book 
itself appeared. I shall focus on two important examples of such conceptions 
as they appeared in widely discussed treatises at the time. 

I have chosen two examples, each of which illustrate the writings of a distin-
guished and sophisticated scholars but also marks a position that is a particu-
larly outspoken, no to say, extreme one within two broad tradition that might 
perhaps be called a naturalist-empiricist one, an anti-naturalist, linguistic 
philosophical one.

Firstly I shall treat works by a leading analytical philosopher of science in 
an empiricist, some would so positivist, and naturalist tradition, Carl Gustav 
Hempel. I will outline his famous explication of a then dominant conception 
of explanation within analytical philosophy of science. Hempel was perhaps 
the most articulate and sophisticated proponent of a naturalistic scheme of 
explanation that, so he argued, was in principle equally applicable to the 
explanation of natural phenomena and of human action and history. He also 



134   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

tried to demonstrate that this scheme could be made compatible with the type 
of functional analysis which had come to play a dominant role in American 
social science in its analysis of historical and societal change (Hempel, 1942, 
1959, 1965). 

The second example stems from the same year in which Hughes’ book work 
out, i.e., in 1958, when a book was published that launched a head-on attack 
on positivism, naturalism, and on behavouralism in social science. This was 
a small, polemical volume written by the British philosopher Peter Winch 
(1958), with the title The Idea of a Social Science. It came to serve as a 
focal point for discussions and critique of the growing dominance of a pu-
rely behavioural and positivist version of social science. It was an effort 
to outline a notion of society from the vantage point of ordinary language 
philosophy. Its primary objective was to challenge a positivist conception 
of social science but indirectly it also entailed a critical view of traditional 
intellectual history. 

Peter Winch (1958) tried to demonstrate that the increasingly prominent be-
havioural conception of human society and human action rested on a funda-
mental misconception and that a meaningful social science should not use 
the appearance of numerical regularities as its focus but rather the language 
games in which our own ordinary lives proceed and are made intelligible and 
meaningful. 

As for intellectual history, the challenge would be most explicitly articula-
ted somewhat later by scholars in history and political theory, most notably 
Quentin Skinner, in confronting themes raised by but taking a highly critical 
stance against Winch, although drawing, as did Winch, on the philosophy of 
the late Wittgenstein, and in Skinner’s case also most directly on the philoso-
phy of speech acts as developed by John Austin. This group of scholars, so-
metimes labelled the Cambridge School, were to exert a profound influence 
and reshape the nature of intellectual history later in the century.

These two examples are elaborated in texts that have been of importance 
in their own right and in their own time. However they are also texts of a 
programmatic nature that have exerted a profound influence on subsequent 
discussions on human action and historical change in human society. Each 
of them provides an exemplary answer to the question how historical chan-
ge should be analyzed and what role human action plays in such processes. 
Each of them, however, also exemplify dilemmas and pitfalls associated with 
the philosophical position that they portray.  



BJÖRN WITTROCK   135

In a following section of the essay I shall then continue the discussion beyond 
the two examples by an indirect assessment of their long-term importance 
against the background of own contemporary age. I shall do so by indicating 
how in recent years other solutions proposed to the dilemmas encountered by 
the neo-classical examples that have been proposed from within and beyond 
the broad traditions represented by Hempel and Winch. 

In the section I shall focus on works by Peter Hedström (1998, 2005, 2009) 
and Quentin Skinner (1978, 1996, 2002). In that context I shall also indicate 
how Hans Joas’ research programme points to fruitful avenues to reach a 
solution to what for a long time has stood out as major stumbling blocks in 
research on historical change and human action.

3. Analytical Philosophy and Social Thought: An Empiricist Approach

In the years around the middle of the twentieth century, a leading analyti-
cal philosopher in the tradition of logical empiricism, Carl Gustav Hempel 
(1965), published a series of essays, later collected in a volume with the 
title Aspects of Scientific Explanation and other Essays in the Philosophy 
of Science on the nature of scientific explanation both in the natural and the 
human sciences. Some of these dealt directly with problems in the historical 
and social sciences, perhaps most notably “The Function of General Laws 
in History” and “The Logic of Functional Analysis”, originally published in 
1942 and 1959 respectively but others were also of relevance to these fields 
of inquiry, including “Deductive-Nomological vs. Statistical Explanation” 
published in 1962. 

At the peak of empiricism within the social sciences in the form of the see-
mingly irresistible rise of the behavioural revolution, logical empiricism wi-
thin philosophy of science has long ceased to be a coherent school and taken 
the form of a series of contributions by individual philosophers from within 
a broad tradition. Carl Gustav Hempel’s essays constituted perhaps the most 
sophisticated defence, which was articulated in the middle of the twentieth 
century, of a conception of scientific work in the tradition of logical empi-
ricism. To be of relevance to the social and human sciences, it then had to 
address key problems within these sciences. In particular it had to provide 
an account of how explanations of processes of historical change might be 
construed. It also had to pass verdict on the scientific validity and usefulness 
of what at the time had emerged as the most important effort from within a 



136   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

broad empiricist tradition to provide a scientific explanation of societal and 
historical change, namely the paradigm of functionalism and functional ex-
planation. Carl Gustav Hempel took up both these challenges.

A basic idea behind the approach advocated by Hempel (1965) but echoed 
in writings by other empiricist philosophers was that explanations could and 
should be reconstructed as valid arguments; the phenomenon to be explai-
ned, the explanandum, could be described by a statement that followed from 
other statements, that constituted the premises of the argument, the so-called 
explanans, and the truth of which jointly implied the truth of the explanan-
dum statement. The explanans-statements were in principle of two types, na-
mely statements, which expressed general laws or at least had a law-like cha-
racter, in the simplest case imagined in the form of general implications, and 
singular statements that asserted the truth of particular conditions, sometimes 
called initial conditions, referred to in the premise of the general implication 
that asserted a law-like relationship. If both the general statements, referring 
to a law-like relationship, and the singular statements referring to the initial 
conditions of the law-like statements, were true, then, by implication, so was 
the concluding statement referring to the explanandum. This general model 
of explanation, sometimes referred to as the deductive-nomological model of 
explanation was inspired by advances in the natural sciences. Hempel, and 
many others including his disciple Richard Rudner (1966), argued that it was 
equally applicable in the historical and social sciences. 

Objections to the effect that the cultural and human sciences were orientated 
towards individual events and actions and had a focus on the unique nature 
of individual human actions in their specific context and had little use for 
or interest in more general and law-like phenomena, were countered along 
two lines. Firstly, empiricist philosophers could point out that even if this 
was a correct description of the practices of humanistic scholars, even such 
scholars tacitly assumed the existence and validity of a number of more ge-
neral relationships. In this perspective, the humanistic sciences were not so 
much characterized by their idiographic as opposed to nomothetic character. 
Instead they tended to use short-hand descriptions in their accounts and ex-
planations rather than to spell out the full and binding set of premises leading 
up to an account of the phenomenon to be explained. This was essentially 
the line of argument taken by Hempel (1942) in his early essay on the role of 
general laws in historical explanations. 

Secondly, empiricist philosophers argued that the argument about the distinct 
nature of the cultural and social sciences in having the task of describing 



BJÖRN WITTROCK  137

unique events rested on a misperception of the role of scientific practice in 
the first place, on a so-called reproductive fallacy. Neither the natural, nor the 
cultural sciences could possibly and in detail reproduce each and every fea-
ture of their domain of inquiry. No matter how idiographic in its orientation, 
every study of a set of phenomena depends on an ability to make a selection 
of relevant features and to demonstrate relationships between these different 
features. In this sense, the cultural sciences are no more focused on indivi-
dual cases than the natural ones, no more entitled than the natural sciences 
not to state the nature of the more general relationship by virtue of which 
different phenomena can be related to each other in a comprehensible way, 
open to challenge by others on the basis of empirical evidence that might 
question or further strengthen our beliefs in the more general relationships.  

Arguments in defence of an empiricist conception of historical change along 
these two lines could by virtue of their character as programmatic statements 
not be disproved. They could however be questioned in terms of their prac-
tical usefulness. Perhaps the most simple but also the most embarrassing 
objection of such a practical nature was the one that concerned the demand 
for true, or at least empirically well-founded, scientific laws, or at least 
law-like general statements, as the key element in the premises of the argu-
ment leading up to an explanation of the phenomenon to be explained, the 
explanandum. The very notion of a scientific law raised a bundle of intri-
cate philosophical problems about what constitutes a law and how merely 
accidental generalizations might be distinguished from the necessary con-
nections characteristic of a scientific law. Most efforts to tackle this problem 
tended to lead to further problems concerning the nature and truth conditions 
for counterfactual statements, thus posing problems also about the nature of 
different systems of logic. 

From the point of view of the social and human sciences, most of these pro-
blems appeared to be both intractable and impractical, since their most ob-
vious problem was the lack of anything resembling a scientific law and the 
difficulty to provide anything much beyond assertions of some correspon-
dence between variables defined in broad statistical terms and allowing for 
only statements about very general tendencies among sets of large numbers 
of data. The essays by Hempel (1942, 1959, 1962, 1965) constituted per-
haps the most sophisticated defence that was articulated in the middle of 
the twentieth century, of a conception of scientific work in the tradition of 
logical empiricism. However, even he was not really in a position other than 
to specify desiderata eventually to be fulfilled by practicing social scientists. 



138   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

The actual types of explanations provided by social scientists seemed to be 
far away from the deductive-nomological ideal type explicated by the logi-
cal-empiricists. 

The situation was equally problematic when it came to an analytically phi-
losophical explication and assessment of the then dominants effort within 
empiricist social science to establish a theoretical framework for the expla-
nation of societal phenomena and historical change, namely the paradigm of 
functionalism. Hempel (1959) took up this task in an essay on the nature of 
functional explanation published just shortly after H. Stuart Hughes’s analy-
sis of the reorientation of social thought in the classical period. The tone 
of the essay can perhaps best be characterized as polite and constructive. 
Hempel adopts a perspective in which functional explanations are seen as 
falling short of the criteria of adequacy of a proper scientific explanation. 
However, a functional explanation could, Hempel argued, be seen as a partial 
explanation, as involving some steps on the way towards the spelling out of 
a full-fledged explanatory argument. There were however major problems 
with functional explanations from the perspective of analytical philosophy 
in an empiricist tradition. 

First of all, explaining a phenomenon by stating that it fulfilled some func-
tion relative to a social system or subsystem, meant that the phenomenon 
was not described as the conclusion, the explanandum, of a valid argument 
with true premises. On the contrary, the phenomenon might at best refer to 
something that might be contained in part of the premises of an explanatory 
argument. Such an argument would then presuppose that a social system was 
identified and that necessary conditions for the maintenance of that system in 
general or of some state of stability of that system could be specified. It might 
for instance be stated in theoretical terms that some function had to be perfor-
med for the system to be preserved or to remain within some boundaries cri-
tical for its long-term stability. However, in addition, the role of a particular 
institutional practice for the performance of that function would have to be 
specified. Normally several different practices might conceivably contribute 
to that and at least to some extent to be able to substitute for each other. There 
would in other words be a series of so-called functional equivalents, not all 
of which would normally even be identified.  

Furthermore, the set of conditions for the maintenance of the system in such 
a state would often only be specified at a very general level, whereas the set 
of empirically meaningful conditions tended to be vague or open-ended. If 
some empirical phenomenon could be said to constitute to contribute to the 



BJÖRN WITTROCK   139

maintenance of a system within critical boundaries, it might be argued that 
such a phenomenon fulfilled a function relative to the system at large. Such a 
phenomenon would then not be, as should be the case with the explanandum 
of a proper explanation, the necessary conclusion of an argument. It would, 
however, form part of a set of conditions that might be jointly sufficient for, 
in this case an explanandum in the form of the stability or maintenance of a 
social system.  To have identified some conditions of this type would be an 
important contribution, but it would be far from a scientific explanation of 
the phenomenon itself. 

However, even in this modest interpretation, the value of the functional ex-
planation would depend on further assumptions that it might be quite difficult 
to ascertain. Normally, functional explanations in the social sciences tended 
to be ex post and often also ad hoc. With the benefit of knowledge of what 
had actually happened, some events or institutional practices could always 
be said to have led to the downfall or preservation of a system. Furthermore 
functional explanations in the social and human sciences tended to depict a 
world of systemic properties and necessary consequences of processes, but it 
was normally a world where human actions were derivative relative to higher 
systemic needs rather than constitutive of the social world as such. 

The fact that social and human scholarly practices in an empiricist tradition 
turned out to be unable to meet the requirements for a proper scientific expla-
nation, as specified by analytical philosophy in the empiricist tradition, when 
it came to the study of historical and societal change had two consequences:

Firstly, empiricist social science at the time when it became the predominant 
mode of scholarly self-understanding in the social and human sciences had 
access to a growing wealth of techniques for data collection and the statisti-
cal methods used for their analysis. However it remained unable to explicate 
what theoretical connections and mechanisms brought about changes in the 
statistical patterns discerned. 

Secondly, even if broad patterns were discerned, there was often no convin-
cing way of relating these patterns to ideas about human action and social 
change. The long-term result was a social science that possessed neither an 
idea of what law-like mechanisms brought about social change, nor a con-
ception of the wider relevance of human action to the formation of modern 
societies. As a result historical change in societies continued to be analyzed 
in terms not of actions but in terms of macro-societal phenomena, normally 
in the form of either of societal functions and needs or in terms of broad pro-
cesses more or less directly related to a conception of such needs. 



140   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

4. An Idea of a Social Science: On Origins and Consequences of a Lin-
guistic Turn

In the same year in which Hughes’ book came out, i.e., in 1958, another 
publication launched a head-on attack on positivism, naturalism, and on be-
havouralism in social science. This was a small, polemical volume written by 
the British philosopher Peter Winch, The Idea of a Social Science. It came to 
serve as a focal point for discussions and critique of the growing dominance 
of a purely behavioural and positivist version of social science. This book 
was an effort to outline a notion of society from the vantage point of ordi-
nary language philosophy. Its primary objective was to challenge a positivist 
conception of social science. I have chosen to focus on this book by Winch 
because it takes a particularly outspoken and polemical stance and because it 
came to give rise to several important debates. 

Perhaps the most important and sophisticated elaboration of the implications 
for the social and historical sciences of the philosophy of the late Wittgens-
tein occurred from the mid 1960’s and onwards in the writings of Quentin 
Skinner. Skinner was also influenced by the late Wittgenstein but drew most 
directly on the philosophy of speech acts as developed by John Austin and 
often also took the 1946 book by Robin Collingwood’s The Idea of History 
as a point of departure and of critique. Quentin Skinner confronted many 
of the themes raised by Winch but took a highly critical position vis-à-vis 
Winch. The group of scholars, inspired by Skinner and other Cambridge in-
tellectual historian, were sometimes labelled the Cambridge School. They 
came to exert a profound influence and reshape the nature of intellectual 
history later in the century. I discuss this in the next section but start out with 
the influential book by Winch, which through its very radicalism, came to 
occupy an anti-positivist position, inspired by ordinary language philosophy, 
that was as extreme and as the empiricist counter position that it launched an 
all-out attack on.

Peter Winch was an Oxford-trained philosopher.  He took his point of depar-
ture in the type of linguistic philosophy which had evolved mainly at Oxford 
and which was inspired by the philosophy of the late Wittgenstein (Winch, 
1969). It had made important advances in the analysis of ordinary language 
and of the speech acts constitutive of language but also of non-linguistic hu-
man action.  Winch’s book is an engaged inquiry into what we mean we term 
certain phenomena social and how an understanding of such phenomena is 
at all possible. 



BJÖRN WITTROCK   141

His basic answer to the question what makes human behaviour intelligible 
is that it expresses and is governed by rules that specifies appropriate types 
of action but also makes it possible to break a rule. The rules provide criteria 
of identify for classes of action. If we just were to analyze the statistical fre-
quencies of a number of bodily or verbal movements on the basis of external 
similarities without having grasped what type of actions they belonged, what 
rules they were embodying and what notion of meaningfulness had prevai-
led when they were embarked upon, we would not really have understood 
anything of their social meaning. 

We would have disregarded their character of being social relations between 
human beings who have formed concepts that make rules and human actions 
meaningful.  In that sense there is, Winch argued, a crucial difference be-
tween natural and social phenomena: 

An event’s character as an act of obedience is intrinsic to it in a way which 
is not true of a clap of thunder ... There existed electrical storms and thun-
der long before there were human beings to form concepts of them. But it 
does not make sense to suppose that human beings might have been issuing 
commands and obeying them before they came to form concepts of com-
mand and obedience. (Winch, 1958, p. 125) 

However, Winch (1958) adopts a stronger position than that. He argues for 
the constitutive role of concepts: 

A man’s social relations with his fellows are permeated with his ideas about 
reality. Indeed, ‘permeated’ is hardly a strong enough word: social relations 
are expressions of ideas about reality ... the social relations between men 
and the ideas which men’s actions embody are really the same thing consi-
dered from different points of view. (p. 23) 

Of course it might be retorted that not all forms of action are “permeated” 
in this sense; many could perhaps best be seen as mere bodily reactions or 
habitual imitation. Winch, however, rejects such objections. He admits that 
his analysis primarily refers to so-called discursive ideas. However, he then 
immediately extends the domain of validity for such ideas and subsumes all 
types of notions under this encompassing concept: 

But there is no sharp break   between behaviour which expresses discursive 
ideas and that which does not; and that which does not is sufficiently like 



142   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

that which does top make it necessary to regard it as analogous to the other 
... our language and our social relations are just two different side so of the 
same coin. (1958, pp. 123, 129) 

Constellations of linguistic expressions, concept and actions jointly cons-
titute the different form of life. Winch (1958) explicitly draws on a famous 
statement by Wittgenstein: “What has to be accepted, the given is —so one 
could say— forms of life” (p. 40).

Winch articulated his position in explicit opposition to the idea that the so-
cial sciences “must follow the methods of natural science rather than phi-
losophy if we are to make significant progress”. This is so because “human 
society involves a scheme of concepts which is logically incompatible with 
the kind of explanations offered in the natural sciences” (p. 72). In his criti-
que Winch implicitly accepted the appropriateness of an account of natural 
science along the lines of analytical and empiricist philosophy of science. He 
assumed that natural science explanations depend on covering laws and that 
theory construction proceeds in an inductive way by generalizations from 
large numbers of observations. 

In the case of social science, this is however impossible because the social 
scientist 

has to take seriously the criteria which are applied for distinguishing ‘diffe-
rent’ kinds of actions and identifying the ‘same’ kinds of action within the 
way of life he is studying. It is not open to him to impose his own standards 
from without. In so far as he does so, the events he is studying lose altoge-
ther their character as social events. (Winch, 1958, p. 108)

If a researcher nevertheless were to disregard such criteria intrinsic to the 
way of life been studied, the ensuing results would be trivial and meanin-
gless: 

A man who understands Chinese is not a man who has a firm grasp of the 
statistical probabilities in the Chinese language. Indeed, he could have that 
without knowing that he was dealing with a language at all ... ‘Unders-
tanding’ in situations like this, is grasping the point or meaning of what is 
being done or said. (Winch, 1958, p. 115) 

In a weak interpretation this statement may be seen merely to require that 
social science must take human actions and the meanings imputed by human 



BJÖRN WITTROCK   143

beings to their actions seriously. Such an interpretation would not exclude 
the identification of social mechanisms and the explanation of social outco-
mes in terms of the unintended consequences of the purposeful actions of a 
large number of individual human beings. 

There is however also a stronger interpretation that would entail that no ex-
planation of a social phenomenon or a process of social change could be 
meaningfully undertaken unless is was performed with exclusive recourse to 
concepts and rules which exist within a given form of life and which would 
be familiar or at least meaningful to the members of such a form of life. Such 
a position is still defensible. But it does not constitute a social theory. Rather 
it is a methodological programme, which might guide empirical research un-
dertakings. As a methodological programme it combines advocacy of a parti-
cular epistemological basis for the social sciences with a strong commitment 
to a very particular form of methodological individualism, distinct from the 
well-known positions advocated from within a broad popperian, and basica-
lly naturalist, tradition.  

The programme of Winch (1958), despite its skeleton character, has —per-
haps also because of its polemical and uncompromising nature— stimulated 
lively debate in a several disciplines. In its early stages this debate involved 
both philosophers and representatives of social science disciplines.  Among 
the participants in this debate were Alfred Louch, Alasdair MacIntyre, Ed-
mund Leach and Ernest Gellner. Several of these and other scholars, inclu-
ding Georg Henrik von Wright (1971) in his famous book on Explanation 
and Understanding later elaborated a position either in explicit opposition 
to Winch, as did Ernest Gellner, or used Winch as one significant reference 
point, as did von Wright and Macintyre. 

For all its brevity and programmatic character, echoes of Winch’s argument 
can be discerned in many of the debates about the linguistic turn, the consti-
tutive role of language, and in efforts to understand societal institutions and 
practices, including practices of writing, in terms of an analysis of speech 
acts in given contexts. In this sense, the book and the debate around it to 
some significant extent came to serve as an early impetus to a whole range 
of later debates that came to crystallize around ideas about the constitutive 
role of language and of the need for conceptual, anthropological and contex-
tual forms of understanding as opposed to a naturalistic study of behavioural 
patterns. 



144   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

5. Social Action and Social Mechanisms

In a preceding section, I argued that in the mid-twentieth century there exis-
ted a disjuncture in the relationship between empiricist philosophy of science 
and empiricist social sciences practiced in the wake of the so-called beha-
vioural revolution. On the whole empiricist philosophy appeared to be too 
stringent for empirical social science to be able to comply with its require-
ments. Hence these requirements tended at best to be rhetorically invoked 
but practically neglected or, more commonly, to be regarded as more or less 
irrelevant for the practices of social science.

There also existed a disjuncture between the growth of quantitative, normally 
survey-based, research on social trends and general social theory in a Parso-
nian tradition, in which the category of social action was central but largely 
unrelated to empirical concerns. At the same, there was from the mid-1950’s 
onwards and accelerating in the 1960’s a growing use in the social sciences at 
large of rationalistic models that had previously been largely restricted to the 
domain of the economic sciences. A path-breaking book form the mid-1950’s 
was characteristically called An Economic Theory of Democracy (Downs, 
1957).    

In consequence and as asserted above, sociologist by and large continued 
to analyze societies not in terms of action but in terms of macro-societal 
phenomena, whether interpreted as exemplifying societal functions or being 
broadly related to societal processes of modernization. 

This situation, with a series of disjuncture’s, gradually came to be regarded as 
largely inevitable. It is only in the course of the last two and half decades that 
the situation has begun to change. One important reason for this is the rise 
of a new type of analytical social science that addresses both the problem of 
scientific explanations and the problem of human agency and its role in pro-
cesses of social and historical change. This type of social science, sometimes 
labelled the analytical turn, has emphasized clarity and the need to “dissect” 
societal phenomena in their constituents and analyzable parts (Hedström & 
Swedberg, 1998; Hedström, 2005; Hedström & Bearman, 2009). 

Analytical social science of this type has a strong empirical orientation 
linked to its preference for a mode of theorizing that embraces rather than 
avoids formalization. It proceeds by distinguishing the relevant background 
conditions for an action, then tries to discern individual beliefs, desires and 
opportunities ushering in an individual action that, in conjunction with a lar-
ge number of analogous actions, will contribute to emergent social outco-



BJÖRN WITTROCK   145

mes, in the sense that social outcomes tend to be unintended consequences of 
the actions of a large number of interacting individuals.1

The analysis will involve an analysis also of aggregate patterns, including 
spatial distributions of inequalities. It will often rely on an analysis of social 
processes in terms of topologies of networks and of social norms and infor-
mal rules that impinge on the actions of members of a community. An impor-
tant ambition of this type of analytical social science has been to identify an 
increasing number of general social mechanisms. 

These mechanisms tend to be on the level of middle-range theory and to 
avoid broad historical accounts but they may be the closest social science 
has come to the kind of law-like statements that Hempel and analytical phi-
losophers in an empiricist tradition saw as indispensable for a proper scien-
tific explanation. Social mechanisms are cast in terms of human action and 
rely on assumptions of the conventions governing such action but also on 
assumptions that how human may form justified belies of their potentials to 
realize their desires. The idea of mechanisms therefore also serve to link an 
understanding of what constitutes rational action in given circumstances to 
an interpretation of large amounts of data about social and spatial develop-
ments. 

As a consequence, there are a number of efforts underway to build bridges 
across the chasm that used to exist between empiricist philosophy of science 
with its demand for explanations in terms of covering laws and empirical 
social science with its masses of data. The advances made have meant that 
for the first time in decades there is a situation when a significant group of 
contemporary social scientists seems confident that these scholarly practices 
in due course can realistically and increasingly operate in a mode analogous 
to practices adopted within the natural sciences. In fact, several of the key re-
presentatives of this type of social science have also entered in collaboration 
with natural scientists and embarked on joint empirical projects. 

However even so, neo-empiricist analytical social science faces two signi-
ficant problems: firstly the social mechanisms, which have been identified 
and which form the backbone of this movement, may well be characterized 
as being law-like. However, it is a social science that has decided to focus on 
middle-range theory. It remains to be explored and specified what the con-

1 For a succinct statement of this position see Peter Hedström (2009) “The Analytical Turn 
in Sociology” in Peter Hedström and Björn Wittrock (Eds.), Frontiers of Sociology (pp. 
331-342).



146   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

textual boundaries are of middle-range social mechanisms. In particular both 
the relevance and accuracy of middle-range social mechanisms in research 
with a broad historical orientation is by necessity an open one. The same is 
true for the explanation of large-scale historical change.

Secondly, in its analysis of the role of human action, it starts out from assump-
tions of typical actions, beliefs and desires. They provide crucial elements in 
the operation of social mechanisms.  The results are processes where more 
or less rationally conceived human beings through their actions produce a 
social outcome that is often quite different from the intentions of the human 
beings themselves as an early stage in a process. In the words of perhaps 
the most prominent representative of analytical sociology, Peter Hedström, 
“actors make society ‘tick’, and without their actions social processes would 
come to a halt” (2009, p. 333). Desires and beliefs provide reasons for human 
beings to act. However in constructing such constellations of beliefs, desires, 
reasons, and actions, the focus in analytical sociology is on what me be con-
sidered typical constellations.

This can be justified by the reasons given by Peter Hedström (2009), namely 
that it has to be so because “the focus on actions is merely an intermediate 
step in an explanatory strategy to understand change at a social level” (p. 
333). However, it could also be argued that for this very reason it would be 
valuable to have a differentiated theory of different forms of human action, 
where human action and its different forms, including rational-deliberative 
actions as well as habitual actions but also constitutive and ground- and ru-
le-breaking forms of action, were systematically conceptualized. 

It is precisely when it comes to these two points of major historical trans-
formations and of human action conceptualized in a rich and diversified fra-
mework that Hans Joas has made some of his and contemporary sociology’s 
most important contributions. In the concluding part of the essay, I shall 
come back to the last two points above. 

6. Meanings and Contexts: The Reconstruction of Political and Social 
Thought

Already in The Idea of a Social Science itself but also in the debates around 
it, three deep-seated problems became visible and were not given any real 
solutions (Winch, 1958). 

Firstly, despite the emphasis on human actions and their meanings, the 



BJÖRN WITTROCK   147

book did only provide an analysis of one special type of action, namely that 
drawing on so-called discursive ideas, and then reduced other forms to this 
particular form. Much of later work in the tradition of linguistic philosophy 
and speech act theory has resembled Winch in this respect. Thus even the 
type of contextual analysis of political ideas that has reshaped the field of his-
tory of political thought has explicitly rejected any effort to hermeneutically 
understand the mind, the intentions and beliefs of the individual author of a 
text. Instead the action involved in a speech act is interpreted with reference 
to the linguistic rules of a given language and to what constituted dominant 
texts in a field at the time of writing and to which any new intervention into 
the field had to relate but also to the wider social and political context in 
which the writing of the text took place. Jointly assumptions of these types 
of normalized forms of conditions external to the text itself serve to give an 
interpretation of the meaning of a text and of the possible intentions behind 
writing it.  

Secondly, this also means that for all its polemical verve, the book may ex-
hibit a clear idea what social science is not. However, it is less clear what its 
own idea of social science and human action really is. This is exemplified by 
its tendency to lump together a number of phenomena that are all described 
as vitiating the very idea of a rational or a causal explanation and that are 
referred to with terms such as beliefs, desires, intention and several others.

Thirdly, it is unclear how Winch wants to analyze situations when human be-
ings provide radically different interpretations of interactions in which they 
are involved. Sometimes Winch seems to suggest this is not a real problem. 
Even in situations of war, human beings are involved in an activity which “is 
governed by conventions”. But of course different parties in such a situation 
may have drastically different interpretations of how different kinds of ac-
tions should be described and understood and whether they jointly constitute 
something sufficiently close to a convention accepted by both parties to be 
labelled a war (Winch, 1958). 

Modern history is filled with such examples of radical disjuncture of inter-
pretations. On the whole, Winch seems to make far-reaching assumptions 
about a shared conceptual apparatus and a shared form of historical and so-
cietal consciousness. He concedes, drawing on what he calls “the jargon of 
social psychology”, that there might be differences between ‘in-group atti-
tudes’ and ‘out-group attitudes’, but this seems to weak a conceptual part to 
make sense of the series of disasters, ethnic cleansings, and genocides cha-
racteristic of parts of the twentieth century. Here we are at the limit when the 



148   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

insistence on performing the analysis within the context of one set of linguis-
tic and, by implication, social rules may be upheld but at the price of yielding 
no information about the meaning of what is happening in terms that are 
meaningful also to the members of the life forms concerned. It is precisely 
here that traditional historicism would have provided answers and where the 
careful contextualism of Quentin Skinner and his colleagues provides some 
clear answers as does the historical phenomenology of Karl Jaspers. It is also 
precisely here that a series of works by Hans Joas in the last decade and a half 
open up avenues both for empirical research and analytical reconstruction.

However concerning all the three problems just highlighted it seems clear 
that a much more cogently argued anti-naturalist position, inspired by the 
works of the late Wittgenstein and the speech act theory of Austin, has been 
articulated in the course of the last three decades by Quentin Skinner and a 
number of scholars around him.

Let me first only briefly point to the oeuvre of Quentin Skinner. There can be 
little doubt that nobody has contributed more than Skinner in the last three 
decades to a profound rethinking of what it means to write the history of po-
litical thought. Furthermore, no one in the course of the last century has been 
able to provide such a cogently and carefully argued analysis of the history of 
late medieval, renaissance and early modern political thought. Nor has pro-
bably anybody in the course of the twentieth century written on the history 
of political thought in an equally philosophically and methodologically both 
informed and guided way. First of all, Skinner (1978) already in his early 
magnum opus, The Foundations of Modern Political Thought, broke decisi-
vely with an earlier predominant tradition of seeing the writings of the great 
political philosophers as timeless and their works as trans-historical ideatio-
nal units to be considered elevated from the contexts in which they occur. 

Skinner expressed this in the preface of The Foundations of Modern Political 
Thought in the following way: 

To study the context of any major work of political philosophy is ... to 
equip ourselves ... with a way of gaining greater insight into its author’s 
meaning than we can ever hope to achieve simply from reading the text 
itself ‘over and over again’ as the exponents of the ‘textualist’ approach 
have characteristically proposed... It enables us to characterise what their 
authors were doing in writing them. (p. xiii) 

More precisely, this procedure allows for an interpretation of the text and for 
stating what the intention of the author might have been in writing it: 



BJÖRN WITTROCK   149

For to understand what questions a writer is addressing, and what he doing 
with the concepts available to him, is equivalent to understand some of his 
basic intentions in writing, and thus to elicit what he may have meant by 
what he said — or failed to say ... we are not merely providing historical 
background for our interpretation, we are already engaged in the act of 
interpretation itself. (Skinner, 1978, pp. xiii-xiv) 

This type of recovery of intentions is at the heart of a contextually sensitive 
analysis of the history of political and social thought, but it is also of imme-
diate relevance for the study of behaviour: “in order to explain why ... an 
agent acts as he does, we are bound to make reference to this vocabulary [i.e. 
normative vocabulary], since it evidently figures as one of the determinants 
of his action” (1978, p. xiv). In other words normative vocabulary is not an 
instrumentally available resource. It also has a constraining and partly cons-
titutive effect “upon behaviour itself”. However, the general argument of 
Skinner has implications far beyond the realm of history of political thought. 
In the last instance it concerns our potentials for understanding and explai-
ning human action. This in turn is only possible if we take the illocutionary 
force of speech acts into account. We have to understand what an agent was 
doing in writing or uttering some words: 

Acts ... embody conventional meanings which, when we know the langua-
ge involved —whether a natural language or a language of gesture— we 
can hope to read off. When we claim, that is, to have recovered the inten-
tions embodied in a text, we are engaged in nothing more mysterious than 
this process of placing them within whatever contexts make sense of them. 
(Skinner, 1996, p. 151)  

This position has important implications that may not be immediately ob-
vious, in particular the following ones:

Firstly, intentions cannot be recovered through processes of empathic ima-
gination but through a careful analysis of the linguistic and ideological con-
ventions that obtain in a society at a particular point in time. It is necessary 
to capture the nature of such linguistic and social conventions since it is only 
relative to norms inherent in such conventions that actions are at all interpre-
table, whether the norms are being followed or broken. 

Secondly, it is only relative to such normative conventions and sets of beliefs 
obtaining at a particular time and place that it is possible to judge whether 
particular forms of behaviour or belief can be deemed rational or rather ratio-
nally acceptable within a form of life (Skinner, 1996, p. 153). 



150   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Thirdly, by focusing on “the range of things that writers and speakers may be 
capable of doing in (and by) the use of ... words and sentences”, it is possible 
to speak of the meaning of linguistic expressions in a way that easily avoids 
the kinds of criticisms that deconstructivists have labelled: “recent anti-in-
tentionalist theories of interpretation have given us scarcely any reason that 
we must abandon the quest for authorial intentionality in the sense in which 
Collingwood and Passmore are interested in it” (Skinner, 1996, p. 147). The 
type of intentionality in which Skinner is interested has to do with the fact 
that in order to understand a proposition we have to see it “as a move in ar-
gument. To understand it, we may need to grasp why it seemed appropriate 
to make just that move, and hence to issue just that utterance” (1996, p. 148).  
This in turn is only possible if we are able to understand also the illocutionary 
force of a speech-act, i.e., to take an example from Austin often quoted by 
Skinner, we have to understand that a policeman calling to a skater on a pond 
saying in saying “The ice over there is very thin” should be taken to be not 
just a descriptive statement but to involve a warning to the skater. 

In sum, we have to grant that it is impossible “to think other people’s thou-
ghts after them” (1996, p. 150). However, we may still speak of the meaning 
of an utterance and of the intention involved in such an action in the more 
restricted sense of understanding the conventions that have governed langua-
ge use in specific contexts and that any speaker or writher within that context 
has had to relate to in making in argument.  

Fourthly, Skinner does not use an all-embracing category to lump together all 
kinds of linguistic and mental phenomena, including beliefs, motives, purpo-
ses and intentions. On the contrary he makes a clear distinction between for 
instance intentions and motives. Intentions can be recovered via an unders-
tanding of existing conventions and appear in an internal relationship vis-à-
vis forms of life. For this reason, intentions cannot be inserted as premises in 
causal explanations of the covering-law model required by empiricist philo-
sophers of science, in particular Hempel. 

The process of recovering the meaning and intention of an action through 
a process of grasping the context of conventions in which it has occurred 
constitutes, Skinner insists, not the identification of a cause but forms part 
of a process of interpretation and understanding  that is necessary for any 
explanation, causal or not, to be possible However, contrary to the argu-
ments of for instance Peter Winch and other radical anti-naturalists,  this 
does not mean that no causal explanation may be given of human action. 
Nor does it preclude that phenomena such as motives, or phenomena gi-



BJÖRN WITTROCK   151

ving rise to motives, may function in a causal explanation of human action 
(Skinner, 2002, p. 138). However, such causal explanations need not ne-
cessarily be of the covering-law model the empiricists and naturalists have 
tended to insist on.

Fifthly, the neo-classical philosophical debate on the nature and explanation 
of human action and societal change, both in its analytical-empiricist form as 
exemplified by Hempel and in its radical anti-naturalist form as exemplified 
by Winch, came to appear as increasingly irrelevant for the methodological 
and theoretical pursuits of practicing social scientists and historians. Skin-
ner’s position on the other hand, like that of Peter Hedström, has direct me-
thodological implications and has served as a source of inspiration for scho-
lars who have achieved what can only be labelled a revolution in the writing 
of the history of political thought, where a focus on context and meaning, 
has replaced an earlier tradition of focusing almost exclusively on texts and 
relegation other concerns to a diffuse realm of background factors.  

Sixthly, on a theoretical level the position of Skinner, has entailed that the 
perennial question of rational action to some extent has been reconsidered 
and that an area has been opened up for fruitful interaction between philo-
sophers, sociologists, and economists with a focus on decision theory on 
the one hand and on the other historians and anthropologists with a focus 
on grasping what courses of action may be characterized as rational given 
contextually prevailing conventions and acceptable sets of belief. This holds 
the promise of overcoming a traditional dichotomy between rationalism and 
relativism, and it is important to see that Skinner’s position does not involve 
relativism either in epistemic or methodological terms. Rather his position is, 
as he himself, points out, reminiscent, in another context, of the one embra-
ced by Max Weber (Skinner, 2002, p. 143).2 

7. The Reconstruction of Social Theory: Social Mechanisms, Linguistic 
Contextualism, and the Creativity of Action   

Theories of social mechanisms and theories of meaning and context may 
have different points of departure, analytical-empiricist in the one case, lin-
guistic-interpretive in the other. However they have both entailed major ad-
vances in contemporary social theory or perhaps rather, following Hughes, 

2 See also Palonen (2003): Quentin Skinner: History, Politics, Rhetoric, for a discussion of 
Weber and Skinner.



152   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

to an incipient reconstruction of European social thought, albeit in a different 
context than that of the period 1890-1930.

Both these two streams of scholarship and thought have contributed to a re-
newed interest in the relationship between philosophical-epistemic and em-
pirical-methodological concerns. They are also both characterized by a focus 
on human action as the central category in social theory. Of course, Parsons’ 
conceptualization of social action has been intensely debated ever since it 
was first proposed. However, scholars in these new, or rather renewed, tra-
ditions of social theory they have not only reopened debates that tended to 
become closed in the wake of the Parsons’ proposal for a neo-classical syn-
thesis. Such a reopening has taken place within social theory already decades 
ago. However, they have closely linked their focus on human action to em-
pirical and textual research practices and may have thereby contributed to a 
re-examination of human action as a basic category of social science in a way 
reminiscent of the classical debates so elegantly discussed in Hughes (1958). 

Furthermore, theoreticians both of social mechanism and of theories of me-
aning and context insist on the central role of intentions in accounting for 
actions. Within an analytical-empiricist tradition such an orientation has tra-
ditionally tended to be dismissed as being either superfluous or arbitrary or 
else circular. The concept of intention has been seen as superfluous since 
it allegedly inserts a category that is not amenable to systematic analysis 
or observation and simply adds a category that will make the explanatory 
framework more cumbersome without adding any explanatory force or in-
formation. It has been seen as arbitrary in the sense that the only way of 
assigning some explanatory role to the category of intention has allegedly 
been through a process of empathic imagination or introspection not subject 
to interpersonally controllable standards. It has been seen as circular since, 
barring this last procedure, the existence of an intention would only be some-
thing that could be inferred ex post from observing the very events that was 
to be explained. 

As outlined above, scholars in both the tradition of neo-analytical theories of 
social mechanisms and those in the tradition of linguistic-interpretive analy-
sis reject these standard empiricist objections to an analysis of intentions and 
actions.  They do so by avoiding any effort to engage in an introspection into 
the inner deliberations of human beings. In the linguistic-interpretive case, 
the solution consists in an analysis of conventions governing the intelligibi-
lity of speech acts and their illocutionary force. These conventions are social 
and constitute necessary conditions for assigning meaning to speech acts. 



BJÖRN WITTROCK   153

They are neither arbitrary, nor superfluous. They constitute a necessary first 
step of interpretation of an action but do not preclude further steps involving 
other categories in the explanation of an action. 

Neo-analytical scholars with a focus on social mechanisms admittedly focus 
on typical constellations of beliefs, desires, reasons, and actions. However, it 
is, they insist, human beings with their desires, beliefs and reasons who choo-
se to act or not to act and take advantage or not of opportunities that exist. 
The concept of social mechanism constitutes the crucial link the actions of 
large numbers of individuals and social outcomes on a collective level. The 
identification of social mechanisms requires careful empirical research but 
the theoretical constructions depend on also on an analysis of conventions 
governing social life, including linguistic usage, in different contexts. Per-
haps it can be said that this analytical research programme is thereby able to 
link up previously distinct research endeavours within rational choice theory, 
graph theory and survey and experimental research and to discover social 
mechanisms that operate in different societies and contexts. 

Both the neo-analytical and the linguistic-interpretive contributions 
from recent years have been characterised by a focus on social and 
linguistic conventions in the analysis of social action. They have also 
chosen to concentrate on a limited number of key aspects of action 
and have abstained from efforts at elaborating an overarching typo-
logy of action. In the case of so-called analytical sociology there has 
also been a clear focus on empirical social phenomena on a midd-
le-range level rather than, say, on a macro-historical scale.

By these strategic choices both neo-analytical and linguistic-interpretive 
analysis have achieved significant scholarly advances. They have also been 
able to reconstitute some of the close links between philosophy, empirical 
research practices and the reconstruction of social thought that forms the 
focus of H. Stuart Hughes (1958) volume Consciousness and Society on Eu-
ropean social thought in its classical period. It against this background that 
the scholarly contributions of Hans Joas must be seen. In this respect there 
are six major contributions that should, in a few concluding statements, be 
highlighted.

Firstly, Hans Joas has, together Jürgen Habermas, probably contributed more 
than anyone else to overcome the intellectual divide between European and 



154   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

American social thought that forms a theme across the volumes of H. Stuart 
Hughes’ trilogy. In particular, from his earliest works onwards he has been 
able to demonstrate that intellectually seminal links can be established be-
tween pragmatism and classical European social theory and philosophy of 
action.

Secondly, Hans Joas has already in early works but in a distinct and unique 
way from Die Kreativität des Handelns onwards elaborated the outlines of a 
comprehensive theory of action.

One key characteristic of this book is that it refuses to reduce the problem of 
action to a technical problem of analyzing and extending one specific class 
of actions, for instance in the form of means-ends-rationality,  and then de-
lineate it from all other forms that are assigned to a residual category. There 
are few parallels in contemporary social theory to this move and to taking 
equally seriously rational-deliberative actions, norm-guided action and the 
specific but foundational form of transformative action that Hans Joas (1992) 
has analyzed in terms of the creativity of action. This strategy seems to be an 
intellectual pursuit in the spirit of Max Weber.

Thirdly, few other scholars have extended such an ambitious theory of action 
also to include processes of the constitution and emergence of values and 
of commitments that come to identify the core of a human being. With the 
book Die Entstehung der Werte, Hans Joas (1997) has been able to streng-
then and to provide increased plausibility to his analysis of creative action. 
But through this move he has also been able to open up a realm of research 
that both the neo-analytical and the linguistic-interpretive scholars have pla-
ced outside of their immediate concern and have had to treat as external to 
analysis of action proper. By refusing to treat values as something externally 
given, avenues are opened up to an understanding of processes of preference 
formation also within contexts where rational-deliberative forms of analysis 
may be the most immediately relevant ones.  

Fourthly, the analysis of values and their processes of origination and emer-
gence is relevant for several contemporary discussions in social theory, in-
cluding interest in so-called cultural traumas but also in a field in which Hans 
Joas (2000, 2008) has played a pioneering role, namely that of bringing war 
and the experience of war into the core of social theory.

Fifthly, Hans Joas has extended his analysis of ways in which value commit-
ments and solidified and contested on a collective level to research program-
me with a focus on processes concerning the emergence of new institutional 



BJÖRN WITTROCK   155

arrangements and the institutionalization of norms and thereby to an analysis 
of norm-guided actions. Hans Joas’ major project on human rights and the 
articulation of such rights over long periods of time and in different contexts, 
has the potential to re-establish close links between social theory and legal 
theory of a completely new type.

Sixthly, this research programme of Hans Joas also explores and extends the 
role of social theory in the contemporary world, where, contrary to the world 
analysed by H. Stuart Hughes, the pre-eminence and intellectual hegemony 
of Europe is a phenomenon of the past. One key aspect of the programme 
on the so-called Sakralität der Person is that it involves empirical research 
on processes, involving agents from vastly different cultural, religious and 
political backgrounds, interactively articulating a commitment, expressed in 
universalistic terms albeit emerging out of particularistic processes of inter-
pretation and contention. This research programme is also linked to Hans 
Joas’ series of important publications on the cultural values of Europe and 
on world religions. These are projects of relevance for instance for an assess-
ment of Max Weber’s classical works on the world religions but also for an 
understanding of the contemporary world and what an action-based analysis 
of this world may amount to (Joas & Wiegand, 2005; 2007).

With this last-mentioned programme of research Hans Joas takes up the 
challenge, where neo-analytical and linguistic-interpretive forms of contem-
porary social theory stop short, namely to extend the action-based analysis 
also to processes of global change. With this step we once again touch upon 
themes at the core of the period of reconstruction of European social thought 
in the years 1890-1930, but themes that were also taken up again by mid-cen-
tury. Specifically, the theme of understanding profound historical change in 
a global context re-emerges. 

Much of the debate in the late twentieth and early twenty-first centuries about 
the origins, the meaning and the nature of world history have as a reference 
point a small but highly influential book, namely Karl Jaspers’ (1949)  Vom 
Ursprung und Ziel der Geschichte,  translated into English in 1953. Jaspers’ 
book remains till this day a powerful argument for the global nature of the 
emergence of, what might be termed, human second-order consciousness and 
reflexivity and thus also of the origins of a history of human consciousness 
as a common category beyond national or religiously demarcated narratives. 
It carries a further importance by virtue of the fact that its basic conceptions 
emerge out of a tradition that from the start, with Husserl as the towering 
figure, opposed historicist readings of human development. 



156   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

In a sense Jaspers’ book forms an effort to write the history of conscious 
humankind beyond historicist readings. In that sense it also stands in an in-
teresting and intricate relationship to another work from the immediate pos-
twar period, namely Friedrich Meinecke’s (1946) Die deutsche Katasrophe. 
Meinecke was one of the relatively few leading German learned men who 
explicitly came to embrace a positive conception of historicism. His late 
work, Die deutsche Katastrophe, involves a re-reading of German history 
and an effort to critically examine precisely those features in German history 
during the last two hundred years which Meinecke had previously given such 
value appreciation as to justify the semantic relocation of historicism from a 
largely critical and negative valuation into a positive one. What Jaspers did 
was in a sense the opposite, namely to find categories sufficiently universal 
to serve as anchoring points for the writing of a common history of human 
consciousness and change beyond national and regional preconceptions.

In recent years the works of Shmuel N. Eisenstadt (2005) and Robert N. 
Bellah (2005) have reinvigorated this discussion and have demonstrated its 
urgent relevance for any theorizing in the social and historical sciences. Hans 
Joas’ current research in this area has already now left an important imprint 
that is likely to grow in the years to come. Hans Joas’ contributions in this 
field have a triple significance. They extend and deepen an historical unders-
tanding of the role of human action in the constitution of some of the most 
fundamental institutional features of human history. They call attention to 
dilemmas of value and normative commitments in our own age. They finally 
also clarify some of the most significant prerequisites for the meaningful 
assignment  of the category of action and for the assignment of intention be-
yond the intentionality of mere instrumentality within the immediate tempo-
ral and spatial region of an individual. In other words the highlight links be-
tween human action and experiences of a transcendental nature (Joas, 2004). 
Thus the further analysis of the theme of the axial age holds more promise 
than possibly that of any other theme in leading contemporary social theory 
to the core of what was at stake in the debates a hundred years ago at the 
time of reconstruction of social thought. This is likely to be focal point for an 
encounter of different interpretations of the role of historical transformations 
and crystallizations, of the nature of human action, and of experiences of 
self-transcendence. 



BJÖRN WITTROCK   157

References

Bellah, R. N. (2005). What is axial about the Axial Age? European Journal of Sociolo-
gy / Archives Européennes de Sociologie, 44(1), 69-89. https://doi.org/10.1017/
S0003975603000012

Downs, A. (1957). An Economic Theory of Democracy. Harper & Row.

Collingwood, R. G. (1946). The Idea of History. Oxford University Press.

Eisenstadt, S. N. (2005). Die Achsenzeit in der Weltgeschichte in H. Joas & K. Wiegand 
(Eds.), Die kulturellen Werte Europas (pp. 40-68). Suhrkamp.

Hempel, C. G. (1942). The Function of General Laws in History. The Journal of Philoso-
phy, 39(2), 35-48. https://doi.org/10.2307/2017635

Hempel, C. G. (1959). The Logic of Functional Analysis in L. Gross (Ed.), Symposium on 
Sociological Theory (pp. 271-307). Harper & Row.

Hempel, C. G. (1962). Deductive-Nomological vs. Statistical Explanation in H. Feigl and 
G. Maxwell (Eds.), Minnesota Studies in the Philosophy of Science (Vol. III, pp. 98-
169).  University of Minnesota Press. https://hdl.handle.net/11299/184632

Hempel, C. G. (1965). Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philoso-
phy of Science. Free Press.

Hedström, P. (2005). Dissecting the Social: On the Principles of Analytical Sociology. 
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511488801

Hedström, P. (2009). The Analytical Turn in Sociology in P. Hedström & B. Wittrock (Eds.), 
Frontiers of Sociology (pp. 331-342). Brill.

Hedström, P. & Bearman, P. (Eds.). (2009). The Oxford Handbook of Analytical Sociology. 
Oxford University Press.

Hedström, P. & Swedberg, R. (Eds.). (1998). Social Mechanisms: An Analytical 
Approach to Social Theory. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CBO9780511663901

Hughes, H. S. (1958). Consciousness and Society: The Reconstruction of European Social 
Thought, 1890-1930. Knoft.

Hughes, H. S. (1975). The Sea Change: The Migration of Social Thought, 1930-1965. Harper.

Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Artemis.

Joas, H. (1992). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2000). Kriege und Werte. Studien zur Gewaltsgeschichte des 20. Jahrhunderts. 
Velbrück Wissenschaft.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz. 
Herder.

https://doi.org/10.1017/S0003975603000012
https://doi.org/10.1017/S0003975603000012
https://doi.org/10.2307/2017635
https://hdl.handle.net/11299/184632
https://doi.org/10.1017/CBO9780511488801
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663901
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663901


158   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Joas, H. & Knöbl W. (2008). Kriegsverdrängung. Ein Problem in der Geschichte der 
Sozialtheorie. Suhrkamp.

Joas, H. & Wiegand, K. (Eds.). (2005). Die kulturellen Werte Europas. Verlag.

Joas, H. & Wiegand, K. (Eds.). (2007). Säkulariesierung und die Weltreligionen. Suhrkamp.

Lepenies, W. (1985). Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Litteratur und Wissenschaft. 
Hanser.

Meinecke, F. (1946). Die deutsche Katastrophe. Europa Verlag.

Parsons, T. (1937). The Structure of Social Action. McGraw-Hill Book Company.

Palonen, K. (2003). Quentin Skinner: History, Politics, Rethoric. Polity.

Rudner, R. S. (1966).  Philosophy of Social Science. Prentiss Hall. 

Skinner, Q. (1978). The Foundations of Modern Political Thought. Volume One: The Re-
naissance. Cambridge University Press

Skinner, Q. (1996). From Hume’s Intentions to Deconstruction and Back. The Journal 
of Political Philosophy, 4(2), 142-154. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.
tb00046.x

Skinner, Q. (2002). Visions of Politics. Volume 1: Regarding Method. Cambridge Universi-
ty Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511790812

Von Wright, G. H. (1971). Explanation and Understanding. Routledge & Kegan Paul.

Winch, P. (1958). The Idea of a Social Science and its Relation to Philosophy. Routledge 
& Kegan Paul.

Winch, P. (Ed.). (1969). Studies in the philosophy of Wittgenstein. Routledge & Kegan Paul.

https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.tb00046.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.tb00046.x
https://doi.org/10.1017/CBO9780511790812


World Religions and Social Thought
From Ernst Troeltsch and Max Weber 
to Jürgen Habermas and Hans Joas
Religiones del mundo y pensamiento 
social
Desde Ernst Troeltsch y Max Weber 
a Jürgen Habermas y Hans Joas
Björn Wittrock*

* Professor Emeritus at Uppsala University, Uppsala, Sweden. Chair of the Social Sciences 
Section and Vice-President ex officio of the Academia Europaea. Founding Director of the 
Swedish Collegium for Advanced Study and its principal leader from 1996 to 2018. He has 
also served as President of the International Institute of Sociology. Correo electrónico: bjorn.
wittrock@swedishcollegium.se

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.08

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 159–197
Recibido: 15/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Abstract

This paper was drafted on occasion of Hans Joas’ 70th birthday, and publi-
shed in German, in the book edited by M. Schlette, B. Hollstein, M. Jung 
and W. Knobl (2022), under the title Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beiträge zu Hans Joas’ Die Macht des Heiligen. After highlighting 
the contributions of Joas’ social philosophy, Wittrock shows the main traits 
of the history of social theory regarding the scientific research of world 



160   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

religions. This reconstruction places the questions asked and the answers 
provided within their historical context, while at the same time it identifies 
some persisting questions, such as the place and role of world religions 
compared to other religious phenomena, or that of the relationship between 
Christianity and Modernity. Further, a central asset of this article is the 
reconstruction of the sociological and philosophical understanding of the 
Axial Age. After these preparatory and reconstructive parts, Wittrock fo-
cuses his analysis upon the most recent works —until then— of Habermas 
and Joas regarding the discourse on the Axial Age, in order to show their 
tensions and inherent capabilities facing the current experiences of secula-
rization and transcendence.

Keywords: world religions - social theory - modernity - secularization - 
transcendence

Resumen

Este trabajo fue escrito con ocasión del festejo de los 70 años de Hans Joas, 
y publicado en alemán en el libro editado por M. Schlette, B. Hollstein, 
M. Jung and W. Knobl (2022), con el título Idealbildung, Sakralisierung, 
Religion. Beiträge zu Hans Joas’ Die Macht des Heiligen. Después de re-
saltar las contribuciones de la filosofía social de Joas, Wittrock muestra los 
principales rasgos de la historia de la teoría social con relación a la inves-
tigación científica de las religiones mundiales. Esta reconstrucción ubica 
en cada contexto histórico las preguntas que se hicieron y las respuestas 
que se proveyeron, mientras que al mismo tiempo identifica algunas pre-
guntas persistentes, tales como el lugar y el rol de las religiones mundiales 
en comparación con otros fenómenos religiosos, o respecto de la relación 
entre cristianismo y modernidad. Además, un aporte central de este artículo 
es la reconstrucción de las interpretaciones sociológicas y filosóficas de la 
era axial. Después de estas partes preparatorias y reconstructivas, Wittrock 
enfoca su análisis en las obras hasta ese momento más recientes de Ha-
bermas y Joas relacionadas con la era axial, para mostrar sus tensiones y 
capacidades inherentes frente a las experiencias actuales de secularización 
y trascendencia. 

Palabras clave: religiones mundiales - teoría social - modernidad - secula-
rización - trascendencia

Hans Joas and his oeuvre: Introductory Remarks

In the course of an extraordinary scholarly career, Hans Joas has, in publica-
tions from the 1970s onwards, recast our conception of the nature of social 
theory.



BJÖRN WITTROCK   161

During this period, he has held positions at a number of distinguished scho-
larly institutions starting with his alma mater, the Free University of Berlin, 
and the Max Planck Institute for Human Development in Berlin. He has sub-
sequently been Director of the Max Weber Centre for Advanced Cultural and 
Social Studies at the University of Erfurt. and then a Permanent Fellow of the 
Freiburg Institute for Advanced Studies at the University of Freiburg. Since 
the year 2000 he is a regularly recurring Visiting Professor of sociology and 
social thought at the University of Chicago where he is a Member of the 
Committee on Social Thought and a Professor in the Department of Sociolo-
gy. Hans Joas is now Ernst Troeltsch Professor for the Sociology of Religion 
at the Humboldt University of Berlin. He has also held visiting positions at 
many universities and institutes for advanced study across the world, inclu-
ding positions at Wissenschaftskolleg zu Berlin and the Swedish Collegium 
for Advanced Study in Uppsala, where he has also served as a Non-resident 
Long-term Fellow.

His achievements have been honoured through scholarly prizes, including 
the René König Prize, the Bielefeld Luhmann Prize, the Hans Kilian Award, 
Prix Paul Ricoeur, the Max Planck Research Award, as well as through mem-
bership in academies and by honorary doctorates (in Tübingen and Uppsala). 

Hans Joas has elaborated a research programme that has entailed a reinter-
pretation of the history and commitments of sociology and social theory. This 
has involved the establishment of new links between scholarly traditions, not 
least between American-based traditions of pragmatism and European-origi-
nated social theories of a phenomenological and hermeneutic orientation but 
also scholarship of a conceptual historical nature. 

He has also expounded the implications of this reinterpretation through an 
engagement and an educationally lucid presentation of the developments of 
main currents in social theory. His monograph, co-authored with Wolfgang 
Knöbl, Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesungen [Social Theory: 
Twenty Introductory Lectures], is but one prominent example of this (Joas & 
Knöbl, 2004/2009).

In the last instance, Hans Joas engages with the conditions for human beings 
to understand and to act in a world that poses seemingly insurmountable 
problems of an epistemic, moral and existential nature. This engagement has 
characterized his oeuvre from his earliest works onwards in which he was 
able, e.g., to demonstrate that intellectually seminal links exist between prag-
matism and classical European social theory and philosophy of action.



162   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

He has explored these ideas in a series of works. In his book on The Creativi-
ty of Action (Joas, 1992/1996), he outlines a comprehensive theory of action. 
In particular, this book refuses to reduce the problem of action to a problem 
of the nature of means-ends-rationality. Instead he proposed that other types 
of action also be included, be they norm-guided actions or forms of transfor-
mative action that Hans Joas has analysed in terms of the creativity of action. 

In a further step, Joas extended his inquiry to include studies of processes 
of the constitution and emergence of values and of commitments that come 
to identify the core of a human being. This is a main theme of his book on 
Die Entstehung der Werte [The Genesis of Values] (Joas, 1997/2001). Throu-
gh this move he was also able to open up a realm of research that both the 
neo-analytical and the linguistic-interpretive scholars had tended to place 
outside of their concern and as external to analysis of action proper. 

Hans Joas then pursued an analysis of ways in which value commitments 
are consolidated and contested on a collective level as well as an analysis of 
norm-guided actions. His major study of this type had a focus on the emer-
gence and the articulation of basic human rights over long periods of time 
and in different contexts. This work was presented in a major volume on 
The Sacredness of the Person: A New Genealogy of Human Rights (Joas 
2011/2013).

The book stimulated a dialogue between scholars in social theory and those 
with a focus on legal theory. It also provided an example of how universalis-
tic claims, inherent in notions of human rights, are not specific to a particular, 
occidental, tradition but might be arrived at from a starting point in different 
cultural, societal and religious traditions. With this project, Hans Joas (2013) 
broached issues that had preoccupied Ernst Troeltsch in Troeltsch’s efforts 
to discern pathways whereby human agents from different societal and reli-
gious backgrounds, might, through human interaction and interpretation, ar-
ticulate a commitment of a universalistic nature, yet expressed with recourse 
to different vocabularies and traditions.  

Hans Joas’ research on the genesis of values and the origins of a notions of 
the sacredness of the person had also links to Joas publications on the cultu-
ral values of Europe and on world religions and on the possibilities to extend 
an action-based analysis to processes of global change. With this step Joas 
once again touched upon themes taken up by Ernst Troeltsch, Max Weber 
and other scholars in the period of reconstruction of European social thought 
in the late nineteenth and early twentieth centuries. 



BJÖRN WITTROCK   163

Hans Joas’ contributions in this field extend and deepen an understanding of 
the role of human agency in the constitution of societal institutions in their 
historical contexts. They also highlight links between human action and ex-
periences of a transcendental nature. Thus we arrive at the core of what was 
at stake, at the time of reconstruction of social thought, in debates a hundred 
years ago about world religions and world history.

In his book, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der 
Entzauberung [The Power of the Sacred: An Alternative to the Narrative of 
Disenchantment], Hans Joas (2017) has chosen to focus on these themes and 
to outline an alternative to Max Weber’s writings on disenchantment. The 
enquiry into the uses and validity of the concept of disenchantment serves as 
a pivot for a scholarly engagement that re-examines the history of the social 
and human sciences, the role of contemporary social theory and the interwea-
ving of sociology, theology and the history of religion. However, there is 
an almost equally extensive and intensive engagement with the concepts of 
secularization, rationalization and modernization. There is also a treatment 
of a range of other concepts, not least those of differentiation, sacralization 
and ritual.

In effect, Hans Joas outlines a conception of the sociology of religion that 
draws on classic works by Ernst Troeltsch and Max Weber but that also goes 
beyond these works.  In particular, Joas proposes a new interpretation of Max 
Weber’s conception of a sociology of religion. 

Hans Joas’ (2017) book also includes an extensive discussion of the concept 
of the Axial Age. Thus new volume contains what is arguably the most cir-
cumspect and thorough analysis to date of the history of the concept of the 
Axial Age, including discussions of Ernst von Lasaulx, Abraham Hyacinthe 
Anquetil-Duperron, John Stuart-Glennie, George Foot Moore and Rudolf 
Otto, to name but some of the authors taken up by Joas.1 I shall return to Hans 
Joas analysis later in this essay. However, it might be noted already here that 
he also refers to Weber’s footnote no 1 on page 155 in the second volume of 
the Collected Essays on the Sociology of Religion, with its remark about the 
temporal simultaneity of the “first blooming of Hellenic and Chinese phi-
losophers” and of the Israelite Prophetic Age. Weber, in contrast to Eduard 
Meyer, rejects the idea of possible “loans” between these cultures (Weber, as 

1 See also Guy G. Stroumsa (2018)  “Anquetil Duperron et les origines de la philologie 
orientale: l’orientalisme est un humanisme” in ASDIWAL. Revue genevoise d’anthropolo-
gie et d’histoire des religions, issue 13, pp. 161-174.



164   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

cited in Joas, 2017). 

In his essay “The Axial Age and Its Interpreters: Reopening a Debate”, ano-
ther sociologist, Johann P. Arnason (2004), also discusses this footnote and 
Weber’s interpretation of the Indian case relative to the “first blooming of 
Hellenic and Chinese philosophy”. His conclusion is that Weber has, in nuce, 
formulated an Axial Age hypothesis. However, it would appear to be at least 
as important for a discussion about the Axial Age to go beyond the footnote 
and to view it in the context of Weber’s oeuvre. In such a context, the most 
relevant question is that of the overall structure of the three volumes. 2

In the following, I shall argue that in the early history of social theory there 
is an intimate relationship between the sociological study of world religions 
and the historical analysis of civilizations and global historical change. This 
relationship is at the core of Max Weber’s Collected Essays on the Sociology 
of Religion. Furthermore, there is a distinct, but partially overlooked, scho-
larly tradition throughout the last century that has shared this focus.   

I shall start by highlighting a few key contributions to this tradition starting 
with works by Max Weber and Ernst Troeltsch and ending with two recent 
publications by Jürgen Habermas and Hans Joas.  In this latter context, I sha-
ll come back to Max Weber’s collected essays. In particular, I shall engage 
with a text that is central to Hans Joas’ (2017) analysis in The Power of the 
Sacred, namely Weber’s Zwischenbetrachtung, originally published towards 
the end of the first of the three volumes. In my essay, I shall maintain that 
social theory and universal history were closely linked in the works of Weber 
and Troeltsch. However, it is only towards the end of the twentieth century, 
largely due to contributions by Robert N. Bellah and Shmuel N. Eisenstadt, 
that these linkages have become clearly recognized again, if still only partia-
lly so, and have come to exert a formative influence on our understanding of 
the contemporary role of the social sciences.  

1. Social Thought and the Study of World Religions

The period from the mid-eighteenth to the mid-nineteenth century was one in 
which Europeans came into ever more frequent contact with the inhabitants 
of other parts of the world and tried to understand, trade with and, increa-

2 See also Arnason (2003), Civilizations in Dispute: Historical Questions and Theoretical 
Traditions (pp. 86-105, 157-179). Brill.



BJÖRN WITTROCK   165

singly, to dominate and subjugate peoples and territories in Africa, Asia and 
the Americas. Out of such contacts, disciplines such as anthropology and 
a variety of linguistic and ethnographic forms of knowledge emerged but 
also new types of medicine. Gradually, in the second half of the eighteenth 
century there was also a shift in the balance of economic, commercial and 
political resources that tended to give increasing weight to European powers 
relative to nations and societies in other parts of the world.3

Similarly, there were signs that European cultural and scientific achieve-
ments were increasingly being incorporated into an imaginary in which Eu-
rope was presented as being no longer one among several civilizations but 
as epitomizing the characteristics of civilization as such. This imaginary be-
came more prominent relative to an older conception that had depicted other 
civilizations as different, but not inferior, and sometimes also superior in 
some respects, as in the views among some Enlightenment thinkers of China 
as being exemplary in the way in which wisdom and power were linked in 
the conduct of public affairs.

It is only in the course of the nineteenth century, though, that ever larger 
parts of the world became subjected to European territorial expansion and 
acquisition on a massive scale and that it is possible to characterize the en-
tire age as one of imperialism.  In this period many European scholars and 
observers took it for granted that a profound divide existed between their 
own religious faith, most often varieties of Christianity, with a foundation 
in religious experiences of divine revelation, and other forms of beliefs and 
practices. Simultaneously, however, the nineteenth century also witnessed a 
gradually growing interest among European theologians in extra-European 
religions. In the early twentieth century this ushered in a debate about the 
possibility of a sociology of religion and, indeed, about the scholarly study 
of religion in general. This is a debate, however, that has to be seen in a wider 
intellectual context.  

Thus this was a period, which the intellectual historian H. Stuart Hughes 
(1958) in a now classical overview, Consciousness and Society, described as 
one in which an earlier confidence in the universal applicability of a natura-
listic and positivistic programme to all domains of scholarship, was waning 

3 I have addressed some of these questions in various publications, including Johan Heil-
bron, Björn Wittrock and Lars Magnusson (Eds.). (2001): The Rise of the Social Sciences 
and the Formation of Modernity: Conceptual Change in Context, 1750-1850. Originally 
published in 1998 by Kluwer Academic Publishers. 



166   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

despite advances across a range of fields in the natural sciences. At the same 
time a variety of programmes for the incipient social sciences were compe-
ting with each other. 

It was also as a time when political and social contestations within countries 
were becoming sharper, a time when deeper international scientific coope-
ration occurred amidst an ever growing volume of international trade and 
commerce at the same time as relationships between nations became sharper 
and more closely tied to armaments. Religion, its study and its roles, was in 
many ways at the crossroads of this variety of processes. At this juncture in 
time, programmes were outlined for the systematic study of religion. Two 
of these programmes came to be particularly seminal and exemplary for the 
study of religion in its historical and societal contexts, namely the histori-
cal sociology of the Protestant theologian Ernst Troeltsch and Max Weber’s 
strongly historically orientated sociology of religion. 

A sociology of religion in general and of world religions in particular has to 
articulate a stance towards two sets of problems, namely the following ones:

First, on what grounds can a distinction be drawn between the so-called 
world religions and other conglomerates of religious practices? Furthermore, 
if such a dividing line can, indeed, be drawn, what then is the status of the 
so-called world religions relative to each other and to sets of religious prac-
tices of a more local or regional nature? 

Second, is it possible to explain how and through which mechanisms world 
religions influence key societal practices and vice versa? In particular, what 
is the interconnections between world religions and those wider patterns of 
exchange, domination and interpretation that may be labelled civilizations? 
Furthermore, are there features in some world religions that have been of key 
significance for the formation of a modern world and for its further efflores-
cence and radicalization? Is it, for instance, as Weber suggestively proposed, 
possible to outline mechanisms through which the emergence and growth of 
modern capitalism depends on a specific type of religious system of beliefs 
and modes of conduct?  Can we, as Weber more intimates than demonstrates, 
discern tensions that emerge as a result of the unfolding of ever more radical 
features inherent in both religious practices and other societal and cultural 
practices?      

Both Ernst Troeltsch and Max Weber engage with these problems. They do 
so in terms that differ in style, temperament, form of exposition, intensity of 
narration and theoretical imaginary.  Yet, both of them produce versions of 



BJÖRN WITTROCK   167

answers to these two sets of basic problems for a sociology of religion that, 
for all their differences, tend to be compatible, complementary and mutually 
reinforcing.  

However, from its inception in scholarly works and universities in Europe 
and North America in the course of the nineteenth and twentieth centuries, 
scholars engaging in any debate about history of religion as an academic 
subject were confronted with an even more elementary question than the two 
discerned about, namely the following one: should the dominant religion in 
Europe and North America, i.e., Christianity, be assigned a special, privile-
ged l position as a pre-eminently universalistic religion of revelation and sal-
vation. Such a stance could be asserted and perhaps even imposed. However, 
in scholarly terms it required that two intellectual moves be made.

First, Christianity as a religion of revelation would have to be regarded as 
categorically different from the forms of tribal and clan religions reported by 
European explorers and administrators as they travelled across or conquered 
ever larger extra-European areas of the Globe. Such a move entailed that 
religious practices among inhabitants in the subtropical, tropical and subarc-
tic zones, increasingly subjected to European rule, were assigned to fields 
of study such as folklore and ethnography and kept separate from those of 
theology and biblical and religious studies. In practice, most European and 
North American scholars adhered to a delimitation roughly along these lines.

Second, another move had to be performed, namely one that ensured that a 
distinction be made between Christianity and other forms of “higher” reli-
gion that bore an appearance of being analogous to Christianity in structural, 
semantic and even genealogical terms and, possibly, constituting religions of 
revelation. 

In order to perform this second move, some scholars, notably the Leiden 
Old Testament scholar Abraham Kuenen (1883), argued that a distinction 
be made between truly universal religions and religions that in fundamen-
tal ways were rather exponents of various ethnic or national properties. The 
upshot of this analytical apparatus was that, despite apparent similarities be-
tween Christianity and other religions with a vast extension, elaborate rituals 
and with theologies inscribed in books that had been assigned sacred status, 
it was in the end only Christianity that might be labelled a truly universal 
religion rather than merely being a cultural and theological expression of a 
particular nation, people or a similarly delimited collective. 



168   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

2. On the Possibility of a Sociology of World Religions: Ernst Troeltsch 
and Max Weber

Already at the turn of the nineteenth century an assumption about the su-
periority in terms of universalism of Christianity relative to other world 
religions was becoming, even though still being widely held, increasingly 
problematic. This problematic position is reflected in the programmes for a 
sociology of religion elaborated by Ernst Troeltsch and Max Weber.

In the German academic world, a group, mainly of theologians, emerged and 
gained strength within the framework of the so-called religious-historical 
school. It had taken shape in the 1880s and 1890s at several German univer-
sities, including Göttingen, Tübingen, Marburg, Leipzig and Bonn. Its mem-
bers argued for a strengthening of the study of the history of extra-European 
religions also within theological faculties of universities.  Ernst Troeltsch 
was a key member of this intellectual circle. The group met with sympathies 
in several circles.4

However, as late as in 1901, Adolf von Harnack, like Troeltsch a Protestant 
liberal theologian and church historian but of an older generation, resisted the 
idea that faculties of theology should create Chairs in the history of religion 
in terms that reveal a deep emotional aversion to the idea of such Chairs and 
of studying the history of Christianity and of other religions on equal terms.

Harnack was not alone in holding such views but his reputation and position 
in the German academe was exceptional and he played a prominent role in 
academic and public life in general. He was also some years later, namely 
in 1911, to become the first President of the Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft 
(KWG), the precursor of today’s Max Planck Society (MPG), at the time so-
metimes ironically described as the Emperor’s academic guards regiment.  

Hence, when Troeltsch and Weber addressed the theme of the possibility of 
a scientific study not only in the form of church history but as a history that 
treated Christian religion as one among several world religions, this was a 
theme of interest to many intellectuals but within theological faculties and 

4 For an interesting review of some of these developments, see Suzanne L. Marchand 
(2009), German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and Scholarship. Cam-
bridge University Press, not least 252-284. See also „Nachwort des Herausgebers, 1. Das 
Interesse an den Weltreligionen am Vorabend des Ersten Welkrieges and das Problem der 
Wirtschaftsethik“, in Max Weber (1991), Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen: Konfzi-
anismus und Taoismus. Schriften 1915-1920 (pp. 235-241). Published by Mohr Siebeck.



BJÖRN WITTROCK   169

also beyond it was still an unorthodox stance and to some even a scandalous 
proposition. 

In the present context it is only possible to indicate Ernst Troeltsch’s (1924) 
stance in some of its outlines by way of pointing to a small posthumous co-
llection of five lectures, which he had been invited in 1920 to deliver in Lon-
don, Oxford and Edinburgh, Der Historismus und seine Überwindung: Fünf 
Vorträge von Ernst Troeltsch. The lecture, first delivered in Oxford, on “Die 
Stellung des Christentums unter den Weltreligionen”, is particularly fascina-
ting (pp. 62-83). It contains a strong plea not only for contacts and dialogue 
between representatives of different world religions. There is also a vision of 
the elaboration through such contacts of a quest for a deeper understanding 
of questions of human dignity as they appear from within given traditions, 
each with its tacit presuppositions and its place within a certain cultural and 
societal context. Troeltsch articulates a vision that the end result of such 
communicative interaction might be something much more significant than 
a vague generalization of values. Rather Troeltsch holds out the possibility 
for the   emergence of, to use Hans Joas’ vocabulary, a new conception of the 
sacredness of the person, out of the particular conceptions of different forms 
of universalism inherent in different world religions.

For Troeltsch this dialogical quest was advocated on the basis of an autobio-
graphical account of the intellectual development of his own views. Thus he 
tells how his own research gradually led him to a realization that Christia-
nity as a religion with universalistic claims was nevertheless fundamentally 
shaped and permeated by the historical experiences of the areas in which 
it had taken root and grown over centuries in an originally pagan Europe 
(Troeltsch, 1924, pp. 74-83). 

However, this sense of a common ground did not extend to forms of Chris-
tianity beyond the cultural sphere in which the merger of Latin-Romance 
and Germanic peoples had taken place. Thus adherents of Eastern forms 
of Christianity, such Jacobites, Nestorians, Armenians, and even the Rus-
sian Orthodox Church, fall outside of this image of Christian universalism, 
Troeltsch (1924) maintained, since they had emerged out of a different set of 
historical experiences and beliefs (pp. 75-76). 

With an even more extended perspective, it had to be admitted, Troeltsch 
emphasized, that a naïve belief in something Absolute may be just as genui-
ne a feature in non-Christian religions as among Western Christians, once it 
was admitted that different historical, geographical and social conditions and 
contingencies had given rise to beliefs that were genuine but inevitably had 



170   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

a different appearance from those common in Christians belonging to one of 
the churches having their origins, if in the form of adherence or opposition, 
in some version of Latin Christendom. 

In other words, there is, Troeltsch argues, in all the “great and spiritual re-
ligions”, a sense of “the Absolute”. However, this sense takes shape in in-
timate interaction with the entire cultural system of which it has become 
an integral part. A sense of the Absolute, which goes beyond the contextual 
limitations inherent in a religion, may only emerge as the result of a dialogue 
and a quest which is a common to all these religions and which may usher in 
a common objective that is as yet unknown.

In summary, Troeltsch adopts a position, shared by Weber, according to 
which world religions are regarded as analogous in categorical terms and 
may be taken up in scholarly works from both a theological and a sociologi-
cal vantage point. However, in contrast to Troeltsch, Weber came to develop 
a programme for the comparative study world religions but also of the cultu-
ral worlds, i.e. the civilizations, of which these religions formed a significant 
part at least in genealogical terms. The most extensive scholarly work, which 
prepared for publication by Max Weber himself, even if not fully completed 
in the form he had envisaged, are the three volumes, more than 1400 pages of 
text, of the Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie [Collected Essays 
on The Sociology of Religion].  In the form in which they were published 
after Weber’s death, they constitute a historical and comparative analysis of 
the early history of the great world religions.

Furthermore, while the point of departure for Weber’s project is the objective 
to formulate and examine an argument about the causes of a specific form of 
capitalism in the modern world, a major share of the pages of the three volu-
mes have, as already noted, a focus on the transformations that occurred in 
the period which many, if not most, historians of world religions, have come 
to label the Axial Age. 

This is true for almost all of the third volume on Ancient Judaism and for 
most of the second volume on Hinduism and Buddhism. As for the first vo-
lume, it has, as already indicated, a complex structure with more than 20% 
of the 573 pages devoted to four introductory, intermediary and concluding 
sections, each one with its one tone and emphasis. The remainder is rather 
equally divided between the two essays on Protestantism and one long sec-
tion on Confucianism and Daoism, and the latter section has to a significant 
extent a focus on the Axial Age. 



BJÖRN WITTROCK   171

Against this background, it might be suggested, that Weber’s collected essa-
ys on the sociology of the world religions constitute the largest sociological 
oeuvre on the Axial Age to be published before the late twentieth century 
projects of Shmuel N. Eisenstadt together with Wolfgang Schluchter and of 
Robert N. Bellah. The possible exceptions to the validity of this assessment 
might perhaps be some of the works by, or inspired by, Benjamin Schwarz. 
Needless to say, nothing of this detracts from the fact that it was Karl Jasper’s 
(1953) book The Origin and Goal of History that introduced the term Axial 
Age even if its empirical part is just an interesting outline.  

If this analysis, at least tentatively, is accepted, it entails that it is meaningful 
in terms of analytical categories to relate different Axial world religions to 
each other and to explore similarities and differences between them. It is pre-
cisely such an exercise that Max Weber undertakes in his Collected Essays 
on the Sociology of Religion.  

In an analogous vein, Troeltsch also opens up for such an analysis in his 
essay on the position of Christianity relative to other world religions. This 
indicates the structure of a reasonable answer to the first analytical question 
posed above about the nature of a demarcation of world religions relative to 
other types of ritualistic and religious practices. The delineation of the great 
world religions is not merely conventional. It reflects the status of historical 
scholarship on some of the major transformations in societal practices that 
occurred in the centuries around the middle of the first millennium BCE. 
Both Weber and Troetlsch draw on such scholarship and structure their basic 
arguments accordingly. 

Several later scholars have come to describe these transformations with ex-
plicit reference to Karl Jasper’s terminology as constituting an Axial Age. 
However, what in the last instance is of significance is not whether a par-
ticular terminology is employed to describe some of these transformations 
but whether the transformations themselves are identified and assessed in 
terms of their causes and consequences (as Weber has an ambition to do in 
his essays). In Weber’s case this is an explicit ambition, in Troeltsch’s case it 
is only implicitly so, but both arguments are cast in terms that are consistent 
with each other and follow paths that are to some extent parallel and to some 
extent complementary.5 

5 Some years after Max Weber’s essays on the Protestant ethic and the Protestant sects 
were published for the first time, his friend Ernst Troeltsch (1923) undertook an extremely 
careful analysis of the emergence of and divergence between Lutheran and Calvinist forms 



172   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

However, the change of terminology is not merely a matter of convention. 
It also has consequences for the substance and orientation of an analysis of 
religions and civilizations. In Hans Joas’ (2017) words, the shift from a dis-
course about religions of salvation and redemption to that of an Axial Age 
entails a sharpening of the focus of scholarly debates (p. 290-291). In the 
next section, I shall outline the conditions and implications of this shift with 
reference to the contributions of Robert N. Bellah and Shmuel N. Eisenstadt. 
I shall then discuss two recent major publications, written by Jürgen Haber-
mas and Hans Joas respectively. 

In another context, I have highlighted conceptual developments in the middle 
of the twentieth century of the legacy of Weber’s account of the transforma-
tive period that formed the focus of Weber’s Collected Essays on the Socio-
logy of Religion and that Weber’s disciple and colleague Karl Jaspers came 
to denote by the term the “Axial Age”. The key protagonists in my analysis 
of this period are Karl Jaspers and an American scholar who had been inte-
racting with members of the Weber circle in Heidelberg in the 1920s, inclu-
ding Jaspers, namely Talcott Parsons. In a slender book, published in 1966, 
with the title Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives, Parsons 
formulated, without mentioning Jaspers, an alternative narrative to that of 
Jaspers’ (1953) account in The Origin and Goal of History. 

Societies was published at a time when Parsons’ influence in social science in 
general and in sociology in particular may have been at its Zenith. Its appea-
rance may be seen against the background both of wider contextual shifts 
and intellectual challenges inherent in the Parsonian scheme. Interestingly 
enough, just a few years before its publication, Parsons had been teaching a 
course at Harvard together with both Robert Bellah and Shmuel Eisentadt.  

of Protestantism in his magnum opus Die Soziallehren der cristlichen Kirchen und Grup-
pen (pp. 605-794). See in particular section 3, “Der Calvinismus”. Even if Troeltsch was a 
theologian, his writing is sociological and underpinnes by a keen historical sense. The Prot-
estantism part of his book takes up more than half of the nearly 1000 pages of the volume 
and the first section has the characteristic title “Das soziologische Problem des Protestant-
ismus”. What Troeltsch writes is compatible with the thrust of Weber’s analysis but formed 
by a deep and detailed understanding of every stage in the early history of Protestantism. 
For an understanding of Weber’s (1991) interest in China, the Studienausgabe to the vol-
ume of the collected works of Max Weber, Band I/19, provides interesting materials about 
the context in which Weber was writing and revising his study of the ethics of economy 
of the world religions as well as of its reception. See Max Weber, Die Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus, Schriften 1915-1920, Studienausgabe der 
Max Weber Gesamtausgabe, Band I/19. 



BJÖRN WITTROCK   173

In later decades of the twentieth century and in the beginning of the twen-
ty-first century, the writings of these two scholars were instrumental in re-
invigorating an interest in exploring links between a comparative sociology 
and history of religions and civilizations and efforts to understand the mo-
dern world and its antinomies. These concerns gradually came to attract the 
attention of a range of scholars in the humanities and social sciences and 
also contributed to a redefinition of the nature and commitments of social 
theory.  

3. The Idea of the Axial Age and the Study of World Religions and World 
History: Robert Neelly Bellah and Shmuel Noah Eisenstadt 

It would not be Parsons’ sociology, however, that would engender a renewed 
interest in Weber’s and Jaspers’ works on the long-term history of world 
religions and civilizations. Instead, the first strong impetus in this direction 
would come in 1975 from another Harvard professor, namely the sinolo-
gist Benjamin Schwartz and a group of prominent scholars, including Peter 
Brown, Louis Dumont, Eric Weil, and Arnaldo Momigliano. They took up 
the notion of the Axial Age in a path-breaking special issue of the journal 
Daedalus, devoted to the theme “Wisdom, Revelation, and Doubt: Perspec-
tives on the first Millennium B.C.”.6  Several of them later published major 
works that further explored these ideas. 

Soon afterwards the two young colleagues of Parsons, already mentioned, 
namely Robert Bellah and Shmuel Eisenstadt (2005) embarked on research 
programmes that came to retain their commitment and engagement for the 
rest of their lives. These two scholars are rightly said to have “done more 
than anyone to make the Axial Age significant for comparative historical 
sociology”.7

There is an obvious parallelism between the research programmes of Bellah 
and Eisenstadt and that of Max Weber’s Collected Essays on the Sociology 
of Religion.

6 Daedalus 104, Spring 1975, no. 2.
7 The quotation is from an article where he generously acknowledges the significance of 
Shmuel Eisenstadt’s contribution, a recognition that any fair observer should extend to 
include Bellah himself. See Robert N. Bellah (2005), “What is Axial about the Axial Age?” 
in European Journal of Sociology 46 (pp. 69-89).



174   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

In fact, Shmuel Eisenstadt’s project in the 1980s and 1990s, in cooperation 
with Wolfgang Schluchter, on the Axial Age and the great world religions 
had Weber’s collected essays as a key reference point.8 This project, which 
I came to join in 1991, was inspired by a vision of probing the continued 
validity —and the need for a possible rethinking— of Weber’s analysis in his 
Collected Essays on the Sociology of Religion.

As to the substantive core of Axial thought, Jaspers and, even more so, later 
interpreters such as Bellah and Eisenstadt and their collaborators and collea-
gues have recognized the complexity and sophistication of the long history 
of narrative accounts in the form of myths and of rituals associated with such 
myths but also the multiple forms of Axial thought.

It is largely due to the dual commitment of both Eisenstadt and Bellah to 
focus both on detailed empirical scholarship and on theorizing opening wide 
theoretical perspectives that the idea of the Axial Age in later years has come 
to enter centre-stage in social science debates and theorizing. 

Bellah and Eisenstadt represent different intellectual styles, but both of them 
have been crucial in transmitting to the scholarly community at large a strong 
sense of the intellectual urgency of the debates around the idea of the Axial 
Age. This idea has been the subject of an increasingly intense but also in-
creasingly well-informed debate, involving ancient historians, historians of 
religion and philosophy, and linguists. 

Scholars not only in the humanities and social sciences but also in fields such 
as cognitive science have explore ideas of the Axial Age. Most notably per-

8 See Shmuel N. Eisenstadt (Ed.) The Origins and Diversity of Axial Age Civilizations (1986).    
University of New York Press; Kulturen der Achsenzeit I: Ihre Ursprünge und ihre Vielfalt, 
Teil 1, Griechenland, Israel, Mesopotamien. Teil 2: Spätantike, Indien, China, Islam (1987); 
Kulturen der Achsenzeit II: Ihre institutionelle und kulturelle Dynamik, Teil 1: China, Ja-
pan. Teil 2: Indien. Teil 3: Buddhismus, Islam, Altägypten, westliche Kultur (1992). See also 
Wolfgang Schluchter (1996), Paradoxes of Modernity: Culture and Conduct in the Theory 
of Max Weber. Stanford University Press. See also Wolfgang Schluchter (1998), Die Entste-
hung des modernen Rationalismus: Eine Analyse von Max Webers Entwicklungsgeschichte 
des Okzidents. Suhrkamp. Wolfgang Schluchter und Friedrich Wilhelm Graf (Hrsg.) (2005), 
Asketischer Protestantismus und der ‚Geist‘ des modernen Kapitalismus. Moor Siebeck, as 
well as Johann P. Arnason, Shmuel Noah Eisenstadt and Björn Wittrock (Eds.) (2005), Axial 
Civilizations and World History. Brill, and Robert N. Bellah (2005), “What is Axial about 
the Axial Age?”, European Journal of Sociology 46, 69-89 as well as Robert N. Bellah’s 
(2010) magisterial works in this field in recent years are his monograph Religion in Human 
Evolution: From the Paleolithic to the Axial Age and his and Hans Joas already mentioned 
co-edited volume from 2012, The Axial Age and Its Consequences.



BJÖRN WITTROCK   175

haps a range of theoretically orientated scholars such as Johann P. Arnason, 
José Casanova, Merlin Donald, Jürgen Habermas, Hans Joas, Charles Taylor 
and Roberto Mangabeira Unger have come to deeply engage in the dialogue 
about transformative moments in world religions and world history.

As a result, this theme in general and that of the Axial Age in particular has 
emerged as one of the great scholarly discussions of the late twentieth and 
early twenty-first century.9

4. World Religions and the Evolution of Human Culture: Robert Neelly 
Bellah

In his late magnum opus Religion as Human Evolution: From the Paleoli-
thic to the Axial Age as well as in the parallel volume, edited together with 
Hans Joas, The Axial Age and Its Consequences, Robert Bellah (2011, 2012) 
explores in detail the different paths that led up to Axial breakthroughs in 
different cultural parts of the Old World, namely in Ancient Greece, Ancient 
Israel, and Ancient China, and plausibly also in the case of India. (As for 
Iran, Bellah refrains, with reference to the paucity and uncertainty of sour-
ce materials, from analysing this fifth “classical” case of an original Axial 
transformation). 

In Bellah’s (2011, 2012) account the Axial Age heralds the emergence of a 
new cultural stage in human evolution, namely that of so-called theoretic 
culture.  In this characterization, Bellah is inspired by the evolutionary and 
cognitive perspective of Merlin Donald (1991, p. 214). Bellah emphasizes 
that the Axial Age is expressive of the possibilities that opened up to hu-
mankind at the time of the emergence of a fourth evolutionary stage in the 
development of human culture. 

Thus from the earliest forms of human interaction in so-called episodic cul-
ture, over mimetic culture and, the development of language and the pos-
sibility of constructing “a unified, collectively held system of explanatory 
and regulatory metaphors,” a “comprehensive modeling of the entire human 
universe” (Donald, 1991, p. 214) made so-called mythic culture possible. 

In this evolutionary scheme the Axial Age represents a relatively early phase 
of the fourth fundamental stage, the so-called theoretic age that allows for a 

9 One example of the relevance of the Axial Age for efforts to reach an understanding of our 
contemporary age is Charles Taylor’s magisterial work A Secular Age (2007).



176   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

new type of critically reflexive activities. These activities complement those 
of bodily reactions and mimetic imitation and gesturing, and those of mythi-
cal narratives. Bellah also argues that this perspective serves as a means 
towards avoiding teleological reasoning. This is a convincing argument as 
far as the four, or possibly five, original cases of Axial breakthroughs are 
concerned. 

In this perspective there is no need to privilege any one of the five cases as 
being the precursor. Nor is there a need to construe a genealogy and to es-
tablish streams of influence and of borrowing. However, it seems less clear 
how an evolutionary perspective can help explain developments once the 
original Axial qualitative changes have taken place. 

Jaspers had argued that a distinctive feature of the Axial Age was the emer-
gence of forms of thought that did not only involve transpositions and va-
riations of mythical narratives but new forms of thinking that clearly trans-
cended the limits of existing practices of human society. This feature figures 
prominently as a key characteristic in the analyses of many scholars, inclu-
ding Shmuel Eisenstadt and Hans Joas but also in the works of Robert Bellah. 
Bellah, however, also tries to construe the preconditions for the possibility 
of expressing a distinction between a transcendental and a mundane sphere. 

One element in this line of argument is to emphasize that the Axial Age invol-
ved the emergence of a distinction between narrative and analytical accounts. 
Thereby humans are not only able give expression to visions and ideas of the 
world beyond the constraints of existence at a specific time and place. The 
distinction also enables a critical and analytically orientated stance towards 
both material and intellectual practices and beliefs. Already for Jaspers this 
marked the transition from mythos to logos, a breakthrough in critical reflec-
tion and indeed the emergence of history in the sense of the epoch in human 
existence characterized by a reflexive, historical consciousness. 

Bellah also devotes much attention to the question of the form of religious 
practices in two main types of pre-Axial societies, namely tribal societies 
and large so-called Archaic societies. Thus in earlier tribal societies, the in-
vocation and articulation of mythical beliefs in ritualistic practices would 
normally serve the social and cultural coherence of a collective. They would, 
of course, involve practices outside of the bounds of day-to-day practices of 
production and reproduction. They might also involve or usher in changes in 
the collective life of a community. In this way, myths could be reinterpreted 
and supplanted or even replaced by additional myths, as could imaginations 



BJÖRN WITTROCK   177

about the primacy of different forces or divinities associated with the diffe-
rent forms of myths. 

In large-scale Archaic societies with rituals performed by Emperors or other 
centrally placed rulers, occasional and irregular, but inevitable, catastrophic 
external events, involving e.g. draughts, famines, pandemics and flooding, 
might lead to questioning and reinterpretations but rarely, if ever, to a funda-
mental challenge to notions of an ideal cosmological or societal order.  

In other words, in both types of pre-Axial societies, there might be, Bellah 
argues, instances of disruption but rarely ushering in more than a partial 
adaptation and not in a critical reflection and rejection of some myth by way 
of questioning its premises or engaging in a comparative exposition of its 
merits and shortcomings in, say, a Platonic or Aristotelian, dialogical form. 
This started only in some societies in the Old World around the middle of the 
first millennium BCE. This change is profound enough to justify the desig-
nation Axial Age and the identification of those civilizations where this first 
occurred.

In many ways, Bellah’s argument is similar to Jaspers’. However, it is less 
philosophical and involves an incomparably more extensive and careful 
reconstruction of historical scholarship. It is also, contrary to Jaspers’ and 
Eisenstadt’s inquiries, grounded in —the expression inspired by seems too 
weak— an evolutionary perspective represented, as already mentioned, not 
least by the works of Merlin Donald. Interestingly enough, this link between 
evolutionary theorizing and psychology has also come to exert an influence 
on discussions in the field of cognitive science. 

Bellah’s project on religion in human evolution was meant to be carried on 
beyond the original Axial Age. Alas, Robert Bellah’s death in July 2013 
meant that this project has not been finalized. Whether manuscripts covering 
later periods exist and may come to be published remains an open question.

5. Comparative Civilizations and the Antinomies of World History: Sh-
muel Noah Eisenstadt

Shmuel Noah Eisenstadt has sometimes been described as the Max Weber 
of our times. At least for a time, and in particular in the 1960s, he was often 
perceived as a representative of the structural-functionalist school that came 
to occupy a dominant position in much of social science. 



178   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Eisenstadt’s early studies involved a focus on the study of cultural and reli-
gious practices and traditions.  Already in these early works there was also 
one important feature that came to pervade virtually all of Eisenstadt’s wor-
ks, namely an emphasis on antinomies, inherent tensions and processes that 
have opposing consequences and on a dialogical view of human action and 
of society. 

In 1963, and as already mentioned, his early magnum opus appeared, namely 
The Political System of Empires. This book made him famous throughout the 
scholarly world of social science. It analysed structural features and contes-
tations, which appeared in imperial societies, over the control and use of free 
resources in societies where a large share of all resources were bound up in 
traditional and ascriptitve settings beyond the control of a central imperial 
apparatus and its rulership and taxation. Different empires develop different 
strategies to enable control of free resources but also different strategies in 
their use of a variety of military or cultural projects, dependent on different 
civilizational imaginations and visions.

The new direction of the research programme of Eisenstadt gradually took 
form during the second half of the 1970s and the first half of the 1980s. These 
were years when there occurred what might perhaps best be termed a redis-
covery of both Max Weber’s Collected Essays on the Sociology of Religion 
and of Karl Jasper’s (1953) book Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. 

For Eisenstadt (1963), the hypothesis of the Axial Age held out a triple pro-
mise. Firstly, it might broaden and complement the institutional analysis of 
the political systems of empires. Secondly, it might provide, or at least su-
ggest, an understanding of the emergence in some societies, as well as the 
non-emergence in others, of distinctly imperial political forms of rulership 
in some parts of the world at a, broadly speaking, similar period in time. It 
might, however also and thirdly, provide an analytical account that would 
be less constricted by the somewhat rigid taxonomic categories of structural 
functional analysis of Parsons.

Together with a prominent Weberian scholar, Wolfgang Schluchter, Eisens-
tadt made the idea of the Axial Age focus of a sustained research program-
me. Eisenstadt extended the analysis considerably and involved humanistic 
scholars in fields such as Egyptology, Assyriology, Sanskrit studies, History 
of Religion, Sinology, and many others with an interest in an overall analysis 
of societies and cultures in their historical contexts and in exploring linkages 
between history, philosophy and religion across regions and across time.



BJÖRN WITTROCK   179

The idea of the Axial Age suggested a research focus that was related to 
Eisenstadt’s earlier works and to his interests in Weber’s sociology. It also 
provided an analytical framework that gave prominence both to institutional 
and cultural phenomena. Furthermore, it went beyond a North Atlantic pers-
pective, given that the key sites of the Axial breakthroughs were located in 
the Eastern Mediterranean, the Middle East and in South and East Asia. In 
a sense it was a form of analysis that had affinities with a cultural and inte-
llectual cosmopolitanism that recognized the achievements of different sites 
across the world. 

Eisenstadt published a large number of monographs, edited volumes and ar-
ticles in the 1980s and 1990s on the idea of the Axial Age. A succinct pre-
sentation of the early part of his project together with Wolfgang Schluchter 
is given in the edited volume The Origins and Diversity of Axial Age Civili-
zations (Eisenstadt, 1986). 

Eisenstadt’s interest in the Axial Age was never that of an antiquarian. Ra-
ther it reflected his sense that the momentous upheavals of the Axial Age 
provided an echo for the most deeply transformative events of our own age 
as well. There is a deep connectivity between his interests in antiquity and in 
modernity. In both areas, his original Buberian influences became gradually 
more pronounced and both his theorizing and scholarly style came to differ 
ever more from those of his former colleague Talcott Parsons. 

More precisely, for Eisenstadt, modernity was never mainly the successful 
end-result of a process of differentiation and modernization. Even if those 
elements are relevant, modernity for him is rather a situation characterized 
by a lack of markers of certainty. As such it entails great potentials but also 
great threats of the use of violence. 

In practical terms, Eisenstadt elaborated the ideas of multiple modernities in 
Jerusalem from the early 1990’s but also, in the context of a joint research 
programme with Wolfgang Schluchter (at Heidelberg and Erfurt) and myself 
(in Uppsala). Some of these ideas involved exploring societal transforma-
tions in the course of the second millennium CE, what was sometimes called 
“early modernities” or, to use a term coined, by the Sanskrit scholar Sheldon 
Pollock, the “vernacular millennium”.  In this context, Shmuel Eisenstadt 
and some of his colleagues elaborated what became an alternative to both 
classical modernization theory and to ideas about an inevitable clash of civi-
lizations, namely the paradigm of so-called multiple modernities. 



180   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

In many ways, the age of modernity was for Eisenstadt an age of pervasive 
institutional and cultural transformation of a significance equal to that of the 
Axial Age. In fact, he sometimes described it as a second Axial Age, i.e., an 
age in which new notions of temporality, the construction of social bonds, 
and of cosmology ushered in institutional transformations previously unima-
ginable. However, in this respect modernity represented an intensification of 
features of the Axial Age to such an extent that it threatened to undermine its 
own conditions. 

Moreover, and more systematically than perhaps any other social scientist, Ei-
senstadt argued against the identification of modernity solely with a Western 
tradition. Even if the contemporary world is one characterized by a belief in 
the potential of human action to change social and political conditions, there 
are many different sets of such beliefs and many different institutional paths. 
In works on India, China, Japan — in particular the great study of Japanese 
Civilization: A Comparative View and on Islamic societies, Eisenstadt was 
able to demonstrate that these societies in fact exhibited both cultural and ins-
titutional features, typical of modern societies, at a much earlier stage and in 
much more widespread form, than scholars had assumed (Eisenstadt, 1996).

In works such as Fundamentalism, Sectarianism and Revolutions he con-
sistently argued that fundamentalism is not a traditional but a distinctly 
modern phenomenon (Eisenstadt, 1999). Specifically, it is modern not only 
by the fact that its adherents tend to use modern technologies to the limits 
of their capacity. It is also profoundly anti-traditional in its rejection of 
practices of continuous textual contestation and reinterpretation. Instead of 
such practices the different varieties of fundamentalism assert the absolute 
and unchangeable validity of their own decontextualized interpretation of 
textual passages in those scriptures about sociality, cosmology and tem-
porality that they elevate to an ontological status of self-referential and 
eternal validity.

In practice this tends to entail a social and political stance characterized by 
efforts to violently impose upon society at large a combination of political 
voluntarism, institutional enforcement, technological pragmatism and inte-
llectual curtailment and inflexibility. In other words, it means the emergence 
of cultural and institutional practices that are completely at odds with those 
of traditional institutions, be they classical empires, traditional religious or-
ders or the legal and political organs of pre-industrial societies.  

In parallel to his interests in the contemporary age, he extended and dee-
pened his engagement with research on the Axial Age. In dialogue with a 



BJÖRN WITTROCK   181

variety of historical experts he explored the emergence of axial forms of 
cultural and institutional phenomena in the first millennium BCE. Perhaps 
the most extensive demonstration of this from later years of his career is the 
volume Axial Civilizations and World History, edited together with Johann P. 
Arnason and Björn Wittrock (Eisenstadt et al., 2005).  

In these historical contexts, Eisenstadt always pressed for a close inquiry into 
precisely those cases that might constitute the strongest and most convincing 
counter-instances to the hypothesis of the emergence of the Axial Age in 
those civilizations that had been highlighted by Jaspers, Bellah and Eisens-
tadt himself. In the volume just mentioned those instance were the ones of 
Pharaonic Egypt and of Mesopotamia. The authors of these chapters, Jan 
Assmann and Piotr Michalowski, explored them in depth as possible exam-
ples of Axial-analogous breakthroughs prior to the Axial Age proper — but 
came out strengthening rather than weakening the original hypothesis about 
the location of the Axial breakthroughs.  

Furthermore, Eisenstadt argued that many previous forms of ritualistic prac-
tice were, if in a different guise, continued in religious practices after the 
Axial breakthroughs and thereby contributed to the tensions and antinomies 
inherent in all highly articulated civilizations. In the core epoch of the Axial 
transformation, the fact that the most important proponents of the transfor-
mations had a peripheral and heterodox position vis-à-vis mainstream cul-
tural and political order led to an opening of horizons and the emergence of 
a variety of critical voices. Eventually, however, the Axial ruptures were, in 
Eisenstadt’s view, given a standardized form and became more or less clo-
sely tied to new political centres and to new cultural-religious orthodoxies. 
However, they still retained a potential for the emergence of new heterodox 
interpretations that might take the form of a serious threat to central political 
power, no matter how closely linked the clerical and religious interpreters 
had become to that centre.

This served as yet one more source of inspiration for Eisenstadt’s fascination 
with possible parallels between the ruptures in some civilizations in antiquity 
and the revolutionary transformations of the modern age.  It is not co-inci-
dental that while working on the large volume about the Axial Age, he also 
wrote a monograph with the title The Great Revolutions and the Civilizations 
of Modernity (Eisenstadt, 2006). In both periods there is a crisis in terms of 
the, at least temporary, absence of markers of certainty. In both there is also 
an emphasis on the role of human agency to shape mundane reality so as to 
better conform to a visionary imaginations of human amelioration. 



182   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

This emphasis on parallels between transformative sequences of events had 
important epistemic consequences. It meant that Eisenstadt, while fascina-
ted with the ruptures both in the middle of the first millennium BCE and 
in the middle of the first millennium CE (with the rise of Christendom and 
later Islam) as well at the end of the second millennium CE (with the Great 
Revolutions of Modernity) needed analytical categories capable of grasping 
similarities and differences between transformations in distant and different 
historical landscapes.

Two strategies immediately presented themselves. Occasionally, Eisensta-
dt tended to deal with this problem in terms of temporal notions. Thus one 
possibility was to recognize the similarity of later developments to those 
that had occurred in the middle of the first millennium by describing later 
developments, e.g. the emergence of Islam, as constituting a “secondary” 
breakthrough. This might appear as a convenient stratagem. However, with 
an increasing distance in time and space, the case for suggesting a reasona-
ble genealogy tends to become weaker. As a consequence, Eisestadt became 
increasingly hesitant to use such a terminology.

An alternative stance might be to distinguish between the temporal notion 
of an Axial Age and an analytical one of Axial civilizations or features cha-
racteristic of Axiality. This was an epistemic stance that was reflected in Ei-
senstadt’s (1996) famous book about Japan as an example of a modern but 
non-Axial civilization.

Even though possible, this is perhaps not always an analytically satisfactory 
solution. An alternative way to proceed might be to recognize that at the core 
of both Jasper’s, Bellah’s and Eisenstadt’s analyses, there is an assumption 
that human beings, once they have acquired access to the means to record 
and store their memories and have recognized their capacity to change states 
of affairs in the world, cannot avoid the possibility of reflecting on their own 
existence relative to the passage of time, to their relationship to others, to 
their own finite existence and to their potential to intervene into the world. 
These dimensions of human existence may however be given vastly different 
interpretations in different contexts and some of which may enable, others 
obfuscate, different types of institutional practices. 

Major institutional restructurings will tend to occur in conjunction with the 
articulation of different positions along such dimensions and, if deep-seated 
enough, to constitute something of a cultural crystallization that may create 
path of developments of some endurance. In this perspective both the origi-



BJÖRN WITTROCK   183

nal transformations of the Axial Age and those of the modern era —and, for 
that matter, those that occurred in the eleventh to thirteenth centuries at the 
Western and Eastern seaboards of the Old World— constitute such periods 
of cultural crystallization.

Furthermore, in recent decades, historical social science seems to have arri-
ved at a set of relatively well-documented hypotheses about conditions for 
the occurrence of such crystallizations.  In other contexts, I have, to some 
extent also inspired by the conceptual historical work of Reinhart Koselleck, 
tried to demonstrate the fruitfulness of such an approach.   

Shmuel Eisenstadt, perhaps more than any contemporary scholar, explored 
these types of conditions for deep-seated change in human societies. In par-
ticular, few scholars of equal prominence in his generation maintained such 
a keen interest in the great variety of societies and cultures across time and 
space. These interests were not subsiding but became greater with the pas-
sage of time. Eisenstadt became ever more deeply engaged with the study 
of the world beyond the Atlantic seaboard. This engagement was also re-
flected in a dialogical form of curiosity-driven research which ensured him 
of friends, readers and colleagues far outside of the areas along the North 
Atlantic were most historical social science at that time was being pursued. 
It is difficult to imagine a scholar more driven by intellectual curiosity than 
Eisenstadt. nor anyone more interested in exploring the antinomies of human 
life and more prepared to expose his own favourite ideas to being probed in 
dialogue with others.

6. Contemporary Crossroads: Jürgen Habermas and Hans Joas   

At the beginning of the twenty-first century it became increasingly evident 
that questions about the history and future of humankind could not be limited 
to accounts of the achievements of a relatively small number of North Atlan-
tic societies in the course of the last two or three centuries. Shmuel Eisensta-
dt’s proposal that the implications of a notion of multiple modernities be spelt 
out and that ancient history might profit from exploring the hypothesis of an 
Axial breakthrough in human self-reflectivity, emerging at different global 
locations, reflected such concerns. So did also calls for a renewed reflection 
on the nature of grounded knowledge vis-à-vis different forms of Faith and 
religious belief and about the possibilities of human beings to use reason and 
creativity to overcome societal constraints and impositions.  Towards the 
end of the second decade of the century, two prominent sociologists, namely 



184   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Jürgen Habermas and Hans Joas, have each written a magnum opus that ad-
dresses these themes from a vantage point in which an analysis of Axial Age 
is of constitutive significance.

6.1. Jürgen Habermas and the Occidental Genealogy of Reason and Li-
berty

In his late magnum opus, This Too a History of Philosophy, to quote the title 
of the —at the time of my writing this essay not yet published— English 
translation, Jürgen Habermas (2019) explores the complex and rich genealo-
gy of a philosophical and ethical tradition that embraces efforts to establish 
and to articulate a conception of philosophy entailing the closest possible 
link between notions of reason and liberty. 

This involves tracing a genealogy that takes its starting point in the pe-
riod of the Axial Age. In fact, the idea of the Axial Age is introduced by 
Habermas (2019) already in the preface to the first of the two volumes, 
the one with a focus on Die okzidentale Konstellation von Glauben und 
Wissen [The Occidental Constellation of Faith and Knowledge], and is 
then pursued throughout this volume, being the main theme of the analy-
sis for some 300 pages, as well as recurring in many instances also in the 
following volume, Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses über Glau-
ben und Wissen [Rational Liberty. Traces of the Discourse on Faith and 
Knowledge].10 In this analysis, Habermas is elaborating an account that in 
many ways is situated in close proximity to Weber’s account of the ethics 
of world religions. 

In both volumes of Habermas’ oeuvre there is a sustained engagement with 
the relationship between an “occidental constellation” and the gradual emer-
gence of a political philosophy with a focus on exploring inextricable links 
between notions of reason and liberty. However, Habermas analysis also 
takes up ideas of some social theorists, including John Meyer and Johann P. 
Arnason, about properties of a world society or of a global, if diverse, mo-
dernity constituting a form of civilization sui generis. Thus while Habermas 

10 I write this at a time when the English translation has not yet been published. I have 
hesitated to use the expression “rational liberty” to denote the German term “vernünftige 
Freiheit”. Alas, it is not easy to imagine a more appropriate translation. Instead I have, ten-
tatively, settled on using a circumscription in the form of a conjoined concept of reason and 
liberty. This is linguistically clumsy but avoids some of the infelicitous misunderstanding 
that might otherwise occur. 



BJÖRN WITTROCK   185

analysis has a focus on a broadly defined occidental genealogy, this does not 
entail negligence of or indifference to analogous developments on a global 
scale both in antiquity and in the modern world. 

In fact, there is a near book-length long section in the first volume devoted 
to “a tentative comparison of axial-age world imaginations”. In this section 
Habermas has a focus on the same cultural worlds that Weber analysed in 
his study of the ethics of economy of the world religions. Thus, Habermas 
discusses ancient Judaism, Buddhism, Confucianism and Daoism, and phi-
losophical developments in Ancient Greece but leaves the Iranian case to the 
side, as did both Weber, although not entirely so, and Bellah. 

Habermas (2019) inquiry is focused on ideational phenomena. It includes re-
flections on societal and contextual elements of these developments. Howe-
ver an analysis of societal, economic and even geographical aspects of the 
type that Weber, and to a considerable extent also Eisenstadt, engaged in, 
is not pursed unless there is an immediate relationship to the formation of 
different constellations of Faith, philosophy and knowledge.

Habermas points to the fact that Jaspers had been stimulated in his effort 
by Max Weber’s studies on the sociology of religion. However, Habermas 
emphasizes that despite these efforts of Jaspers, it is only with Shmuel Noah 
Eisenstadt that the historical philosophical concept of the Axial Age beco-
mes the focus of an interdisciplinary research programme.  Furthermore, he 
stresses that it is only through the embedding of the concept in this research 
context, with social scientists playing a key role, that the seminal nature of 
the concept has become apparent; religions are, Habermas continues, not 
only reflected in the cognitive dimension of imaginations of the world but 
are also constitutive for the structuring of early forms of socio-cultural forms 
of life in their entirety.

Habermas argues that through religious transmutations in Antiquity, in parti-
cular the emergence of a Christian version of Platonic thought in the Roman 
Empire, an important point is marked in the development of elements of a 
genealogy that will eventually usher in the emergence of, to use Habermas’ 
term, a post-metaphysical strand of thought that in the course of the nineteen-
th century will become a linguistically interpretable embodiment of an idea 
of liberty grounded in reason. 

From the early traces in late Antiquity, he explores this genealogy into the 
Medieval period and then analyses its further the articulations in the early 
modern and modern periods with Hume and Kant eventually outlining two 



186   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

main philosophical paths. Thus, in this account the spelling out of a conjoi-
ned idea of reason and liberty is a phenomenon of post-metaphysical thou-
ght, drawing on Kant but, in Habermas’ account, with a critically significant 
step taken with the emergence at the turn of the eighteenth century and in the 
early nineteenth century of philosophical and linguistic notions, formulated 
by Herder, Schleiermacher and Wilhelm von Humboldt. It is this step that 
allows notions of reason and liberty to be extended from conceptual formu-
lations into ideas about how they might take societal form via language and 
communicative processes with knowing and acting human beings at the core 
of the analysis rather than ideas about an objective spirit. 

In this genealogy Ludwig Feuerbach, Karl Marx, Sören Kirkegaard but also 
American pragmatism, in particular Charles Sanders Peirce, are some of the 
significant participants in an exploration of the possibilities to formulate a 
post-metaphysical idea of reason and liberty. Needless to say, Jürgen Haber-
mas himself has, arguably, contributed more than any other social scientist 
or social philosopher to the articulation of these types of ideas in the present 
age. 

Throughout the two volumes, Habermas also returns to and expounds themes 
that he has made pioneering contributions to earlier, including the theme of 
the legitimacy of rulership, incidentally another area where the research inte-
rests of Habermas and Eisenstadt meet. 

Finally, Habermas himself has ventured outside of the occidental constella-
tion to which he refers. But it is in the case of this constellation that his 
analysis has ushered in a rich genealogy that is pursued by way of a detailed 
argument at every step. However, it will engender an interest on a global 
scale. Hopefully, this may entice scholars to explore analogous genealogies 
in the history of philosophy and political thought of other cultural worlds. 
If so, the potentials will be greatly enhanced for an understanding both of 
features of the contemporary world and of the emergence and grounding of 
these features in a history that has some of its anchoring points traceable to 
axial developments in different parts of the world in Antiquity and earlier and 
sometimes, if in transmuted forms, echoing down to the contemporary age.  

6.2. The Sacred and the Modern World: Hans Joas and the Reconstruction 
of Social Theory

In his already mentioned book, The Sacredness of the Person: A New Ge-
nealogy of Human Rights, Hans Joas (2011/2013) contributed to a dialogue 



BJÖRN WITTROCK   187

between scholars in social theory and those with a focus on legal theory. 
The book also provided an example of how universalistic claims, inherent in 
notions of human rights, are not specific to a particular, occidental, tradition 
but might be arrived at from a starting point in different cultural, societal and 
religious traditions. With this project, Hans Joas addressed issues that had 
preoccupied Ernst Troeltsch in his efforts to discern pathways whereby hu-
man agents from different societal and religious backgrounds, might, throu-
gh human interaction and interpretation, articulate a commitment, expressed 
in universalistic terms.  

This research programme had also, as already pointed out, links to Joas’ pu-
blications on the cultural values of Europe and on world religions and on the 
possibilities to extend an action-based analysis to processes of global change. 
With this step, Joas once again touched upon themes taken up by Troeltsch, 
Weber and other scholars in the period of reconstruction of European social 
thought in the late nineteenth and early twentieth centuries. 

Hans Joas’ contributions in this field extend and deepen an historical unders-
tanding of the role of human action in the constitution of human institutions. 
They also highlight links between human action and experiences of a trans-
cendental nature. Thus we arrive at the core of what was at stake, at the time 
of reconstruction of social thought, in debates a hundred years ago about 
world religions and world history.

In his book, Die Macht des Heiligen [The Power of the Sacred], Hans Joas 
(2017) has chosen to focus on these themes and to outline an alternative 
to Max Weber’s writings on disenchantment. However, there is an almost 
equally extensive and intensive engagement with the concepts of seculariza-
tion, rationalization and modernization. There is also a treatment of a range 
of other concepts, not least those of differentiation, sacralization and ritual 
as well as a discussion of the thesis of the Axial Age and of other historical, 
theological and sociological categories, including, if more briefly than the 
ones just mentioned, the concept of power that also appears in the title of 
book. 

The enquiry into the uses and validity of the concept of disenchantment ser-
ves as a pivot for a scholarly engagement that re-examines the history of the 
social and human sciences, the role of contemporary social theory and the 
interweaving of sociology, theology and the history of religion.  In effect, 
Hans Joas outlines a conception of the sociology of religion that draws on 
classic works by Ernst Troeltsch and Max Weber but that also goes beyond 



188   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

these works.  In particular, Joas proposes a new interpretation of Max We-
ber’s conception of a sociology of religion. 

This interpretation is profoundly critical and argues that, through Weber’s use 
of concepts that assign magical properties to religious categories, not least to 
the sacraments of the Catholic Church, a meaningful dialogue about religion 
and society between believers and non-believers tends to become preempted. 
Furthermore, Joas (2017) argues that Weber’s concept of Disenchantment en-
tails that there is no other way to a modern capitalist economy than that of an 
inner-worldly asceticism. This, Joas implies is an unwarranted simplification. 
Inherent in Weber’s notion of Disenchantment, there is also a tendency to ex-
clude reversibility and processes whereby antinomies are actualized. 

The first chapters of the book constitute enquiries into ways in which three 
(or rather more) disciplines have addressed the history of religion and the 
existence of religious practices. Thus the first has David Hume’s The Natural 
History of Religion, originally published in 1757, as its focus. It highlights 
the way in which a moral philosopher writes about religion as a natural phe-
nomenon with a historical progression. 

An important chapter has the title “The Ritual and the Sacred” and is a broad 
review of notions in classical and contemporary sociology and anthropology. 
The key protagonist is Émile Durkheim. It is a learned and carefully argued 
text that leads up to a conclusion that is significant throughout the rest of the 
book, namely the definition that a ritual creates a controlled environment 
in which die mechanisms of everyday life are temporarily bracketed. This 
provides a setting in which ideal conditions may be experienced and after the 
return to everyday life remain in memory as an intense experience. 

This definition appears reasonable. It also turns out to be useful in the fur-
ther analysis. Two observations may be immediately suggested, namely the 
following ones: 

First, the chosen definition is by no means limited to Christian religious prac-
tices. It would for instance be equally applicable to early Chinese religious 
practices.11

11 See e.g. David W. Pankenier (2013), Astrology and Cosmology in Early China: Conform-
ing Earth to Heaven. Cambridge University Press; Michael J. Puett (2001), The Ambiva-
lence of Creation: Debates Concerning Innovation and Artifice in Ancient China. Stanford 
University Press; Michael J. Puett (2002), To Become a God: Cosmology, Sacrifice and 
Self-Divination in Early China. Harvard University Asia Center for the Harvard-Yenching 
Institute.



BJÖRN WITTROCK   189

Second, the definition is only applicable to the practices of so-called Axial 
religions, i.e., religions that are premised on the existence of a chasm be-
tween a mundane and transcendental sphere and on the assumption that gods 
do not inhabit a blurred zone partially mundane, partially transcendental, nor 
that they appear in embodied form as kings, pharaohs or emperors. 

These exploratory chapters provide the background for an enquiry into the 
possibilities, as they appeared to be in the early twentieth century, for a so-
ciology of religion and, indeed, for a scholarly study of religion.  Hans Joas 
(2017) highlights, as already discussed, two programmes as being particular-
ly seminal and as exemplary for the study of religion in its historical and so-
cietal contexts, namely the historical sociology of the Protestant theologian 
Ernst Troeltsch and Max Weber’s strongly historically orientated sociology 
of religion. 

This chapter is followed by one in which sacredness is interpreted reflexively 
and related to the concept of transcendence. The discussion of this theme has 
as its focus the idea of the Axial Age. This idea is subjected to an extensive 
enquiry involving both conceptual history, historical sociological arguments 
and an examination of contemporary social theory in the light of recent re-
search on the Axial Age. 

The third of the three analytical chapters is an in-depth discussion of one of 
the most significant texts in the sociology of religion and in Weber’s oeuvre, 
namely the famous 

Zwischenbetrachtung [intermediary observation], a text that occurs at the 
end of the first of the three volumes with Weber’s collected essays on the 
sociology of religion and which has sometimes been described as enigmatic. 
Joas (2017) shares this view and argues that Weber’s focus on processes of 
rationalization, which are specific for individual spheres of value, highli-
ghts tensions in a way that ultimately becomes bewildering and entails a 
no longer controllable multiplicity of meanings. Instead, Joas advocates a 
historical sociological study, on the basis of a theory of action, of specific 
processes of ways in which e.g. economic and political phenomena are be-
ing organized.

7. Max Weber, Hans Joas and the Zwischenbetrachtung

A discussion of the significance and meaning of the Zwischenbetrachtung 
may conveniently start out from an effort to locate this text within the context 



190   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

of Weber’s oeuvre in general and the collected essays on the sociology of 
religion in particular.

As to the overall structure of the volumes of the Collected Essays on the 
Sociology of Religion, it has been pointed out that Max Weber pursued his 
analysis of the great world religions in a form that entails a movement from 
East to West. This form corresponded to a convention that had become esta-
blished in scholarly works in German that dealt with different cultures in the 
Old World. However, the first two essays of the collected essays deviate from 
this form. Instead, they were reprinted but revised versions of the two essays 
that dealt with occidental phenomena, namely the two essays on the spirit of 
capitalism and the Protestant ethic and the Protestant sects respectively that 
had been published some decade and a half before the publication of the first 
volume of the collected essays. 

Thereby, Weber introduced a dynamic element into his account that could 
serve as a background for comparative observations of the developments in 
the Near and Far Occident of Europe and the United States (the empirical 
domain for the major part of the discussion of the Protestant sects).  The two 
opening chapters with the revised essays on the Protestant ethic and the Pro-
testant sects and their relationship to the Spirit of Capitalism also provided 
an analytical focus for the work as a whole. Furthermore, these two chapters 
are preceded by the Vorbemerkung to the essays in their entirety. This intro-
ductory “remark” involves both a delineation of a theoretical focus and an 
assessment of the methodological nature and dependence of the exercise. 

As to the analytical focus, the first sentence of the introductory remark poses 
the question “

… which chain of conditions have entailed that precisely on the ground of 
the West, and only here, cultural phenomena appeared that however  —as 
we at least like to imagine— lay in a direction of development of universal 
importance and validity. (Weber, 1978, p. 1)

This statement and the subsequent outline of the structure of Weber’s argu-
ment has led observers to argue that Weber proposes an analysis that will 
amount to a sociology of absences, i.e. notations of which phenomena where 
lacking in extra-European settings to bring about a development of universal 
significance (Arjomand, 2004; Pommeranz, 2000). Needless to say, this  sta-
tement does not in itself entail a specific value commitment either in general 
or in personal terms. It indicates, however, a perspective as to which pheno-
mena will be further considered in Weber’s analysis. 



BJÖRN WITTROCK   191

It is against this background that the Vorbemerkung may be seen as consti-
tuting an analytical focus for the work as a whole that ultimately aims at an 
understanding of the emergence of modern capitalism in some parts of the 
world — and the slow or aborted emergence of it in other parts. Furthermore, 
such an understanding does not have or aim at the form of the identification 
of a strictly causal mechanism that were able to unambiguously explain and 
predict the emergence of a particular form of economic organization and be-
havior, i.e. modern capitalism based on a systematic conduct of life in perso-
nal life and techniques of rational calculation in the economic sphere. Rather 
Weber’s objective is to formulate grounded propositions about the internal 
dynamics in different domains of human activity. Such propositions have a 
degree of analogy to law-like statements but are not of a strictly deductive 
nature. Instead, Weber aspires to an understanding of pervasive tendencies 
and antinomies that constitute the conceptually possible spaces in which so-
cietal developments evolve. 

This is made additionally clear in the so-called Einleitung [introduction] to 
the part of the entire work that follows after the Vorbemerkung [preface] and 
the two revised essays on Protestantism, i.e. to the volumes that have as their 
common theme “Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende Re-
ligionssoziologische Versuche” (Weber, 1991a).

In the preface to the collected essays, there is a carefully circumscribed ac-
count of the dependence of Weber’s analysis on secondary sources and the 
statement that a real expert, “of course”, will find nothing new. Instead the 
justification for the analysis lies in its elucidation of an analytic problem 
concerning causation, the rise of a specific modern form of economic orga-
nization, and the need to construct a causal mechanism to account for that. 

Such an account can only be outlined, Weber argues, by drawing on his-
torical scholarship that sheds light on one if its components in the form of 
empirical studies of the ethics of economy of world religions in their societal 
and historical contexts. As a consequence, Weber’s collected essays on the 
sociology of religion reflect the state of knowledge across a wide field of 
scholarship as it looked at the time of the former turn of a century and in the 
first two decades of the twentieth century in the academic communities of the 
German — and English-speaking worlds. 12

The whole oeuvre begins, as already mentioned, with an assertion of the uni-
que achievements in the West in creating science, rational procedures in all 

12 See also Weber (1991) ”Nachwort des Herausgebers“, Studienausgabe.



192   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

spheres of life and a systematic and rational conduct of life. However, there 
is an element of doubt inserted by the side-reflection stating that this is at 
least what we like to believe is the case. After hundreds of pages of empirical 
reports and theoretical reflections, the collection then closes the second volu-
me with still asserting the unique achievements of the West in creating scien-
ce out of art and out of this technologies of war resulting in “progress, as 
we call it”. Thus a sense of antinomy and inner tension lingers, if differently 
expressed in different passages, throughout the collection. This may perhaps 
not be surprising for a work that was written during and in the immediate 
wake of the most lethal war conducted in Europe for centuries. However, 
what is remarkable is the sense of intellectual focus present on every page. 

In exploring mechanisms whereby world religions may exert a formative in-
fluence on key societal practices, Weber came to highlight knowledge about 
ways in which ethical systems of world religions are contextually consti-
tuted. In the collected essays on the sociology of religion, there are four 
sections of the first volume in which Weber explicitly formulates questions 
about these issues, namely in the Vorbemerkung [preface] to the whole set 
of volumes, in the Einleitung [introduction] to the series, which appears 
in the first volume immediately before the section on Confucianism and 
Daoism, in the summarizing presentation of the results of his analysis of 
Confucianism and Daoism, including comparative reflections relative to Pu-
ritan forms of Christianity, Resultat,  and finally in the concluding section 
of volume one, Zwischenbetrachtung [intermediary observation], which is 
an extensive exposé, presenting both empirical observations and theoretical 
conjectures and with its latter parts written in a style that Hans Joas charac-
terizes as, to some extent, almost “hymn-like”. (The third part of the second 
volume on Hinduism and Buddhism is consistently comparative in its orien-
tation but does, not except for the final 12 pages, provide an overview of 
the “general character of Asiatic religiosity”). The third volume, on Ancient 
Judaism, finally, is almost entirely devoted to the first millennium BCE and 
the first millennium CE). 

One may perhaps state that Weber’s Collected Essays on the Sociology of Re-
ligion are permeated by two major antinomies. The first one, already alluded, 
to is constituted by Weber’s ambiguous relationship to the achievements of 
the Occident.  Through a rational conduct of life and a systematic application 
of rational techniques, an efficient regulation of social life has been achieved 
as has a previously unimaginable extension of productive and destructive 
forces manifested in industrial life and modern warfare. 



BJÖRN WITTROCK   193

This antinomy, which some observers have criticized as ushering in a socio-
logy of absences, is related to another, and perhaps more fundamental one, 
namely that of delineating what is to be elucidated and understood, in other 
words what constitutes the ultimate explanandum of the essays. Despite the 
initial declaration that the analytical focus is constituted by an effort to lay 
bare the ethics of economics inherent in different world religions, the domain 
of inquiry is not contained within the demarcations suggested by this deli-
neation. There are also analyses that may appear as elements of a sociology 
of human interactions in their global and historical contexts in the period 
during and after the emergence of world religions. 

In this perspective, the Zwischenbetrachtung is the section in the oeuvre as a 
whole, where a sustained effort is made to outline, on the basis on the empi-
rical materials presented in the first volume, a conceptual scheme explicating 
basic patterns of interaction in and between different “spheres” of human 
life, although the section limits its attention, apart from the analysis of world 
religions themselves, to four spheres (the economic, the political, the aes-
thetic and the erotic) plus the domain of science and systematic knowledge.

This conceptual explication is, in turn, based on assumptions about internal 
dynamics inherent in these different spheres (Eigengesetzlichkeiten). Weber 
demonstrates how the internal dynamics of some social spheres tend to un-
dermine the defining characteristics of these spheres themselves. In other 
cases, he seeks to demonstrate that an intensified and more complete reali-
zation of the tendencies inherent in the internal logic of a given sphere may 
thwart developments in another sphere. Thus Weber persuasively argues that 
it is inherently impossible to maintain a religious commitment to universal 
brotherly love and support of a religious community while simultaneously 
maximizing the realization of the type of rationality inherent in economic 
processes in a modern capitalist economy. As a result, the economically pro-
fit-maximizing entrepreneur will either have to give up the idea of brother-
hood, or else maintain it but see it as guaranteed by a divine omniscience and 
omnibenevolence that transcends human cognition or else retain the idea in 
the form of a seemingly universal but in reality solipsistic form of acomism 
of universal love.

These types of analyses, are relatively straight-forward when it comes to 
the spheres of economy and political order, including war. When it comes 
to spheres of the aesthetic and the erotic, the focus shifts once again. We are 
now dealing with human forces that are both powerful and may seem remote 
from considerations of at least immediate rationality. (Some late twentie-



194   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

th-century economists would disagree, but for Weber there is a profound 
divide between the internal logic inherent in these spheres.) Still, one might, 
perhaps, even here pursue an analysis of the consequences of processes of 
an increasingly radical manifestation of features inherent in the internal logic 
dominating in different spheres. 

A prerequisite for further advances in these respects, seems, however, to be 
an analysis of which sets of phenomena Weber designates as entities about 
which features such as that of exhibiting the property of being rational may 
be predicated. Even at a glance, it is obvious that the range of such phe-
nomena even when it comes to Weber’s use of a term such as rational is 
wide and encompasses not only individual actions, but bundles of actions 
and practices and also institutional arrangements as well as sets of human 
dispositions. Furthermore, some forms of sociality obtaining among some 
members of society, are so closely bound to a concept of rationality as to 
make the link a near-conceptual rather than a causal one, e.g. in the role of 
a sense of brotherhood, transcending commitments of family and kin, in the 
process of constituting a modern capitalist economy. This may constitute, to 
paraphrase Hans Joas, a situation characterized by a no longer controllable 
multiplicity of meanings. However, it may also be seen as a situation where 
the imaginary and richness of conjectures in the Zwischenbetrachtung may 
serve as a source of inspiration in the realm of scholarly discovery rather than 
that of justification.

Irrespective of this, Die Macht des Heiligen constitutes a major scholarly 
achievement. Hans Joas (2017) has outlined key requirements for a sociolo-
gy of religion and a global intellectual history in which the Axial Age marks 
a crucial juncture. Drawing on but also transcending contributions by Karl 
Jaspers, Robert Bellah and Shmuel Eisenstadt he has demonstrated that we 
may use the term Axiality as an analytical category to characterize tenden-
cies in the contemporary world as well as in that of Antiquity.

In his research, Hans Joas has rediscovered and reconfigured intellectual ave-
nues that link contemporary scholars to a classical heritage. He has analyzed 
how human beings have coped with the impact of wars and catastrophic 
events. However, he has also demonstrated that there is always a potential, 
despite all differences, for human beings to jointly articulate values which 
may be characterized as universalistic and that embrace the sacredness of the 
person. For these and his many other achievements to the benefit of us all, 
the international community of scholars owes its deepest gratitude to Hans 
Joas.  



BJÖRN WITTROCK   195

References

Arjomand, S. A. (2004). Transformations of the Islamicate Civilization. In Johann P. Arna-
son and Björn Wittrock (Eds.), Eurasian Transformations, Tenth to Thirteenth Centu-
ries: Crystallizations, Divergences, Renaissences (pp. 213-245). Brill. 

Arnason, J. P. (2003). Civilizations in Dispute: Historical Questions and Theoretical Tra-
ditions. Brill.

Arnason, J. P. (2004). The Axial Age and Its Interpreters: Reopening a Debate. In J. P. Ar-
nason, S. N. Eisenstadt, & B. Wittrock (Eds.), Axial Civilizations and World History. 
Brill.

Arnason, J. P., Eisenstadt, S. N., & Wittrock, B. (Eds.). (2005). Axial civilizations and 
world history. Brill.

Bellah, R. N. (2005). What is Axial About the Axial Age?  European Journal of Sociolo-
gy, 46(1), 69–89. https://doi.org/10.1017/S0003975605000032

Bellah, R. N. (2011). Religion in Human Evolution: From the Paleolithic to the Axial Age. 
Belknap Press.

Bellah, R. N., & Joas, H. (2012). The Axial Age and its Consequences. Belknap Press.

Daedalus. (1975). Daedalus, 104(2). https://www.jstor.org/stable/20024323

Donald, M. (1991). Origins of the modern mind: Three stages in the evolution of culture 
and cognition. Harvard University Press.

Eisenstadt, S. N. (1963). The Political Systems of Empires. The Free Press of Glencoe.

Eisenstadt, S. N. (1986). The Origins and Diversity of Axial Age Civilizations. State Uni-
versity of New York Press.

Eisenstadt, S. N. (Ed.). (1987). Kulturen der Achsenzeit I: Ihre Ursprünge und ihre Vielfalt, 
Teil 1: Griechenland, Israel, Mesopotamien. Teil 2: Spätantike, Indien, China, Islam. 
Suhrkamp.

Eisenstadt, S. N. (Ed.). (1992). Kulturen der Achsenzeit II: Ihre institutionelle und kulture-
lle Dynamik, Teil 1: China, Japan. Teil 2: Indien. Teil 3: Buddhismus, Islam, Altägyp-
ten, westliche Kultur. Suhrkamp.

Eisenstadt, S. N. (1996). Japanese Civilization: A Comparative View. University of Chi-
cago Press.

Eisenstadt, S. N. (1999). Fundamentalism, Sectarianism, and Revolution: The Jacobin Di-
mension of Modernity. Cambridge University Press.

Eisenstadt, S. N. (2005). The Great Revolutions and the Civilizations of Modernity. Brill.

Eisenstadt, S. N., Arnason, J. P., & Wittrock, B. (2005). Axial Civilizations and World His-
tory. Brill.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie (vols. 1 & 2). Suhrkamp.

https://doi.org/10.1017/S0003975605000032
https://www.jstor.org/stable/20024323
https://www.amazon.com/-/es/S-N-Eisenstadt/e/B001H6GDHA/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.amazon.com/-/es/S-N-Eisenstadt/e/B001H6GDHA/ref=dp_byline_cont_book_1


196   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Heilbron, J., Wittrock, B., & Magnusson, L. (Eds). (2001). The Rise of the Social Sciences 
and the Formation of Modernity: Conceptual Change in Context, 1750-1850. Springer. 

Hughes, H. S. (1958). Consciousness and Society: The Reorientation of European Social 
Thought, 1890-1930. Knopf.

Jaspers, K. (1953). The Origin and Goal of History. Yale University Press.

Joas, H. (1996). The Creativity of Action. Polity Press. (Original work published in 1992).

Joas, H. (2001). The Genesis of Values. University Chicago Press. (Original work published 
in 1997).

Joas, H. (2013). The Sacredness of the Person: A New Genealogy of Human Rights. Geor-
getown University Press. (Original work published in 2011).

Joas, H. (2017). Die Macht des Heiligen: Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. & Knöbl, W. (2009). Social Theory: Twenty Introductory Lectures (A. Skinner, 
Trans.). Cambridge University Press.  (Original work published in  2004).

Kuenen, A. (1883). Volksreligion und Weltreligion: Fünf Hibbert-Vorlesungen. Reimer.

Marchand, S. L. (2009). German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and 
Scholarship. Cambridge University Press.

Pankenier, D. W. (2013). Astrology and cosmology in early China: Conforming earth to 
heaven. Cambridge University Press.

Parson, T. (1966). Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice Hall.

Pommeranz, K. (2000). The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Mo-
dern World Economy. Princeton University Press. 

Puett, M. J. (2001). The Ambivalence of Creation: Debates Concerning Innovation and 
Artifice in Ancient China. Stanford University Press.

Puett, M. J. (2002). To Become a God: Cosmology, Sacrifice and Self-Divination in Early 
China. Harvard University Asia Center for the Harvard-Yenching Institute.

Schluchter, W. (1996). Paradoxes of Modernity: Culture and Conduct in the Theory of Max 
Weber. Stanford University Press.

Schluchter, W. (1998).  Die Entstehung des modernen Rationalismus: Eine Analyse von 
Max Webers Entwicklungsgeschichte des Okzidents. Suhrkamp.

Schluchter, W. & Graf, F. W. (Eds.). (2005). Asketischer Protestantismus und der ‘Geist’ 
des modernen Kapitalismus. Moor Siebeck.

Stroumsa, G. G. (2018). Anquetil Duperron et les origines de la philologie orientale: l’orien-
talisme est un humanisme. ASDIWAL. Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire 
des religions, (13), 161-174.

Taylor, C. (2007). A Secular Age. Harvard University Press.



BJÖRN WITTROCK   197

Troeltsch, E. (1923). Die Soziallehren der cristlichen Kirchen und Gruppen. Mohr Siebeck. 
(Original work published in 1912).

Troeltsch, E. (1924). Der Historismus und seine Überwindung: Fünf Vorträge von Ernst 
Troeltsch. Pan Verlag Rolf Heise.

Weber, M. (1978). Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Mohr Siebeck. 

Weber, M. (1991a). Nachwort des Herausgebers, 1. Das Interesse an den Weltreligionen 
am Vorabend des Ersten Weltkrieges und das Problem der Wirtschaftsethik. In Max 
Weber-Gesamtausgabe: Band I/19: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzia-
nismus und Taoismus. Schriften 1915-1920. Mohr Siebeck.

Weber, M. (1991b). Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre (vols. 1-3). Mohr Sie-
beck.



Reseña
EL HECHIZO DE LA LIBERTAD. LA TEORÍA DE LA RELIGIÓN DESPUÉS DE 
HEGEL Y NIETZSCHE 
De: Joas, Hans. (Traducción y estudio conclusivo de C. Viale, D. Fonti y M. Breuer). 
Editorial Sal Terrae, España, 2024.

Por: Martina Torres Criscuolo1

Hans Joas (Múnich, 1948) es uno de los sociólogos más influyentes de los últimos años. 
Sus obras abordan la teoría social, la teoría pragmatista de la acción, la teoría de la religión, 
la génesis de los valores, los derechos humanos, entre otras temáticas que conforman un 
bagaje teórico original orientado a examinar el cambio social. 

En esta obra, El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Nietzs-
che, Joas (2024) presenta una comprensión conjunta de la religión y de la libertad, ofrecien-
do un enfoque alternativo a ciertas teorías de modernización y secularización que se han 
tornado predominantes en las ciencias sociales. Tomando como punto de partida los análisis 
de la religión elaborados por Hegel y Nietzsche, Joas realiza un recorrido intelectual por el 
pensamiento de teólogos del siglo XIX en adelante y de sociólogos y filósofos clásicos, a 
través del cual desarrolla un concepto dinámico y original de religión.

El argumento central del libro propone entender la religión no solo como un ámbito redu-
cido a la privacidad de cada persona o como una etapa que se debe superar, sino como un 
agente de cambio social involucrado activamente en el desarrollo histórico y cultural de las 
sociedades. Joas llega a estas conclusiones a partir de enlazar la historia de la religión con 
la historia de la libertad política. 

Una de sus tesis centrales señala que la autonomía individual —tan ponderada por las teo-
rías de democracia liberal— no es suficiente para fundamentar un orden con base en la li-
bertad, sino que es necesario comprender a esta última en términos más amplios, podría de-
cirse que a un nivel social o, incluso, como un don que debe ser correspondido (algo que en 
la introducción se expresa en términos de entender la religión como condición de libertad 
y no como impedimento de esta). Con este desarrollo conjunto de la historia de la religión 
y de la libertad, Joas busca establecer las bases para elaborar una “genealogía afirmativa” 
(2024, p. 605) del universalismo moral, que permita comprender cómo han surgido ciertas 
formas políticas, religiosas y culturales que moldean el entramado social. Este recorrido 
contribuye no solo a elaborar un concepto profundo de religión, sino también a comprender 
los procesos políticos y sociales que conforman la historia. 

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.09

1 Estudiante de la Licenciatura en Filosofía, Facultad de Filosofía y Humanidades, Uni-
versidad Católica de Córdoba. Córdoba, Argentina.  Correo electrónico: martitorrescris@
gmail.com | Código ORCID: https://orcid.org/0009-0004-0423-9649.



MARTINA TORRES CRISCUOLO   199

Nos gustaría destacar tres aportes significativos a la vez que precisar contribuciones es-
pecíficas atendiendo a la división de la obra. En primer lugar, destacamos la idea de la 
religión como dinamizador de la historia. El autor se enfoca en esta noción en las dos pri-
meras partes de su libro, recuperando los argumentos de Ernst Troeltsch, Wilhelm Dilthey, 
Rudolf Otto, Max Scheler, John Dewey y Charles Taylor; incluyendo también los aportes 
de Robert Bellah en la cuarta parte. Todos estos autores coinciden en una crítica de la 
concepción hegeliana de la historia. De este modo, analizan la religión de manera no teleo-
lógica, es decir, teniendo en cuenta la contingencia histórica. Valiéndose de esta objeción, 
Joas comprende que el desarrollo de los ideales religiosos no sigue un proceso lineal y que 
tampoco existe un punto en el que alcancen su forma última, sino que las distintas épocas y 
momentos históricos constituyen modos diferentes de desplegar ciertos ideales que nunca 
llegan a realizarse de forma completa ni definitiva. Es, más bien, el logro siempre parcial 
de los ideales y valores religiosos lo que conduce a las personas a buscar constantemente 
y por diversos medios la realización de estos, impulsando y desplegando en esa búsqueda 
diferentes procesos sociales y políticos que van moldeando la complejidad de la historia. La 
religión aparece entonces como un motor histórico, un factor que influye de forma decisiva 
y a través de múltiples maneras en los desarrollos culturales de las sociedades, marcando 
cambios y transformaciones. 

En segundo lugar, resulta imprescindible mencionar la elaboración de Joas en torno a la 
concepción de libertad como don, es decir, como una capacidad inherente al ser humano, 
pero que no depende enteramente de sus fuerzas. Esta idea, desarrollada por el autor en la 
tercera parte de la obra, se vale de los aportes más relevantes de Paul Tillich, Wolfhang 
Huber, Paul Ricoeur y Troeltsch, constituyendo el eje central del libro. Joas comprende la 
vivencia de la fe y el fortalecimiento de la libertad política como dos procesos que, lejos 
de desarrollarse aislada y contradictoriamente, van de la mano y se despliegan en forma 
conjunta. Con esta argumentación, el autor busca demostrar que, contrariamente a lo que se 
suele suponer en las teorías más extendidas de la secularización, las prácticas y tradiciones 
religiosas no necesariamente impiden o amenazan la consolidación de la libertad en las so-
ciedades, sino que profundizan su sentido, impulsándolas y contribuyendo a su promoción. 

En este punto cabe destacar la lectura crítica que Joas realiza sobre la secularización, que, a 
su vez, constituye un rasgo característico de su teoría social. Lejos de interpretarla como el 
olvido progresivo de las tradiciones religiosas o como la reducción de estas al ámbito pri-
vado, el autor comprende que la secularización constituye una serie de complejos procesos 
sociales, culturales y políticos que se desarrollan de manera diferente en cada sociedad. Es-
tos no solo tienen que ver con los procesos de modernización, sino también con la aparición 
de nuevas “sacralizaciones” (2024, p. 142), muchas de ellas fruto de la lógica utilitarista e 
individualista que el capitalismo establece. 

En tercer lugar, resulta fundamental mencionar el carácter global que la investigación de 
Joas busca alcanzar. A partir del estudio de los numerosos autores tratados en el libro, ar-
gumenta que la moral religiosa contiene la potencia de convertirse en una realidad social 
global. Por eso, la “genealogía afirmativa” del universalismo moral que propone implica un 
estudio histórico profundo, que abarque no solo el desarrollo de la religión cristiana en Eu-
ropa durante los últimos siglos, sino que se extienda globalmente hacia el resto del mundo, 
incorporando otras tradiciones religiosas, desde la llamada “era axial”, hasta el presente. 

Si bien es indudable el valor de esta obra para la teoría social, la filosofía política y de las 
religiones, cabe mencionar también tres puntos problemáticos. En primer lugar, sería desea-
ble para una lectura situada en América Latina, un abordaje de autores latinoamericanos. Si 
bien Joas reconoce y advierte sobre esta carencia en la introducción del libro, la inclusión 



200   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

de pensadores latinoamericanos resulta particularmente factible en el quinto capítulo de la 
tercera parte, en el que justamente se hace referencia a la teología de la liberación, corriente 
fundamental de la filosofía y teología latinoamericanas. Consideramos que la incorporación 
de autores latinoamericanos a la propuesta de Joas puede contribuir al argumento central 
que el autor expone en este libro. 

En segundo lugar, es necesario notar que, si bien el título del libro hace referencia tanto a 
Hegel como a Nietzsche, este último autor es trabajado solo en la conclusión de la obra, 
cuando, valiéndose de los aportes de Troeltsch y Weber, Joas elabora una crítica a la genea-
logía de la moral. Según el autor, la propuesta nietzscheana de que los valores se conforman 
y establecen en la autoafirmación de los grupos dominantes, tiene como consecuencia la 
reducción de la historia de la moral y la religión a una cuestión de poder y antagonismo. 
Dada la original recepción que Joas realiza de la obra de Nietzsche, consideramos que sería 
pertinente que el autor diera más lugar a fundamentar esta crítica que realiza sobre la con-
cepción nietzscheana de los valores y la moral. 

Finalmente, cabe mencionar que, si bien Joas expresa claramente los objetivos de su inves-
tigación, el extenso desarrollo de los numerosos autores que trabaja en su libro, logran (en 
algunos momentos) correr el foco central de su proyecto. Sobre este punto, consideramos 
que habría sido muy beneficioso para la claridad de la obra que el autor hubiera acotado 
mínimamente el análisis de los autores y, en su lugar, hubiera delimitado de manera inde-
pendiente el desarrollo de sus propios argumentos y propuestas. 

En definitiva, consideramos que la presente obra de Joas constituye un exhaustivo y rigu-
roso análisis de los principales vínculos entre religión y libertad política, que no solo logra 
sintetizar los principales aportes de teólogos y filósofos acerca de la temática, sino que 
también se posiciona como un pilar fundamental para comprender el lugar de la religión en 
el desarrollo actual de las sociedades.

Finalmente, cabe destacar a los traductores de este libro (publicado originalmente en 2020). 
Se trata de Claudio M. Viale, Diego Fonti y Marcos Breuer. Este grupo de investigadores 
ofrece un estudio conclusivo al final de la traducción en donde destacan la obra de Joas 
como variante particular del neopragmatismo, y en el que aportan un buen compendio de 
las problemáticas centrales del libro.



Réplica
Hans Joas*

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 201–209
Recibido: 06/07/2025 | Aceptado: 06/07/2025 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Siempre es un honor para un autor que sus colegas hagan de sus textos 
objeto de una lectura detenida y un debate detallado por escrito. En 
este sentido, estoy muy satisfecho con cada uno de los volúmenes de 

discusión y números de revistas que se han dedicado a mi obra en varios 
idiomas en los últimos años. Por primera vez, esto ocurre aquí, en el mundo 
hispanohablante. Por ello, quiero dar las gracias a todos los colaboradores y 
editores, entre ellos especialmente a quienes iniciaron la propuesta, Diego 
Fonti y Claudio Viale.

La publicación de este número se debe también, sin duda, al hecho de que 
toda una serie de mis libros han aparecido ya traducidos al español. Todavía 
hay lagunas; en particular, no hay edición de mi libro El surgimiento de los 
valores, que representa el vínculo decisivo entre mi trabajo sobre una teoría 
social pragmatista y el de una sociología histórica de la religión y la moral.1

Por otro lado, en la reseña de Martina Torres Criscuolo que aparece aquí, por 
ejemplo, se me critica con razón de no haber tenido suficientemente en cuen-
ta a los pensadores latinoamericanos. Es cierto que sólo he comentado muy 
brevemente la teología católica de la liberación, a pesar de mi simpatía fun-
damental por ella, de un inolvidable encuentro personal con Enrique Dussel 

1 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt/M. 1997. El libro ya fue traducido al 
inglés, francés, italiano, polaco y ruso. Se planeó con una editorial chilena la edición en 
castellano, pero no se concretó.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.10



202   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

en México en 2001, y de la dirección de una tesis doctoral en la Universidad 
de Chicago, que dio lugar a uno de los mejores libros sobre el tema y al nom-
bramiento del autor como profesor de estudios católicos en la Universidad 
de Harvard.2 De todos modos, mi último libro contiene un extenso capítulo 
sobre el comienzo de la historia colonial española, la obra del dominico Bar-
tolomé de Las Casas, los jesuitas en Paraguay y el obispo Vasco de Quiroga 
en México.3 Pero, ciertamente, aún me queda mucho por aprender en este 
terreno para poder mantenerme en pie de igualdad en el diálogo con los inte-
lectuales latinoamericanos.

Quisiera comenzar mi respuesta a las contribuciones de este número por 
aquellas de mayor alcance y por las que me siento particularmente bien com-
prendido. Se trata, en primer lugar, del filósofo Jesús Conill, que enseña en 
España y que, más que muchos otros, reconoce la estrecha conexión que 
existe entre mi teoría de la acción, la teoría del surgimiento de los valores, 
la sociología histórica y la propuesta metodológica de una «genealogía afir-
mativa». Reconoce que llevo décadas intentando contrarrestar la abrumadora 
influencia de la teoría de la acción y el concepto de racionalización de Max 
Weber y su transformación por Jürgen Habermas en forma de una teoría de 
la acción comunicativa y la racionalización comunicativa, con una alternati-
va que haga mejor justicia a los problemas de la historia de la religión, pero 
también a los problemas de una historia de los ideales seculares. Lo que me 
parece particularmente instructivo de su contribución es que contiene refe-
rencias concretas a pensadores hispanohablantes -como Xavier Zubiri- que 
no conozco y de los que espero aprender en el futuro, al igual que espero 
aprender del propio Jesús Conill. Frente a esta grata coincidencia, los peque-
ños indicios de posibles diferencias entre nosotros retroceden por completo. 
En respuesta a la objeción crítica a mi expresión «formas no racionales de 
comunicación humana», cabe señalar que, siguiendo a Talcott Parsons, hago 
una distinción conceptual entre «no racional» e «irracional», es decir, que lo 
no racional no debe clasificarse en absoluto como inferior a lo racional. Esto 
no significa, por ejemplo, que la expresión poética se base en una oposición 
a toda racionalidad, sino sólo que no le hacemos justicia si le aplicamos el 
estándar de la racionalidad discursiva y argumentativa. Tenemos aquí una 

2 Raúl E. Zegarra, A Revolutionary Faith. Liberation Theology Between Public Religion 
and Public
Reason, Stanford 2023.
3 Hans Joas, Universalismus. Weltherrschaft und Menschheitsethos, Berlin 2025, p. 425-
489.



HANS JOAS   203

similitud fundamental de pensamiento, que quizá sea incluso mayor de lo 
que supone Jesús Conill. Las observaciones al final del ensayo son dema-
siado breves para que pueda entenderlas plenamente. Conill se inclina por 
Nietzsche, yo por Troeltsch. He tratado la diferencia más precisa entre ambos 
y la crítica de Troeltsch a Nietzsche en mi último libro.4 Sería interesante 
profundizar en la cuestión de si existe una diferencia real o sólo aparente 
entre Conill y yo. 

También me siento muy comprendido en las dos importantes contribuciones 
del científico social sueco Björn Wittrock, ya publicadas en alemán, pero que 
ahora aparecen aquí en su original en inglés. En la medida en que el propio 
autor no procede del mundo hispanohablante, es cierto que no entra en el ám-
bito de mi mayor compromiso con los pensadores españoles o latinoameri-
canos. Me gustaría subrayar en este punto que he estado vinculado a él como 
colega y amigo durante décadas y que le debo un gran apoyo institucional y 
estímulo intelectual. Wittrock es uno de los más importantes contribuyentes 
al discurso internacional sobre el llamado período de la era axial. Ha cola-
borado tan estrechamente con el sociólogo israelí Shmuel Eisenstadt como 
yo lo he hecho con el sociólogo estadounidense Robert Bellah.5 Ambas con-
tribuciones esbozan aquí una imagen convincente del desarrollo de la teoría 
social moderna; no tengo nada que objetar al respecto. Como he explicado en 
otro lugar, soy reacio a seguir a Wittrock en su opinión de que los proyectos 
teóricos de Weber y Troeltsch son compatibles o incluso complementarios.6 
Yo he llegado a la conclusión de que Troeltsch perseguía el proyecto de una 
genealogía del universalismo moral, aunque limitada al cristianismo y a la 
Stoa, mientras que Weber el de una explicación del surgimiento del espíri-
tu capitalista moderno o una genealogía del «racionalismo occidental», que 
le llevó a logros pioneros en comparación con la India, China y el mundo 
islámico. Mi ambición es perseguir comparativamente la genealogía del uni-
versalismo moral del mismo modo que Weber hizo con su otra pregunta. No 

4 Joas, Universalismus, p. 39-70. He presentado mi libro en alusión a Nieztsche, como ca-
mino “de la genealogía de la moral a la genealogía del universalismo moral”..
5 Johann P. Arnason, S.N. Eisenstadt, Björn Wittrock (Ed.), Axial Civilizations and World 
History, Leiden/Boston 2005; Robert N. Bellah,Hans Joas (Eg.), The Axial Age and Its 
Consequences, Cambridge 2012.
6 Hans Joas, “Kritik der „Entzauberung“ und Theorie der Sakralisierung: Voraussetzungen 
und Konsequenzen”, en: Magnus Schlette et al. (Eg.), Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beiträge zu Hans Joas‘ „Die Macht des Heiligen“, Frankfurt/M. 2022, p. 493-514, 
aquí p. 497.



204   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

es posible profundizar aquí acerca de cómo se relacionan en detalle estos 
diferentes proyectos, pero hay que marcar claramente la diferencia.

También me reconozco en grandes partes del artículo de Alejandro Pelfini 
«Hans Joas como pensador global», aunque no en todas. La caracterización 
(¿irónica?) de mi trayectoria intelectual, que -según Pelfini- «comienza en 
Erfurt, continúa en Chicago y, podría decirse, culmina en el Vaticano» me 
parece completamente fantasiosa. Para no dar a los lectores una impresión 
equivocada, me gustaría subrayar que mi camino no comenzó en Erfurt, don-
de no empecé a trabajar hasta pasados los 50 años; que ya estuve en Chicago 
como estudiante de doctorado en 1975/76, donde fui profesor visitante por 
primera vez en 1985 y que he estado enseñando allí durante décadas desde 
el año 2000; y que ciertamente no puede hablarse de una culminación en el 
Vaticano, especialmente porque el puesto clave allí ya ha sido ocupado re-
cientemente... En esta caracterización, el catolicismo bávaro que me formó y 
el entorno intelectual y político de Berlín, donde pasé y paso la mayor parte 
de mi vida, no se mencionan en absoluto. 

Por desgracia, la presentación de mi preocupación por los temas «globales» 
también omite aspectos cruciales. No se tienen en cuenta mis libros sobre 
la guerra, aunque uno de ellos incluso ha sido traducido al español,7 y todo 
en mis escritos tiene que ver con la historia global del universalismo mo-
ral. Esto me parece injusto. También debo objetar los comentarios sobre mis 
opiniones acerca de la relación entre las formas individuales y colectivas de 
experimentar la autotrascendencia. Me opongo firmemente a los intentos de 
atribuir una u otra a religiones, confesiones, culturas o regiones individuales 
del mundo, como si, por ejemplo, los protestantes fueran exclusivamente 
individualistas y los católicos colectivistas, como si los europeos fueran sólo 
una cosa y los asiáticos sólo otra, los modernos sólo una cosa y los premo-
dernos sólo otra. En las últimas páginas del ensayo, en particular, me cuesta 
reconocer mis propios puntos de vista.

Con estas observaciones críticas sobre una contribución no obstante intere-
sante, llego al ensayo de Marcos Breuer «La teoría de la religión de Hans 
Joas y los fundamentos del Estado moderno». En varios aspectos, este autor 

7 Hans Joas, Guerra y modernidad. Estudios sobre la historia de la violencia en el siglo 
XX, Barcelona 2005; Hans Joas, Wolfgang Knöbl, Kriegsverdrängung. Ein Problem in der 
Geschichte der Sozialtheorie, Frankfurt/M. 2008 (de este libro hay una traducción al chino 
y al inglés con el título War in Social Thought; finalmente, Hans Joas, Friedensprojekt 
Europa? München 2020.



HANS JOAS   205

me atribuye puntos de vista que son exactamente opuestos a los que defien-
do. No se trata de matices, sino de malentendidos. Tal vez sea mejor que, 
con independencia de este texto, formule con gran claridad algunas de las 
principales proposiciones de mi teoría de la religión. En primer lugar, aunque 
soy un crítico de la llamada teoría de la secularización, no soy en absoluto 
partidario de la tesis de que no haya debilitamiento de la religión en ningu-
na parte. Como residente de una de las ciudades más seculares del mundo 
(Berlín), tendría que estar ciego para negar de este modo el fenómeno de la 
secularización. La crítica a la teoría de la secularización se refiere a la crítica 
de la tesis según la cual los fenómenos de secularización pueden explicarse 
por procesos de modernización. Por eso he intentado desarrollar una explica-
ción alternativa en muchos de mis trabajos, por ejemplo en el volumen La Fe 
como opción (disponible en español) 8, que denomino una sociología política 
de la religión. En segundo lugar, no defiendo expresamente la tesis insinuada 
de que no hay ser humano sin religión y de que la religiosidad es un hecho 
antropológico universal. Lo que sí defiendo es que las experiencias de au-
totrascendencia y las dinámicas de formación de ideales son universales en 
sentido antropológico, pero no así su articulación e interpretación religiosas. 
En tercer lugar, no sostengo que las experiencias de autotrascendencia sean 
experiencias de lo sagrado, sino más bien que lo sagrado emerge de estas 
experiencias, por lo tanto, las experiencias son constitutivas y no derivadas. 
En cuarto lugar, no sostengo que las sociedades modernas sólo puedan ase-
gurar su cohesión a través de una religión común; lo que sostengo es que no 
pueden estar libres de conflictos y ser estables sin un consenso básico sobre 
cuestiones fundamentales. 

Quizá estos intentos de aclaración basten como refutación; sólo habría que 
añadir que la referencia a otros autores que también han criticado los elemen-
tos centrales de mi teoría, sin siquiera haberlos apuntado debidamente, no 
aumenta su contundencia.9

A continuación, quisiera referirme a las dos contribuciones dedicadas a mi 
conexión con el pragmatismo estadounidense. Hace más de una década, la 

8 Hans Joas, La Fe como opción. ¿Tiene futuro el cristianismo? Madrid 2024. Es la segunda 
traducción publicada después de la de 2017 en México..
9 Contra la crítica de que no me he ocupado suficiente de la capacidad de explicación del 
contractualismo, me permito la indiciación de que la crítica del neoutilitarismo y de una 
alternativa preponderantemente normativista al mismo tienen para mí un lugar central, pero 
no en el campo de la teoría política sino de la teoría social. Cf. por ejemplo Hans Joas,Wolf-
gang Knöbl, Teoría social. Veinte lecciones introductorias, Madrid 2016, p. 29-50, 99-126.



206   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

filósofa María Cristina Di Gregori, desgraciadamente ya fallecida, presentó 
una exposición clara y perspicaz de mi teoría de la creatividad de la acción 
humana. En la mayoría de los aspectos, no está desfasada. Sólo me parece 
que exagera la importancia de John Dewey para mí, porque ignora por com-
pleto mi compromiso temprano y continuo con George Herbert Mead. La 
observación que menciona del filósofo estadounidense Vincent Colapietro 
de 2009 sobre la falta de recepción de mi teoría entre los filósofos tampoco 
me parece ya acertada. 10 En Alemania, tengo la suerte de poder referirme a 
los escritos de Matthias Jung, por ejemplo, que ha relacionado mi teoría de la 
acción de un modo muy original con desarrollos más recientes de la filosofía 
de la mente y del lenguaje.11 Debido a que en mi libro sobre la creatividad 
me he referido principalmente a la teoría de la experiencia estética de Dewey, 
teme ella una unilaterialidad en mi perspectiva. Sin embargo, en otros traba-
jos me he ocupado principalmente de la teoría de la religión de Dewey. Pero 
el punto crítico central de Di Gregori es otro. Me acusa de no haber tenido 
suficientemente en cuenta la obra posterior de Dewey, en particular el libro 
Knowing and the Known, que publicó con Arthur F. Bentley en 1949. Tengo 
que aceptar esta acusación en sentido literal. Sin embargo, todavía no me ha 
quedado del todo claro si Dewey desarrolló realmente su filosofía en esta 
obra, más allá de los cambios terminológicos («transaction»), de un modo 
que tenga consecuencias para mi propio proyecto. El ensayo no especifica 
realmente esta posibilidad, pero me deja un recordatorio importante.

Germán Arroyo también se ocupa específicamente de mi conexión con John 
Dewey y rechaza mi crítica general hacia él. Esto lo hace mediante una com-
paración con la conexión mucho menos crítica con Dewey en el pensamiento 
del teórico crítico Axel Honneth. Dejo a Honneth el juicio sobre su propia 
sección. En general, Arroyo llega a la conclusión de que Honneth sigue es-
tando más cerca de Dewey que yo y que ambos hegelianismos difieren po-
sitivamente de mi valoración crítica de Hegel. Tengo dos problemas con el 
resultado de las consideraciones de Arroyo. Uno es que la valoración de la 
corrección de una interpretación no está suficientemente separada de la apro-

10 En tanto se apoya fuertemente en el libro de Richard Bernstein The Pragmatic Turn de 
2010, me permito agregar que me enorgullece su elogio a mi comprensión del pragmatismo 
(p. 24), pero naturalmente también lamento que el último libro mío que refiere es precisa-
mente el libro sobre la creatividad de la acción aparecido en el original alemán en 1992, por 
lo que no atiende todo lo producido en años subsiguientes.
11 Matthias Jung, Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation, Berlin 2009, por 
ejemplo p. 222-259 y p. 351-356.



HANS JOAS   207

bación del pensador interpretado. Mi clara crítica a la «sacralización de la de-
mocracia» de Dewey en su libro «Una fe común» no es rechazada por Arroyo 
como un malentendido, es decir, como una interpretación falsa. Más bien, 
rechaza su contenido porque, al igual que Honneth, él mismo está más cerca 
de esta idea de Dewey que yo. Pero en realidad esto está claro desde el princi-
pio y no requiere ninguna explicación complicada. En cuanto a la cuestión de 
si Dewey siguió siendo un hegeliano de toda la vida o si, como pensador de 
la contingencia histórica, se fue distanciando cada vez más de toda filosofía 
teleológica de la historia -como yo sostengo-, por lo que me parece crucial 
que asignemos las afirmaciones de Dewey a la fase exacta de su desarrollo 
intelectual de la que procede la afirmación. Incluso la intensa recepción de 
Darwin, esto debería ser indiscutible, distanció el pensamiento histórico de 
Dewey de Hegel en aspectos esenciales. Esto se vuelve aún más evidente 
cuando, al asumir la Primera Guerra Mundial, habla de ella como una razón 
para abandonar el «paraíso de los tontos» de una creencia evolucionista y 
teleológica en el progreso. En 1916, escribió: «Confundíamos la rapidez 
del cambio con el avance, y tomábamos ciertas ganancias en nuestra propia 
comodidad y facilidad como signos de que las fuerzas cósmicas estaban 
trabajando inevitablemente para mejorar el estado general de los asuntos 
humanos». La cuestión de hasta dónde llegó esta revisión, si el progreso sólo 
se hizo más contingente para Dewey, o si finalmente no dudó de él, no nece-
sita discutirse aquí. Sin embargo, no me cabe duda de que la categorización 
de Dewey como pensador histórico orientado a la contingencia en mi libro El 
hechizo de la libertad está justificada.

Esta es, por supuesto, una cuestión diferente de si estamos de acuerdo con 
la opinión de Dewey de que la creencia en la democracia como ideal puede 
desarrollar por sí misma suficientes fuerzas vinculantes para una democra-
cia liberal que la protejan de la inestabilidad y el colapso. He rechazado 
esta creencia. No lo hago, como Breuer y quizá Arroyo me han acusado de 
hacer, porque esté atribuyendo al cristianismo o a la religión un papel indis-
pensable para las democracias. Simplemente estoy diciendo que debe haber 
tradiciones de valores que vayan más allá de la creencia en la democracia en 
sí misma, como la creencia en la sacralidad de la persona, que también puede 
estar arraigada en experiencias intensas de la violación de estos valores, de la 
degradación del ser humano. «Nunca más la guerra, nunca más el fascismo, 
nunca más el Holocausto»: tales lemas no expresan una religión, pero tam-
poco expresan únicamente la creencia en la democracia. Casi me sorprende 
que mi objeción a Dewey sea controvertida aquí, porque este aspecto de su 
teoría de la religión, así entendida, apenas tiene partidarios hoy en día. Digo 



208   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

esto no como opositor a la creencia de Dewey en la democracia, sino como 
crítico de su noción simplista de las fuerzas de cohesión cultural que requie-
re la democracia. Quizás no haber reconocido esta conexión sea la segunda 
dificultad que tengo con el texto de Arroyo. Tampoco debe pasarse por alto 
que mi crítica a este aspecto no significa que haya descartado de plano la 
contribución de Dewey a la teoría religiosa. Todo lo contrario, como quedará 
claro para quien tome nota de mi capítulo sobre Dewey en El surgimiento de 
los valores y su función en la argumentación de ese libro.

No de mi valoración de Dewey sino de Max Scheler es que Enrique Mu-
ñoz Pérez se ocupa con gran conocimiento de causa. Desgraciadamente, se 
limita a la filosofía de la religión y deja de lado la ética de Scheler, su «éti-
ca material de los valores», y mi interpretación de la misma. En cambio, 
ofrece una exposición informativa de las diferencias en la comprensión de 
la «evidencia» entre Husserl y Scheler. Sin embargo, otro punto me parece 
decisivo. El autor defiende el «monoteísmo personalista» y ve la fuerza y 
originalidad de Scheler precisamente en haberlo defendido del mismo modo. 
Ahora bien, esto se corresponde ciertamente con mis propias convicciones 
religiosas (cristianas). Sin embargo, diferencio entre éstas y las tareas de una 
teoría integral de la religión. En esto, me parece más plausible reivindicar 
la universalidad antropológica y la «evidencia» de la experiencia de auto-
trascendencia y la constitución de lo sagrado en estas experiencias que la 
idea de un Dios personal único. Si esto es cierto, sin embargo, entonces son 
necesarios pasos adicionales para mostrar cómo los conceptos de santidad se 
convierten en imágenes de Dios e incluso de un Dios único. Sin estos pasos 
adicionales, una concepción fenomenológica de Dios como la de Scheler me 
parece incompleta y poco convincente.

Ya me he referido a la breve contribución de Martina Torres Criscuolo en la 
introducción, porque en la primera de las tres desideratas me pide que inclu-
ya en mayor medida a pensadores latinoamericanos y estoy de acuerdo con 
esta exigencia. Sin embargo, me hace otras dos sugerencias. Una tiene por 
objeto una discusión más detallada de Nietzsche que la que ofrece la breve 
sección final de mi libro El hechizo de la libertad. También en este punto 
quiero señalar que El surgimiento de los valores comienza precisamente con 
una discusión de este tipo, porque atribuyo a Nietzsche un papel pionero 
en las cuestiones del origen de los valores y, al mismo tiempo, encuentro 
completamente insostenibles sus comentarios sobre el judaísmo, el cristia-
nismo y el budismo. En esto estoy en buena compañía con Max Weber, Ernst 
Troeltsch, Max Scheler y Maurice Merleau-Ponty.



HANS JOAS   209

La última sugerencia es que debería haber presentado mi teoría de la religión 
de forma más sistemática de lo que lo hice en los retratos que constituyen 
una gran parte de mi libro El hechizo de la libertad. Esta sugerencia me da 
la oportunidad de señalar dos cosas. En primer lugar, el libro El hechizo de 
la libertad debe considerarse como el segundo volumen de una trilogía que 
comenzó con El poder de lo sagrado y concluyó con la presente historia 
global del universalismo moral. En la trilogía, me ocupé en el volumen 1 del 
rechazo de Max Weber y en el volumen 2 del de Hegel y, por tanto, en con-
junto, de las dos narrativas más influyentes sobre la relación histórica entre 
religión y poder político. Con ello pretendía proporcionar las premisas para 
mi propio relato alternativo de esta historia como una genealogía afirmativa 
del universalismo moral. La presentación sistemática de mi teoría de la reli-
gión y la formación de ideales seguirá en el futuro y de otra manera, si se me 
permite hacerlo. 



Reply
Hans Joas*

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 210–218
Recibido: 06/07/2025 | Aceptado: 06/07/2025 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

It is always an honor for an author when colleagues make his or her wri-
tings the subject of thorough reading and detailed written discussion. In 
this respect, I am very pleased with each of the volumes and journal issues 

that have been dedicated to my work in various languages in recent years. 
Now, for the first time, this is happening in the Spanish-speaking world. I 
would therefore like to thank all the contributors and editors, especially the 
initiators Diego Fonti and Claudio Viale.

The publication of this issue is certainly also due to the fact that a whole 
series of my books are now translated into Spanish. There are still gaps; in 
particular, there is no edition of my book The Genesis of Values, which re-
presents the decisive link between my work on a pragmatist social theory and 
that on a historical sociology of religion and morality1. 

On the other hand, for example in the review by Martina Torres Criscuolo 
within this issue, I am quite rightly accused of insufficient consideration of 
Latin American thinkers. It is true that I have only briefly commented on 
Catholic liberation theology - albeit my fundamental sympathy with it, an 
unforgettable personal encounter with Enrique Dussel in Mexico in 2001 and 
the supervision of a doctoral thesis at the University of Chicago, which led to 

1 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt/M. 1997. This book has been translated 
into English, French, Italian, Polish and Russian. For a long time a Chilean publishing 
house planned a Spanish translation, but finally it did not come about.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.11



HANS JOAS   211

one of the best books on the subject and the appointment of the author to the 
Chair of Catholic Studies at Harvard University2.  In any case, my latest book 
contains an extensive chapter on the beginning of Spanish colonial history, 
the work of the Dominican Bartolomé de Las Casas, the Jesuits in Paraguay 
and Bishop Vasco de Quiroga in Mexico.3 But I certainly still have a lot to 
learn here in order to be able to hold my own in dialog with Latin American 
intellectuals.

I would like to begin my response to the contributions in this issue with those 
that encompass the broadest scope and by which I feel particularly well un-
derstood. This applies first of all to the philosopher Jesús Conill, who teaches 
in Spain and who, more than most, recognizes the close connection that exists 
between my theory of action, the theory of the emergence of values, histo-
rical sociology and the methodological proposal of an “affirmative genealo-
gy”. He recognizes that for decades I have tried to counter the overwhelming 
influence of Max Weber’s theory of action and concept of rationalization and 
its transformation by Jürgen Habermas in the form of a theory of communi-
cative action and communicative rationalization with an alternative that does 
better justice to the problems of the history of religion, but also to those of a 
history of secular ideals. What I find particularly instructive about his con-
tribution is that it contains specific references to Spanish-speaking thinkers 
- such as Xavier Zubiri - whom I do not know and from whom, as well as 
from Jesús Conill himself, I hope to learn in the future. Compared to this 
pleasing agreement, the small indications of possible differences between us 
recede completely. The critical objection to my expression “non-rational for-
ms of human communication” must be countered by the fact that, following 
Talcott Parsons, I make a conceptual distinction between “non-rational” and 
“irrational”, i.e. the non-rational should by no means be classified as inferior 
to the rational. This does not mean, for example, that poetic expression is 
based on an opposition to all rationality, but only that we do not do it justice 
if we apply the standard of discursive, argumentative rationality to it. There 
is a fundamental similarity in thinking here, which is perhaps even greater 
than Jesús Conill assumes. The remarks at the end of the essay are too brief 
for me to fully grasp them. Conill relies more on Nietzsche, I rely more on 
Troeltsch. I have dealt with the more precise difference between the two and 

2 Raúl E. Zegarra, A Revolutionary Faith. Liberation Theology Between Public Religion 
and Public Reason, Stanford 2023.
3 Hans Joas, Universalismus. Weltherrschaft und Menschheitsethos, Berlin 2025, p. 425-
489



212   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Troeltsch’s criticism of Nietzsche in my latest book.4 It would be interesting 
to pursue the question of whether there is a real or only apparent difference 
between Conill and myself.

I also feel very well understood in the two important contributions by the 
Swedish social scientist Björn Wittrock, which have already been published 
in German but are now appearing here in their original English version. Sin-
ce the author himself does not come from the Spanish-speaking world, he 
admittedly does not fall within the scope of my improved engagement with 
Spanish or Latin American thinkers. I would like to emphasize at this point 
that I have been associated with him as a colleague and friend for decades and 
owe him much institutional support and intellectual stimulation. Wittrock is 
one of the most important contributors to the international discourse on the 
so-called Axial Age. He has worked as closely with the Israeli sociologist Sh-
muel Eisenstadt as I have with the American sociologist Robert Bellah.5 Both 
of his contributions here sketch a convincing picture of the development of 
modern social theory; I have no objection to this. As I have already explained 
elsewhere, I hesitate to follow Wittrock in his assessment that the intellectual 
projects of Weber and Troeltsch were compatible or even complementary.6 
I myself have come to the conclusion that Troeltsch pursued the project of a 
genealogy of moral universalism, albeit limited to Christianity and Stoa, and 
Weber that of an explanation of the emergence of the modern capitalist spirit 
or a genealogy of “occidental rationalism”, which drove him to pioneering 
achievements in comparison with India, China and the Islamic world. My 
ambition is to pursue the genealogy of moral universalism comparatively in 
the same way that Weber did with his other question. I cannot go deeper here 
explaining how these different projects relate to each, but the difference must 
be clearly stated.

I can also recognize myself in considerable parts of Alejandro Pelfini’s arti-
cle “Hans Joas as a Global Thinker”, although not in all of them. The (iro-

4 Ibid., p. 39-70. I have presented my book mirroring Nietzsche`s, as a way „from the gene-
alogy of morals to the genealogy of moral universalism“.
5 Cf. Johann P. Arnason, S.N. Eisenstadt, Björn Wittrock (Ed.), Axial Civilizations and 
World History, Leiden (NL)/Boston 2005; Robert N. Bellah, Hans Joas (Ed.), The Axial 
Age and Its Consequences, Cambridge 2012.
6 Hans Joas, “Kritik der „Entzauberung“ und Theorie der Sakralisierung: Voraussetzungen 
und Konsequenzen”, in: Magnus Schlette et al. (Ed.), Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beiträge zu Hans Joas‘ „Die Macht des Heiligen“, Frankfurt/M. 2022, p. 493-514, 
here p. 497.



HANS JOAS   213

nic?) characterization of my intellectual path, which - according to Pelfini 
- “begins in Erfurt, continues in Chicago and, one might say, culminates in 
the Vatican” strikes me as completely fantastic. To avoid giving readers the 
wrong impression, I would like to emphasize that my path did not begin in 
Erfurt, where I only became active at the age of 50; that I was already in 
Chicago as a doctoral student in 1975/76, was a visiting professor for the 
first time in 1985 and have been teaching there for decades since 2000; 
and that there can certainly be no question of a culmination in the Vatican, 
especially since the decisive position there was only recently filled... In this 
characterization, the Bavarian Catholicism that shaped me and the intellec-
tual and political milieu of Berlin, where I spent and spend most of my life, 
are not mentioned at all. 

Unfortunately, decisive aspects of my involvement with “global” issues are 
also overlooked.7 There is no consideration of my books on war, although one 
of them has already been translated into Spanish, neither of other mentions 
in my writings that have to do with the global history of moral universalism. 
I find that unfair. I must also raise an objection to the interpretation of my 
views on the relationship between individual and collective forms of expe-
riencing self-transcendence. I am a staunch opponent of attempts to ascribe 
one or the other to individual religions, denominations, cultures or regions 
of the world - as if Protestants were exclusively individualists and Catholics 
collectivists, as if Europeans were only one thing and Asians only another, as 
if modern people were only one thing and pre-modern people only another. 
It is difficult for me to recognize my own views especially on the last pages 
of the essay 

With these critical remarks on a nonetheless interesting contribution, I come 
to Marcos Breuer’s essay “Hans Joas’ Theory of Religion and the Founda-
tions of the Modern State”. In several respects, this author attributes to me 
views that are the exact opposite of what I advocate. This is not a matter 
of nuance, but of complete misunderstanding. Perhaps it is best if, quite 
independently of this text, I formulate some of the main propositions of 
my theory of religion with outmost clarity. Firstly, although I am a critic 
of the so-called theory of secularization, I am by no means a proponent of 

7 Hans Joas, War and Modernity: Studies in the History of Vilolence in the 20th Century; Hans 
Joas, Wolfgang Knöbl, Kriegsverdrängung. Ein Problem in der Geschichte der Sozialtheo-
rie, Frankfurt/M. 2008 (there is a translation of this book into Chinese, and one into English 
with the title War in Social Thought; finally: Hans Joas, Friedensprojekt Europa? München 
2020.



214   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

the thesis that there is no weakening of religion anywhere. As a resident 
of one of the most secular cities in the world (Berlin), I would have to be 
struck with blindness if I denied the phenomena of secularization in this 
way. The criticism of secularization theory concerns the criticism of the 
thesis that phenomena of secularization can be explained by processes of 
modernization. This is why I have tried to develop an alternative explana-
tion in many of my works, for example in the volume Faith as an Option, 
which I call a political sociology of religion.8 Secondly, I expressly do not 
advocate the thesis that it is attributed here to me, namely that there is no 
human being without religion and that religiosity is a universal anthropolo-
gical fact. What I am arguing is that experiences of self-transcendence and 
dynamics of ideal formation are universal in an anthropological sense - but 
their religious articulation and interpretation are not. Thirdly, I do not argue 
that experiences of self-transcendence are experiences of the sacred, but 
rather that the sacred emerges from these experiences - the experiences are 
thus constitutive and not derivative. Fourthly, I do not claim that modern 
societies can only secure their cohesion through a religion in common; what 
I do claim is that they cannot be conflict-free and stable without a basic 
consensus on fundamental issues.

Perhaps these attempts at clarification will suffice as rebuttals; it should only 
be added that the reference to other authors who have also criticized the cen-
tral elements of my theory, without even having properly scrutinized them, 
does not increase its cogency.9

In the next step, I would like to turn to the two contributions that are dedi-
cated to my connection to American pragmatism. More than a decade ago, 
the philosopher María Cristina Di Gregori, who has unfortunately recently 
passed away, presented a clear and insightful account of my theory of the 
creativity of human action. It is not outdated in most respects. It just seems 
to me that it exaggerates the importance of John Dewey in my work, because 
it completely ignores my early and ongoing engagement with George Her-
bert Mead. The remark she mentions from the American philosopher Vincent 

8 Hans Joas, Faith as an Option, Stanford 2014.
9 Regarding the accusation that I have not sufficiently dealt with the explanatory potential 
of contractualism, I would like to point out that the critique of neo-literalism and a primar-
ily normative alternative to it plays a central role in my work, although not in the field of 
political theory, but in that of social theory. Cf. Hans Joas, Wolfgang Knöbl, Social Theory. 
Twenty Introductory Lectures, Cambridge 2009, p. 20-42, 94-122.



HANS JOAS   215

Colapietro from 2009 about the lack of reception of my theory among philo-
sophers also seems to me no longer accurate.10 In Germany, for example, I 
am in the fortunate position of being able to refer to the writings of Matthias 
Jung, who has related my theory of action in a highly original way to more 
recent developments in the philosophy of mind and language.11 Because I 
mainly referred to Dewey’s theory of aesthetic experience in my book on 
creativity, she fears one-sidedness on my part. In other works, I have mainly 
dealt with Dewey’s theory of religion. Di Gregori’s central critical point, 
however, is a different one. She accuses me of insufficient consideration of 
Dewey’s later work, in particular the book “Knowing and the Known”, pu-
blished with Arthur F. Bentley in 1949. I have to accept this accusation in the 
literal sense. However, it has not yet become entirely clear to me whether 
Dewey really developed his philosophy in this work beyond terminological 
changes (“transaction”) in a way that is consequential for my own project. 
The essay does not really specify this possibility, but it leaves me with an 
important reminder.

Germán Arroyo also deals specifically with my connection to John Dewey 
and generally rejects my criticism of him. He does so by means of a compari-
son with the much less critical connection to Dewey in the thinking of the cri-
tical theorist Axel Honneth. I leave the assessment of the section on Honneth 
to him. Overall, Arroyo comes to the conclusion that Honneth remains closer 
to Dewey than I do and that both Hegelianisms differ positively from my 
critical assessment of Hegel. I have two problems with the result of Arroyo’s 
considerations. One of them lays where the assessment on the correctness of 
an interpretation is not sufficiently separated from the approval of the inter-
preted thinker. My clear criticism of Dewey’s “sacralization of democracy” 
in his book A Common Faith is not rejected by Arroyo as a misunderstan-
ding, i.e. as a false interpretation. Rather, he rejects its content because, like 
Honneth, he himself is closer to this Deweyan idea than I am. But this is 
actually clear from the outset and does not require any complicated expla-

10 Since she leans strongly on Richard Bernstein´s book of 2010 The Pragmatic Turn, I 
allow myself to add that I greatly appreciate his praise of my understanding of pragmatism 
(p. 24), but of course I also regret that the last of my books that he mentions, precisely the 
book on the Creativity of Action, was published in the German original version in 1992, and 
thus he left out of his consideration all the following decades. 
11 Matthias Jung, Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation, Berlin 2009, i.e. 
p. 222-259 and p. 351-356



216   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

nation. As for the question of whether Dewey remained a lifelong Hegelian 
or, as a thinker of historical contingency, increasingly detached himself from 
all teleological philosophy of history - as I maintain - it seems crucial to 
me that we assign Dewey’s statements to the exact phase in his intellectual 
development from which the statement originates. It is probably undisputed 
that Dewey’s intensive reception of Darwin already distanced his historical 
thinking from Hegel in essential respects. This becomes even more apparent 
when, in coming to terms with the First World War, he speaks of it as an 
opportunity to leave the “fool’s paradise” of an evolutionist and teleological 
belief in progress. In 1916, he wrote “We confused rapidity of change with 
advance, and we took certain gains in our own comfort and ease as signs that 
cosmic forces were working inevitably to improve the whole state of human 
affairs.”12  The question of how far this revision went, whether progress only 
became more contingent for Dewey, but whether he ultimately did not doubt 
it, does not need to be discussed here. However, there seems to me to be no 
doubt that Dewey’s classification as a contingency-oriented historical thinker 
in my book Under the Spell of Freedom is justified. 

Of course, it is a different question whether we agree with Dewey’s view that 
belief in democracy as an ideal can itself develop sufficient binding forces for 
a liberal democracy to protect it from instability and collapse. I have rejected 
this belief. I am not, as Breuer and perhaps Arroyo have accused me of doing, 
attributing an indispensable role for democracies to Christianity or religion. 
I am simply saying that there must be value traditions that go beyond belief 
in democracy itself, such as belief in the sacredness of the person, which can 
also be founded in intense experiences of the violation of this sacredness, 
the degradation of the human being. “Never again war, never again fascism, 
never again Holocaust” - such slogans do not express a religion, but neither 
do they only express a belief in democracy. I am almost surprised that my 
objection to Dewey is controversial here, because this aspect of his theory 
of religion, if it is understood in this way, has hardly any supporters today. I 
say this not as an opponent of Dewey’s belief in democracy, but as a critic of 
his simplistic notion of the cultural cohesive forces that democracy requires. 
Perhaps not having recognized this connection is, for me, the second difficul-
ty with Arroyo’s text. Nor should it be overlooked that my criticism of this 
aspect does not mean that I have dismissed Dewey’s contribution to religious 
theory out of hand. The opposite is true, as will be clear to anyone who takes 

12 John Dewey, Progress, in: International Journal of Ethics 26 (1916), S. 311-322, here p. 
312f.



HANS JOAS   217

note of my Dewey chapter in The Genesis of Values and its function in the 
argument of that book.13

Enrique Muñoz Pérez deals knowledgeably not with my assessment of 
Dewey, but with that of Max Scheler. Unfortunately, he limits himself to the 
philosophy of religion and leaves aside Scheler’s ethics, his “material ethics 
of values”, and my interpretation of it.14 Instead, he offers an informative 
account of the differences between Husserl and Scheler in the understanding 
of “evidence”. However, another point seems decisive to me. The author 
defends “personalistic monotheism” and sees Scheler’s strength and origi-
nality precisely in having defended it in the same way. Now, this certainly 
corresponds to my own (Christian) religious convictions. However, I diffe-
rentiate between these and the tasks of a comprehensive theory of religion. 
In this, it seems more plausible to me to claim anthropological universality 
and “evidence” for the experience of self-transcendence and the constitution 
of sacrality in these experiences than for the idea of a single personal God. 
If this is true, however, then additional steps are necessary in order to show 
how concepts of holiness become images of God and even of one God. Wi-
thout these additional steps, a phenomenological conception of God such as 
Scheler’s seems to me incomplete and unconvincing.

I have already referred to the short contribution by Martina Torres Criscuolo 
in the introduction, because in the first of three desiderata she called for my 
inclusion of Latin American thinkers to a greater extent and I agree with this 
demand. However, she has two further suggestions for me. One is aimed at 
a more detailed discussion of Nietzsche than the short concluding section of 
my Spell of Freedom offers. On this point, too, I would like to point out that 
my Genesis of Values begins with just such a discussion, because I ascribe 
to Nietzsche a pioneering role in questions of the origin of values and at 
the same time find his comments on Judaism, Christianity and Buddhism 

13 On the latest creative confrontations with Dewey´s theory of religion: Randall E. Auxier, 
John R. Shook, Idealism and Religion in Dewey’s Philosophy, in: Steven Fesmire (Ed.), 
The Oxford Handbook of Dewey, New York 2019, p. 651-673; Annette Pitschmann, Re-
ligiosität als Qualität des Säkularen. Die Religionstheorie John Deweys, Tübingen 2017, 
summarized in Annette Pitschmann, Religion als Sinn für das Mögliche, in: Thomas M. 
Schmidt, Annette Pitschmann (Ed.), Religion und Säkularisierung. Ein interdisziplinäres 
Handbuch, Stuttgart 2014, p. 99-114 
14 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, p. 133-161. Also Olivier Agard, Hans Joas, lecteur 
de Scheler, in: Alexandre Escudier (dir.), Hans Joas et la question des valeurs, Raison pu-
blique 27, 2024, p. 29-36



218   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

completely untenable. In this I am in good company with Max Weber, Ernst 
Troeltsch, Max Scheler and Maurice Merleau-Ponty.

The last suggestion is that I should have presented my theory of religion 
more systematically than I did in the portraits that make up a large part of my 
Spell of Freedom book. This suggestion gives me the opportunity to point out 
two things. Firstly, Under the Spell of Freedom should be seen as the second 
volume of a trilogy that began with The Power of the Sacred and was con-
cluded with the present global history of moral universalism. In the trilogy, 
I was concerned in volume 1 with Max Weber’s rejection and in volume 2 
with Hegel’s, and thus, taken together, with the two most influential narrati-
ves on the historical relationship between religion and political power. This 
should provide the premises for my own alternative account of this history as 
an affirmative genealogy of moral universalism. The systematic presentation 
of my theory of religion and ideal formation will follow in the future and in 
other ways, if it is granted to me to do so. 


	_GoBack
	_Hlk175586817
	_Hlk175753407
	_Hlk211373757
	_Hlk41464929
	_Hlk193263829



