ISSN en papel 1669-7405
ISSN en linea 2408-4182

STUDIA POLITICA

N°65 | OTONO 2025

NUmero monografico. Modernidad, politica y religiéon en la obra de Hans Joas
Editores: Diego Fonti, Juan Saharrea y Claudio Marcelo Viale

Alejandro Pelfini Hans Joas como pensador global

Marcos Breuer La teorfa de la religién de Hans Joas y los
fundamentos del Estado moderno

Germén Arroyo Democracia, libertad y secularizacion. El
pragmatismo de John Dewey en la teorfa de la
justicia de Axel Honneth y en la teoria de la religion
de Hans Joas

Jestis Conill Genealogia hermenéutica de la secularizacién.
Critica de Joas a las racionalizaciones de Weber y
Habermas
Enrique V. Mufioz Pérez La evidencia del creyente. La lectura de Hans Joas

sobre Max Scheler

Cristina Di Gregori Creatividad y teoria de la accion. Hans Joas,
recuperando a John Dewey

Bjorn Wittrock Human Action, History and Social Change:
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts
Bjorn Wittrock World Religions and Social Thought. From Ernst
Troeltsch and Max Weber to Jiirgen Habermas and
Hans Joas
Martina Torres Criscuolo El hechizo de la libertad. La teorfa de la religién

después de Hegel y Nietzsche

Hans Joas Réplica

Universidad Catdlica de Cérdoba EDUCC

Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales A



STUDIA POLITICA

Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

Universidad Catdlica de Cérdoba



Studia Politicze se encuentra en los siguiente indices:

Nucleo Basico de Revistas Cientificas Argentinas - CONICET.
www.caicyt-conicet.gov.ar/nucleo-basico-de-revistas—cientificas

Catalogo Latindex - Sistema regional de informacion en lineas para
revistas cinetificas de América Latina, el Caribe, Espafia y Portugal.
catélogo Calificacion Nivel 1 - Nivel superior de excelencia.
www.latindex.unam.mx

EBSCO Sistema de Bases H. W. Wilson Company.

www.hwwilson.com

E D ] a | n et Dialnet - Universidad de La Rioja (Espafia).

http://dialnet.unirioja.es/

Indice de Referencia Europeo para las Humanidades y las Ciencias So-
ciales (ERIH PLUS) - coordinado por el Comité Permanente para las
Humanidades (SCH) de la European Science Foundation (ESF).
http://dbh.nsd.uib.no/pibliseringskanaler/erihplus/about/index

w Proyecto Padrinazgo de Publicaciones Periodicas Argentinas
(UNIRED).

http://edi.mecon.gov.ar/unired/unired.html

'C.ILR.C.

EC3metrics

Clasificacion Integrada de Revistas Cientificas.
http://www.clasificacionescirc.es/

International Institute of Organized Research.

120 http://www.iZor.com/

ISSN impresa: 1669-7405
ISSN en linea: 1669-7405
Aparece tres veces por aio: otofio, invierno y primavera-verano
Propietario: Universidad Catdlica de Cérdoba (UCC)
Editor: Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
Director Editorial: Pablo A. Soffietti



STUDIA POLITICA

Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

Universidad Catélica de Cérdoba

65 otofio 2025

SUMARIO

Diego Fonti
Juan Saharrea
Claudio Marcelo Viale

Editorial. Espaiiol “Modernidad, politica y religion en la obra
de Hans Joas. Una teoria social que reivindica la centralidad
de la religion para comprender las transformaciones de la

modernidad”. (4]

Diego Fonti
Juan Saharrea
Claudio Marcelo Viale

Editorial. Inglés “A social theory that vindicates the centrality
of religion in understanding the transformations of modernity.
Central aspects of the work of Hans Joas”. [10]

Alejandro Pelfini

“Hans Joas como pensador global”. [16]

Marcos Breuer

“La teoria de la religion de Hans Joas y los fundamentos del
Estado moderno”. [33]

Germén Arroyo

“Democracia, libertad y secularizacion. El pragmatismo de
John Dewey en la teoria de la justicia de Axel Honneth y en
la teoria de la religion de Hans Joas”. [46]

Jests Conill

“Genealogia hermenéutica de la secularizacion. Critica de
Joas a las racionalizaciones de Weber y Habermas”. [75]

Enrique V. Muioz Pérez

“La evidencia del creyente. La lectura de Hans Joas sobre
Max Scheler”. [99]

Cristina Di Gregori

“Creatividad y teoria de la accion. Hans Joas, recuperando a
John Dewey”. [115]

Bjorn Wittrock | “Human Action, History and Social Change:
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts”. [126]
Bjorn Wittrock | “World Religions and Social Thought. From Ernst Troeltsch

and Max Weber to Jiirgen Habermas and Hans Joas”. [159]

Martina Torres Criscuolo

“El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de
Hegel y Nietzsche”. [198]

Hans Joas

“Replica”. [201]

Hans Joas

“Reply”. [210]



Modernidad, politica y religion en la
obra de Hans Joas

Una teoria social que reivindica

la centralidad de la religion para
comprender las transformaciones de
la modernidad

Aspectos centrales de la obra de Hans Joas

de investigadores del medio regional e internacional con un abordaje

analitico y critico sobre las cuestiones mds importantes que surgen
de la obra del sociélogo alemédn Hans Joas. Tomando en cuenta el valor y la
originalidad de sus contribuciones para pensar la realidad social contempo-
rdnea de un modo novedoso, este dossier propone un acercamiento a su pro-
duccidn, en tanto insight clave para la teoria social y politica especializada.

E 1 presente nimero de Studia Politicae ofrece un conjunto de trabajos

Si la comparamos con la incidencia que han tenido el grupo de pensado-
res con los cuales el propio Joas ha establecido debates fundamentales ta-
les como Habermas, Taylor, Honneth y Bellah, la difusién de su obra en el

http://dx.doi.org/10.22529/5p.2025.65.001

o0ee

NC ND

STUDIA POLITICAE £ Numero 65 otorio 2025 pag. 4-9

Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALEA 5

dmbito regional y en el mundo hispanoparlante es todavia insuficiente. Un
breve paneo de su campo de intereses dan una pauta de la necesidad de re-
vertir esta tendencia. Entre las cuestiones que abordan los textos de Joas se
hallan temas fundamentales para la vida publica actual, como la violencia, la
guerra, los Derechos Humanos y la democracia, el origen de los valores y las
experiencias religiosas de autotrascendencia, a partir de un enfoque fecundo
que vincula pragmatismo estadounidense e historicismo alemén.

Sus numerosas publicaciones a lo largo de mds de cuatro décadas de trayec-
toria, han permitido no sélo actualizar los andlisis de esos campos, sino tam-
bién poner en cuestion algunas ideas largamente dadas por sentado acerca del
origen de los Derechos Humanos, el secularismo y el universalismo moral,
entre otras. Vale la pena puntualizar sus contribuciones centrales como mar-
co para poner de relieve los temas que tratan las diferentes contribuciones
para este nimero especial.

1. Renovacion de la teoria social: desde sus primeros trabajos, Joas renueva
la teorfa social apelando a la teoria de la accién pragmatista. Lleva adelante
esta estrategia reparando en la creatividad para dar cuenta del cambio social,
reivindicando la concepcién de la accién en términos de “intersubjetividad
practica” de Mead y Dewey, pero también haciendo lugar tanto a la con-
tingencia y falibilidad de las creaciones histdricas de los valores, como los
intentos de su universalizacion, elementos que toma de la obra de Troeltsch.

Como parte de su proyecto de renovacion ofrece una alternativa a la com-
prensién de la modernidad que va de Weber a Habermas segtin la cual se
trata de un periodo donde la retirada de lo religioso en la esfera ptiblica y en
la concepcidn de la vida humana, habilita la consolidacién de valores centra-
les para la democracia liberal. Sus aportes metodoldgicos a la teoria social,
asimismo, son notables. Joas postula una serie de resultados que repercuten
sobre las ciencias sociales, en especial su rechazo a la dicotomia sociolégica
entre teorfas funcionalistas y teorfas normativistas, proponiendo la creativi-
dad de la accién como tercera via de andlisis social.

2. Su vision de la secularizacion y de los valores: Joas rechaza la versién
de la secularizacién moderna, en tanto subsisten formas de sacralizacién que
refutan la tradicional version - proveniente de la izquierda hegeliana y de una
lectura “liberal” de Lutero - acerca del vinculo progresivamente creciente de
modernidad y caida de la religiéon como condiciones para la libertad. De ahi
su critica a la narrativa que afirma que la conciencia historicista y falibilista
de los valores conlleva necesariamente una negacion del universalismo moral.



6 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Ideas como la conmocién ante el sufrimiento ajeno (particularmente la es-
clavitud, la tortura y la pena de muerte) como origen de lo que luego serfan
los Derechos Humanos; la conmocién por experiencias que arroban la vida
subjetiva y dan pie a un modo de autotrascendencia que incluye a otros; la
idea de una libertad situada y consciente de no ser su propio origen; son to-
dos elementos que le llevan a revisar aspectos centrales para la democracia
y el rol de los valores - incluidas las experiencias religiosas - en ellas. En
este sentido, se hace eco de una sensibilidad que estd en el origen mismo
de los estudios socioldgicos, que ven el rol de lo religioso en las sociedades
no como un capitulo particular sino como un elemento central de andlisis y
comprension.

3. El rescate de la religion como fuente indispensable de la teoria social: en
los dltimos tiempos, Joas se ha focalizado con mayor fuerza en la religion y
su rol en las pricticas sociales. Le interesan las bases empiricas del fenéme-
no religioso y sus implicancias normativas para pensar la filosofia politica y
defender una ética universalista. De ahi que su proyecto de una “sociologia
histérica de la religion” realce y revise andlisis previos y coetdneos, como las
obras de R. Niebuhr, Koselleck, Taylor y Bellah, entre otros. Su articulacién
original entre teorfa de la accion y teorfa social, por un lado, y entre teoria
social y filosofia de las religiones, por el otro, son precisamente los dos ejes
con los que revisa criticamente las interpretaciones candnicas de la moderni-
dad y del proceso de secularizacion.

En un contexto en que la ciencia politica y las practicas sociales se ven con-
movidas por la reapariciéon muchas veces perversa de lo religioso, y ante las
opciones laicistas que de modo voluntarista pretenden anular esa presencia
o reducirla a un tipo de discurso sin compromisos, leer las paginas de Joas
como una alternativa pragmadtica a esas vias sin salida, resulta una experien-
cia inexorable para analizar la realidad social contemporanea.

Las contribuciones en este niimero

Este ntimero especial abre con el texto de Alejandro Pelfini, “Hans Joas como
pensador global”. Este texto, escrito en clave socioldgica, analiza el rol de
lo global como objeto de indagacién para la teoria social. Sus andlisis de las
religiones mundiales, como en el caso del catolicismo, la genealogia de los
Derechos Humanos y su presente en un mundo desigual, permiten volver a
los anélisis de Joas sobre lo global pero atendiendo a una perspectiva habi-
tualmente ausente en su obra: la realidad latinoamericana.



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE 7

A continuacion, el texto de Marcos Breuer, “La teoria de la religiéon de Hans
Joas y los fundamentos del Estado moderno”, reconstruye la teoria de la re-
ligion de Joas y sus rasgos antropoldgicos fundamentales. El ensayo muestra
coémo esta experiencia da lugar a configuraciones sociales particularistas y
universalistas. Finalmente, hace una critica a la tesis de que el Estado mo-
derno y secular requiere para su sostén de un tipo de experiencia del valor,
comparable a la que provee la experiencia religiosa.

En tercer lugar, el texto de Germdn Arroyo, “Entre la ‘Eticidad democratica’
y la ‘Sacralidad de la democracia’. El pragmatismo de John Dewey en la teo-
ria de la justicia de Axel Honneth y en la teoria de la religion de Hans Joas”,
propone una revision y reinterpretacion del debate sostenido entre Honneth
y Joas, a partir de la tension entre dos usos de la filosofia de Dewey. Por un
lado, la nocién hegeliana de la justicia, recreada por Honneth en su lectura de
Dewey, y por otro, la respuesta a la tesis del “hechizo de la libertad” propues-
ta por Joas. Estas lecturas contrapuestas permitirian entender los motivos de
diversas tensiones, en tanto el marco contingente de Joas es mds cercano a
los presupuestos pragmatistas de Dewey y divergente al teleologismo que
persiste en Honneth.

Por su parte, el texto de Jesus Conill “Genealogia hermenéutica de la secula-
rizacién. Critica de Joas a las racionalizaciones de Weber y Habermas”, pro-
pone un andlisis de la tradicional idea de la secularizacién como rasgo consti-
tutivo de la modernidad. A partir de la critica de Joas y su propuesta en torno
a la sacralizacidn, estudia su rol social y su funcién en la formacion de ideali-
zaciones y valores. Al mismo tiempo identifica una carencia: la identificacién
empirica de la formacion de los ideales universalistas y la gestacién de una
“genealogia afirmativa” requieren de una tarea hermenéutica, en tanto modelo
capaz de incluir y arraigar esos ideales en las configuraciones sociales.

El trabajo de Enrique Muiioz Pérez, “La evidencia del creyente. La lectura de
Hans Joas sobre Max Scheler” vuelve sobre un relevante capitulo de la obra
de Joas recientemente publicada en castellano, El hechizo de la libertad. La
teoria de la religion después de Hegel y Nietzsche, donde se pone en valor la
nocién de evidencia en Scheler respecto de la creencia. El texto propone una
reconstruccion de esta nocidn a partir de la aproximacion previa de Husserl,
de caricter epistemoldgico. De este modo, el articulo propone un interesante
didlogo con Joas, en tanto reconstruye las fuentes y posiciones de Scheler
sobre el sentimiento de evidencia de la creencia y su fenomenologia.

Posteriormente, se editan por primera vez en inglés dos textos escritos por el
profesor Bjorn Wittrock en los textos-homenaje a Joas en ocasion de sus 60



8 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

y 70 afios. El primero de ellos, “Human Action, History and Social Change:
Reconstructions of Social Theory in Three Contexts”, presenta una compara-
cidn e interaccion posible entre Joas y otro gran referente de la nueva teoria
social de mediados del siglo pasado: Stuart Hughes. Hughes, al igual que
Joas, cuestiona la teorfa de la accion de Talcott Parsons como base central
para articular una nueva visién de lo social. Sin embargo, hasta este ensayo,
el acercamiento entre Hughes y Joas no habia sido abordado sistemdticamen-
te. El articulo propone como inicio de este didlogo el andlisis de dos relatos
de la accién humana, naturalista y antinaturalista, para mostrar a continua-
cién los dilemas que surgen en este debate. El ensayo evidencia cémo Joas
renueva esas posiciones a partir de su andlisis de la accién que tiene como
ventaja, ademds de la precision conceptual, una sélida reflexion histdrica.

El segundo texto de Wittrock es “World Religions and Social Thought: From
Ernst Troeltsch and Max Weber to Jiirgen Habermas and Hans Joas”. En
este caso, el articulo subraya las contribuciones de la filosofia social de Joas
para abordar un didlogo con las principales posiciones del estudio cientifico
de las religiones mundiales. Ademds de analizar sus rasgos constitutivos y
confrontarlos con otras expresiones también considerables como religiosas,
se propone un andlisis de la era axial, que convergen en la interpretacion que
Joas y Habermas hacen de la misma. Este didlogo reconstruido en el ensayo,
resulta valioso para pensar las tensiones y posibilidades de ambos pensado-
res a la luz de las manifestaciones actuales de secularizacion y religiosidad.

Paso seguido, el dossier ofrece la reproduccién del ensayo “Creatividad y
teorfa de la accion. Hans Joas, recuperando a John Dewey” de la Profesora
Cristina di Gregori, originalmente publicado en 2010. Cristina fue una de las
primeras receptoras de la obra de Joas en el &mbito hispanoparlante al punto
de que los editores la consideramos una contribuyente ineludible a este nu-
mero. Su fallecimiento mientras gestdbamos la convocatoria impidio la invi-
tacion a actualizar, precisamente, este texto que no ha perdido vigencia para
el tema que nos ocupa. El ensayo sumaria las principales tesis pragmatistas
en Joas, particularmente en torno a accion y creatividad. A continuacién, ana-
liza 1a herencia deweyana de las nociones de experiencia y accion. Finalmen-
te propone una serie de sugerencias respecto de la nocién de transaccion en
Dewey, para una mejor articulacién de las nociones de accion y creatividad
que estan todavia en germen en la obra joasiana.

El dossier incluye una resefa de la reciente traduccién de El hechizo de la Li-
bertad, a cargo de Martina Torres Criscuolo, donde se brinda una descripcién
atinada de los diferentes bloques del texto y detalla sus niicleos conceptuales



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE 9

principales. Asimismo, la resefia destaca el estudio conclusivo a cargo de los
traductores que constituye sin duda un aporte crucial en espafiol para espe-
cialistas o potenciales interesados en la obra de Joas.

Este niimero especial concluye con una incisiva Réplica del propio Joas a
los textos que lo componen y que honra este nimero de Studia Politicae.
Con su estilo agudo y meticuloso, Joas revisa cada una de los articulos y sus
principales posiciones, las reubica en el marco de la totalidad de su obra y sus
propias intenciones programadticas, y de este modo deja abiertas una serie de
lineas particularmente fecundas para la discusion posterior.

Diego Fonti, Juan Saharrea, Claudio Viale



A social theory that vindicates

the centrality of religion in
understanding the transformations of
modernity

Central aspects of the work of Hans Joas

gional and international researchers with an analytical and critical

approach regarding central subjects of the work of German sociolo-
gist and philosopher Hans Joas. Taking into account the value and originality
of his contributions for a novel understanding of contemporary social reality,
this dossier proposes an inquiry into his ideas, as a key insight for specialized
social and political theory.

This special issue of Studia Politicae presents a set of papers by re-

If we compare the influence that those thinkers with whom Joas himself
has established fundamental debates — such as Habermas, Taylor, Honneth
and Bellah — have, it becomes clear that the dissemination of Joas’ works in
our regional context and in the Spanish-speaking world is still insufficient.
A brief overview of his fields of interest provides us with a guideline to
some of his contributions and facilitates a better acquaintance with his main

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.002

STUDIA POLITICAE ¥ Numero 65 otoiio 2025 pag. 10-15

Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE 11

ideas. Among the issues addressed by Joas’ work, we find some fundamental
topics for discussion in the current public domain — such as violence, war,
Human Rights and democracy, the origin of values and religious experiences
of self-transcendence —, with a perspective based on a fruitful approach that
links American pragmatism and German historicism.

Joas’s numerous publications over four decades of intellectual development
have allowed not only updating the analysis of these fields. They also ques-
tion some influential ideas that were long time undisputed, for instance about
the origin of Human Rights, the relationship between secularism and free-
dom, the questioning of the role of moral universalism or sacralization in
modernity, among others. It is worthwhile to enumerate and briefly describe
some of his central contributions as a framework for the issues addressed by
the contributions in this volume.

1. Renewal of social theory: From his early works, Joas reassess social theory
by appealing to the pragmatist theory of action. He pursues this strategy by
focusing on creativity to account for social change, vindicating the concep-
tion of action in terms of “practical intersubjectivity”, following Mead and
Dewey; but also making room for the contingency and fallibility of the his-
torical creations of values, as well as the attempts at their universalization,
elements that he particularly takes from Troeltsch’s work. A key element to
understand Joas’ work is his methodological contributions to social theory,
which allows a series of results that have repercussions on the social sciences,
especially his rejection of the sociological dichotomy between functionalist
theories and normativist theories, proposing the creativity of action as a third
way of social analysis. As a part of his project for a renewed understanding
of modern society, he offers an alternative to a widespread understanding of
modernity that goes from Weber to Habermas, according to which the with-
drawal of religion from the public sphere and the understanding of human
life itself is the condition of possibility for the consolidation of values which
are central to liberal democracy.

2. His understanding of secularization and values: Joas rejects an influential
version of modern secularization, insofar as he finds that there are persisting
forms of sacralization. These refute the traditional version - derived from the
Hegelian left and from a “liberal” interpretation of Luther - of a supposedly
progressively growing connection between modernity and the fall of reli-
gion, and that this connection is a condition for autonomy and freedom. On
this point, we see his critique of the narrative that the historicist and fallibilist
experience of values necessarily entails a denial of moral universalism.



12 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Joas provides a historical reconstruction of notions such as Human Rights,
whose origin he finds not in philosophical arguments but in a sensibility born
out of the experience of witnessing the suffering of others (particularly sla-
very, torture, and the death penalty); or as those overwhelming experiences
of self-transcendence that relate to and include other persons, or that notion
of freedom that is concretely located and conscious of not being its own
origin. These are all elements that lead him to rethink central aspects of de-
mocracy and the role of values - including religious experiences - in them. In
this regard, he echoes a sensibility that is at the very origin of modern socio-
logical studies, which sees the role of values and sacralization in societies not
as a particular chapter of sociological research but as a central element for an
integral analysis and understanding.

3. The appraisal of religion as an indispensable source of social theory: In
recent years, Joas has focused more strongly on religion and its role for un-
derstanding social practices. He is interested in the empirical basis of the
religious phenomenon and its normative implications for thinking about po-
litical philosophy and defending universalistic ethics. Hence, his project of
a “historical sociology of religion” highlights and reassesses previous and
contemporary studies, such as the works of R. Niebuhr, Koselleck, Taylor
and Bellah, among others. His original articulation between action theory
and social theory, on the one hand, and between social theory and philosophy
of religion, on the other, are precisely the two axes with which he critically
reviews the canonical interpretations of modernity and the process of secu-
larization.

In our present context, in which political science and social practices are
shaken by the often perverse reappearance of the religious in public life, and
in the face of secularist options that voluntarily seek to annul this presence or
reduce it to a type of discourse without commitments, the study of Joas’ work
provides a pragmatic alternative to these dead ends and an viable experience
for analyzing contemporary social reality.

The contributions to this issue

This special issue opens with Alejandro Pelfini’s text, “Hans Joas as a global
thinker.” Written from a sociological perspective, this paper analyzes the
role of universalism and the global as an object of inquiry for social theory.
Pelfini’s analysis of world religions, as in the case of Catholicism, the genea-



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE 13

logy of Human Rights and their present situation in an unequal world, allows
him to return to Joas’ approach of the global, but from a perspective usually
absent in his work: Latin American reality.

Marcos Breuer’s contribution: “Hans Joas’ Theory of Religion and the Foun-
dations of the Modern State” reconstructs Joas’ theory of religion and its
fundamental anthropological features. The essay shows how this anthropo-
logical experience gives rise to both particularistic and universalistic social
configurations to criticize the thesis that the modern, secular state requires
for its sustenance a kind of experience of value comparable to that provided
by religious experience.

German Arroyo’s “Between ‘Democratic Ethicality’” and the ‘Sacredness of
Democracy’. John Dewey’s pragmatism in Axel Honneth’s theory of justice
and Hans Joas’ theory of religion”, proposes a revision and reinterpretation
of the debate between Honneth and Joas, based on the tension between two
uses of Dewey’s philosophy: On the one hand, the Hegelian notion of justice,
recreated by Honneth in his reading of Dewey, and on the other, the response
to the thesis of the “spell of freedom” proposed by Joas. According to this
article, making explicit these opposing readings allow us to better understand
the reason for various tensions among them, insofar as Joas’ contingent fra-
mework is closer to Dewey’s pragmatist presuppositions and diverges from
the teleologism that persists in Honneth.

On his part, Jesus Conill’s article “Hermeneutical Genealogy of Seculariza-
tion. Joas’ Critique of the Rationalizations of Weber and Habermas”, offers
an analysis of the traditional idea of secularization as a constitutive feature of
modernity. Starting from Joas’ critique and his interpretation of sacralization,
Conill researches its social role and its function in the formation of idealiza-
tions and values. At the same time, he identifies a shortcoming: the empirical
identification of the formation of universalist ideals and the gestation of an
“affirmative genealogy” require also a hermeneutic task, as a model capable
of including and rooting these ideals in social configurations.

The article by Enrique Mufioz Pérez, “The Evidence of the Believer. Hans
Joas’ reading of Max Scheler” focuses on a relevant chapter of Joas’ recently
published book in Spanish, Im Bannkreis der Freiheit, in which the notion
of evidence in Max Scheler regarding belief takes on a significant role. This
article provides a reconstruction of this notion, beginning with Husserl’s pre-
vious epistemological approach to belief as a source of Scheler’s interpreta-
tion. In this way, the article establishes an interesting dialogue with Joas, as



14 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

it reconstructs Scheler’s sources and positions on the feeling of evidence of
belief and its phenomenology.

Subsequently, two texts written by Professor Bjorn Wittrock are published
for the first time in English in this volume. They were tribute contributions
for Joas on his 60th and 70th birthdays. The first of these, “Human Action,
History and Social Change: Reconstructions of Social Theory in Three Con-
texts”, presents a comparison and possible interaction between Joas and ano-
ther great reference of the new social theory of the middle of the last century:
Stuart Hughes. Hughes, like Joas, questions Talcott Parsons’ theory of action
as the central basis for articulating a new vision of sociality. However, until
this essay, the rapprochement between Hughes and Joas had not been syste-
matically addressed. The article sets out as the beginning of this dialogue the
analysis of two accounts of human action, naturalistic and antinaturalistic,
and then shows the dilemmas that arise in this debate. The essay points out
how Joas renews these positions based on his analysis of action, whose ad-
vantage, besides conceptual precision, is a solid historical reflection.

Wittrock’s second text is “World Religions and Social Thought: From Ernst
Troeltsch and Max Weber to Jiirgen Habermas and Hans Joas”. This paper
highlights the contributions of Joas’s social philosophy to a dialogue with
the main positions of the scientific study of world religions. In addition to
analyzing their constitutive features and confronting them with other expres-
sions considered as religious, Wittrock provides an analysis of the axial era
in which the interpretations of Joas and Habermas tend to converge. This
dialogue, reconstructed in this essay, is valuable to understand the tensions
and possibilities of both interpretations in light of the current manifestations
of secularization and religiosity.

Next, the dossier offers the reproduction of the essay “Creativity and action
theory. Hans Joas, Recovering John Dewey” by Professor Cristina di Gre-
gori, originally published in 2010. Cristina was one of the first recipients
of Joas’ work in the Spanish-speaking world, to the point that the editors
consider her a necessary contributor to this issue. Her death, while we were
preparing the call for papers, impeded us from inviting her to update this
text, which has not lost its relevance for the issue at stake. The essay sum-
marizes the main pragmatist theses in Joas, particularly in relation to action
and creativity. Then, it analyzes the Deweyan inheritance of the notions of
experience and action. Finally, it presents suggestions regarding the notion
of ‘transaction’ in Dewey, for a better articulation of the ideas of action and
creativity that are still productive in Joas’s work.



DIEGO FONTI, JUAN SAHARREA Y CLAUDIO VIALE 15

The dossier includes a review of the recent translation of Im Bannkreis der
Freiheit Martina Torres Criscuolo, which provides an accurate description
of the different parts of the text and details its main conceptual cores. The
review also emphasizes the concluding study by the translators, as a contri-
bution to systematize the main elements of Joas’ work for Spanish-speaking
readers, whether specialists in these fields or those beginning in its study.

This special issue includes an incisive response from Joas to the texts that
compose it — a contribution that fittingly crowns this issue of Studia Poli-
ticae. With his characteristic sharpness and meticulous style, Joas reviews
each article and its main arguments, reframing them within the broader con-
text of his own work and programmatic aims. In doing so, he opens up a
number of particularly fertile lines for further discussion.



Hans Joas como pensador global
Hans Joas as a Global Thinker

Alejandro Pelfini’

Resumen

Dentro de las dreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado sus
estudios y su prolifica obra, se suelen mencionar los estudios sobre religion,
la formacion de los valores, la genealogia de los derechos humanos y la
creatividad de la accién social. No obstante, han recibido poca atencién las
contribuciones de este autor al andlisis de lo global, asi como su relevancia
como pensador que, en su recorrido intelectual también alcanza una dimen-
sion global. Esta apertura no se manifiesta solo en un recorrido intelectual
(pensador global) sino que comienza a ser un objeto propio de sus indaga-
ciones (pensador de lo global); por ejemplo, en relacién con el rol universal
de lareligion y de la Iglesia catdlica, la genealogia de los derechos humanos
y la precariedad de la paz en un mundo cada vez mds desigual y riesgoso.
Sin embargo, son escasas las instancias en las que el autor se detiene en
estos asuntos en toda su complejidad. Sus aportes provienen sobre todo de
menciones al margen, de preguntas que deja abiertas y de respuestas que
ofrece en entrevistas académicas. Por lo tanto, en este articulo nos propo-
nemos reconstruir algunas de estas diversas y dispersas aproximaciones a
la escala global y sus atributos, intentando resumir sus aportes originales y

* Director de Posgrados, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad del Salvador, Argentina,
Buenos Aires e Investigador Asociado, Programa de Estudios Globales, FLACSO-Argenti-
na, Buenos Aires. Correo electrénico: pelfini.alejandro@usal.edu.ar | ORCID: https://orcid.
org/0000-0003-1242-5770.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.01

STUDIA POLITICA SR Numero 65 otono 2025 pag. 16-32
Recibido: 10/06/2024 | Aceptado: 4/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catdlica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




ALEJANDRO PELFINI 17

situarlos como parte del recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra.
A su vez, destacaremos la perspectiva de andlisis que fue construyendo a lo
largo del tiempo y durante su transicién de sociélogo (o, mds precisamente,
de tedrico social) a estudioso de lo religioso en general y que, ademds, hace
explicito su catolicismo.

Palabras clave: global - religién - pragmatismo - gobernanza

Abstract

Among the areas in which Hans Joas has excelled and devoted his studies
and his prolific work, mention is usually made of studies on religion, the
formation of values, the genealogy of human rights and the creativity of
social action. However, little attention has been drawn to his contributions
to the analysis of the global and his very stature as a thinker who in his
intellectual journey also becomes global. This openness to the global is not
only manifested in an intellectual journey (a global thinker), but begins to
be an object in itself of his enquiries (a thinker of the global); for example,
with regard to the universal role of religion and the Catholic Church, the
genealogy of human rights and the precariousness of peace in an increa-
singly unequal and risky world. However, there are few instances in which
the author dwells on these issues in all their complexity. His contributions
mainly come from marginal mentions, from questions left open, and from
answers given in academic interviews. Therefore, in this article we propose
to reconstruct some of these diverse and scattered approaches to the global
scale and its attributes, trying to summarize their original contributions and
situate them as part of the author’s journey through his vast work, highli-
ghting the perspective of analysis that he built up over time and in his tran-
sition from a sociologist (or more precisely, a social theorist) to a scholar
of religion in general and who, moreover, makes his Catholicism explicit.

Keywords: global - religion - pragmatism - governance

Introduccion

entro de las dreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado
sus estudios y su prolifica obra, se suelen mencionar los estudios
sobre religion, la formacion de los valores, la genealogia de los dere-
chos humanos y la creatividad de la accidn social. No obstante, han recibido
poca atencion las contribuciones de este autor al andlisis de lo global, asi
como su relevancia como pensador que, en su recorrido intelectual, también
alcanza una dimensién global. Este autor se forma como un clésico tedrico
social alemén, que, en un traslado parecido al de otros autores teutones, se



18 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

nutre en los EE. UU. para, desde ese lugar, pretender refrescar el pensamien-
to europeo occidental y salir de sus aporias. Luego, consciente de los propios
limites de esta excursion y de su manifiesto eurocentrismo, comienza a abrir-
se, de manera paulatina, no necesariamente a otros autores y tradiciones del
sur global, pero si al menos a incorporar este marco en su mirada y, en cierto
modo, a percibir lo “provincial” de su propia perspectiva. Esta apertura a lo
global no se manifiesta solo en un recorrido intelectual (pensador global)
sino que comienza a ser un objeto propio de sus indagaciones (pensador de
lo global); por ejemplo, en relacidn con el rol universal de la religion y de la
Iglesia catdlica, la genealogia de los derechos humanos y la precariedad de
la paz en un mundo cada vez mds desigual y riesgoso. Sin embargo, son es-
casas las instancias en las que el autor se detiene en estos asuntos en toda su
complejidad. Sus aportes provienen principalmente de menciones al margen,
de preguntas que deja abiertas y de respuestas que ofrece en entrevistas aca-
démicas. Por lo tanto, en este articulo nos proponemos reconstruir algunas
de estas diversas y dispersas aproximaciones a la escala global y sus atribu-
tos, intentando resumir sus aportes originales y situarlos como parte de este
recorrido que se inicia en Erfurt, continda en Chicago y, podriamos decir,
culmina en el Vaticano, tanto por su reafirmacion del catolicismo, su rol uni-
versal y por su eleccion de una locacién importante, pero no necesariamente
eurocéntrica, en la produccion de la teorfa social.

Mi lectura se centra en uno de sus ultimos libros recientemente traducido
al castellano: El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de
Hegel y Nietzsche (2024/2020). Tal como anticipé, mis comentarios no tien-
den a profundizar el contenido del libro, y menos auin a concentrarse en la
concepcion de lo religioso en Joas. Mds bien, se propone contextualizar el
recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra y destacar la perspectiva
de andlisis que fue construyendo a lo largo del tiempo y durante su transi-
cién de socidlogo (o, mas precisamente, de tedrico social) a estudioso de lo
religioso en general y que, ademds, hace explicito su catolicismo. Por ello,
organicé mis comentarios y preguntas en torno a tres aspectos principales: 1)
el recorrido intelectual y el método que nos propone Joas (en general y en
este libro en particular); 2) su estatus de pensador global (o de lo global) y
sus contribuciones al respecto; y 3) las lecciones que es posible extraer para
pensar el devenir del vinculo entre religién y politica a nivel global desde
Latinoamérica, como lugar “poco visitado” por el autor.



ALEJANDRO PELFINI 19

1. Sobre el recorrido intelectual y el método de Joas hacia un pensador
global

En sus dltimos textos, en los que Joas (2024) se ocupa explicitamente de
lo religioso sin ocultar su catolicismo, suele plantear que el pensamiento
europeo es heredero de un dilema irresoluble. Por ello, en El hechizo de la
libertad analiza a Hegel y a Nietzsche no tanto en su estatura intelectual
como pensadores originales, sino mds bien como representantes de dos
posiciones irreconciliables. Desde una perspectiva “hegeliana” el hechizo/
embrujo/circulo mégico (la palabra Bannkreis —en alemdn— no es sen-
cilla de traducir) de la religién en el mundo moderno se expresaria en una
teleologia hacia mayores grados de libertad y racionalidad. Esto podria
adoptar la forma de un evolucionismo y racionalismo implicito, que, a ve-
ces, se torna explicito en buena parte de la tradicién sociolégica. Me refiero
especificamente a la idea de una dicotomia entre sociedades tradicionales
y modernas y entre comunidad y sociedad, en la cual se seguiria un ca-
mino inevitable hacia crecientes grados de diferenciacién, racionalidad,
individualismo y secularizacién. Lo que en Hegel es analizado como la
consumacion del Espiritu Absoluto en la realidad histdrica, aqui —con otro
lenguaje—, vendria a representar la propagacion de la libertad, la autono-
mia y la reflexividad; cuestiones no ajenas necesariamente a lo religioso.
En este sentido, lo religioso se subordina al orden politico, se raciona-
liza y pierde, en consecuencia, sus componentes magicos. Frente a esta
teleologia modernizante se rebela Joas. Claro que no lo hace siguiendo
un camino ya recorrido por las criticas internas a la modernidad como las
del Romanticismo o del integrismo neomedievalista. Tampoco adhiere al
revisionismo deconstructivista posmoderno que, segin Joas (2024), estaria
reunido, metaféricamente, bajo la figura de Nietzsche: si lo religioso se
racionalizaba en un camino inexorable a la libertad y la autonomia, la sub-
version de todos los valores nos mostraba, en cambio, que ese recorrido era
una via a la sumisién en la moral de los esclavos. Alli, lo que concebiamos
como bienes no eran mds que ilusiones y trampas de las mayorias serviles
que impedian emerger al ser humano en toda su potencialidad creadora y
disruptiva.

Lo destacable es que ante el atolladero en que nos deja el pensamiento eu-
ropeo occidental respecto del vinculo entre razon, religion y libertad, repre-
sentado por estas dos figuras (Hegel y Nietzsche), Joas no pretende encontrar
una sintesis o situarse eclécticamente entre ambas posturas. A partir de su



20 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

viaje a Estados Unidos, de su experiencia y su modo alternativo de concebir
este vinculo en teorfa y praxis, el autor realiza un salto original en su pro-
puesta, lo que le permitiria escapar del laberinto. Ciertamente, no es el inico
que hace este recorrido. Habermas también lo llevo a cabo en los ochenta,
con su acercamiento al pragmatismo y a la filosofia del lenguaje en un clima
de época propio de la Alemania Federal de entonces, registrado con maestria
cinematogréfica por Wim Wenders en El amigo americano de 1977. ;| Qué es
lo que Joas (2024) encuentra en este salto transatldntico? En primer lugar,
un rol, funcién o presencia de lo religioso bien diferente del paisaje y de la
trayectoria europeo occidental. En segundo lugar, el aporte del pragmatismo
en filosoffa y su derivacion en una teoria socioldgica de alcance intermedio,
mds cercana a la de la accidn social. Es decir, una aproximacién menos pre-
tenciosa y omnicomprensiva, que, en vez de pretender captar el fundamento
tltimo del orden social y su ldgica intrinseca, se contenta con comprender
y explicar las regularidades del despliegue de la accidén social en contextos
especificos y del modo cambiante en el que los agentes van definiendo su
situacidn. En este sentido, la aspiracién conceptual es mds bien propia de una
teoria de alcance intermedio al estilo de Robert Merton.

En cuanto a lo religioso, podriamos decir, en sintesis, que lo llamativo para
Joas es que en EE. UU. esta cuestion no se concibe como fundamento del
orden social y no se despliega necesariamente en una escala macro, sino mas
bien como un componente de la vida cotidiana que se recrea en espacios in-
termedios y en la sociedad civil. La vitalidad de la religiosidad, junto a un
contexto institucional y socioecondmico de capitalismo avanzando como en
ninguna otra parte, lleva a cuestionar la tesis apresurada de la secularizacién
como una dimensién ineludible de la modernizacion. La multiplicidad de las
denominaciones religiosas serfa su rasgo distintivo (Niebuhr, 1922) aunque
no conduciria necesariamente a una heterogeneidad de singularidades aisla-
das. Por el contrario, y tal como lo analizé Tocqueville en los inicios de la
democracia norteamericana, estas contribuirian a la vitalidad de los espacios
intermedios entre el espacio doméstico, la gran politica y el Estado. La tole-
rancia y convivencia entre estas diversas denominaciones seria, justamente,
una parte sustancial del asociacionismo que se plasma en entidades interme-
dias, tan consustancial en la sociedad norteamericana. En este sentido, lo reli-
gioso se yergue como una dimension mds propia del mundo de la vida que del
orden sistémico para retomar la cldsica distincién habermasiana. Mientras que
el primero apunta a los principios y mecanismos que relacionan a individuos
y actores en una sociedad en base a la “co-presencia”, el segundo se centra en
aquellos que articulan a las distintas instituciones y partes del sistema social



ALEJANDRO PELFINI 21

entre si, en base a relaciones anénimas o independientes de la voluntad y de-
cisién de individuos y organizaciones concretas (Habermas, 1984).

De este modo, su teorfa social se enriquece con el descubrimiento y revalori-
zacion del pragmatismo norteamericano, sobre todo en autores como George
Herbert Mead, John Dewey y William James, en los que se apoya para desta-
car la idea de contingencia (Joas, 2024). Asi, la alternativa ante la necesidad
teleoldgica hegeliana y el relativismo nietzscheano consiste en la reconstruc-
cidn ex post de procesos que fueron o han sido de un modo, pero que podrian
haber sido de otro, y cuyo devenir no estd garantizado ni en la préctica ni en
la teoria. Y esto no es puro relativismo, ya que los procesos pueden portar
cierta l6gica, pero no una légica omnicomprensiva, ni que dependa com-
pletamente de un proyecto de dominacién o de emancipacion determinado.
La contingencia descansa mds bien en una competencia cara al pragmatis-
mo y revalorizada por Joas (1996): la creatividad, que supone la capacidad
agencial de los sujetos para sobreponerse y dar forma a las circunstancias
histdricas, aunque sin controlarlas completamente ni en su origen ni en su
devenir. Frente a la dicotomia entre accién racional y accién orientada nor-
mativamente, la creatividad ofrece una alternativa que articula habito/rutina
y repentizacién. También, y anticipdndose a descubrimientos recientes en el
campo de la neurolingiiistica, considera que la reflexién no siempre precede
a la accion, sino que puede desarrollarse durante o después de esta. Asi, la
creatividad de la accién se vincula con algo muy propio del pragmatismo: la
capacidad de resolucién de problemas, no solo en cuestiones banales de la
vida cotidiana sino también en asuntos comunes que no estan fijados a priori,
dado que se van desplegando y aprendiendo en el propio ejercicio delibera-
tivo (Dewey, 1975).

Ahora bien, ;cudl es entonces el método por excelencia para hacer este reco-
rrido? Existe un procedimiento que el autor suele aplicar en sus libros, con
una revision de numerosos autores relevantes para el problema que aborda.
El método que recomienda y utiliza con maestria no es otro que la genea-
logia, pero no como la entiende el deconstructivismo heredero de Nietzs-
che, que se centra en la denuncia de las diversas operaciones de poder o en
la denuncia poscolonial a las dicotomias estigmatizadas y naturalizadas del
tipo moderno/tradicional, desarrollado/subdesarrollado, norte/sur, etc. (Cos-
ta, 2006). La genealogia propuesta por Joas se centra mds bien en rescatar las
voces y experiencias que fueron relegadas por las narrativas hegemonicas,
asi sean narrativas de libertad o de dominacion en el Occidente moderno,
pero que no se detienen en el momento negativo de la denuncia sino que



22 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

comparten una aspiracion por trascender hacia alguna forma de universalis-
mo moral. Es decir, lo que €l llama una genealogia afirmativa en vez de la
negativa o “destructiva” de Nietzsche, 0 —luego— Foucault (o de Mignolo,
mds recientemente en su variante decolonial). También es el compromiso
con ciertos valores y principios lo que la convierte en afirmativa, aun siendo
conscientes de su contingencia y singularidad. En la genealogia de los dere-
chos humanos —que mencionaremos mdas adelante—, es donde Joas (2015)
termina de aplicarla como método de indagacion que combina el andlisis de
las pretensiones de validez de todo discurso y experiencia junto a la recons-
truccién de la contingencia histérica que condiciond su formacion:

tal presentacién nos hace conscientes de que nuestro compromiso con
los valores y nuestras representaciones de lo que es valioso proceden de
nuestras experiencias y de nuestros procesamientos de ellas; y por esto
nos damos cuenta de que los valores son contingentes, es decir que no son
necesarios. Entonces, estos ya no aparecen como algo dado previamente,
que habria que descubrir o tal vez restablecer. Pero esa narracion, al ha-
cernos conscientes del hecho de que nuestros valores son individualida-
des histdricas, no debe debilitar ni destruir nuestro compromiso con ellos.
Contrariamente a Nietzsche, no acepto que la relevacion del origen de los
valores nos quite telaraias de los ojos con respecto al hecho de que hasta
ahora hemos creido en ellos como idolos. Si nosotros, con Nietzsche, que-
remos dar cuenta del entrecruzamiento de génesis y validez mediante una
‘genealogia’, esta puede ser una genealogia afirmativa y no tiene que ser
una historia de origenes disolvente. (Joas, 2015, p. 19)

2. Joas como pensador de lo global

Ahora bien, el viaje de Joas no termina en EE. UU. Claramente, en sus ulti-
mos afios es consciente de las limitaciones de esta lectura y experiencia. Asi
es como se distancia de Weber y en cierta medida de Habermas, debido a la
fijacion de estos tedricos en el racionalismo occidental, a su mds o menos
solapada certeza de superioridad respecto de otras formas de universalismo,
y a sus modos especificos de vincular politica y religion. Si la mirada cldsica
de los socidlogos y fildsofos de la religion solia circunscribirse a las grandes
religiones monoteistas/abrahdmicas, de a poco, con la expansion imperialista
a fines del siglo XIX, se fue abriendo a experiencias no tefstas y religiones
de “pueblos primitivos”, que eran rdpidamente calificadas como animistas o



ALEJANDRO PELFINI 23

totemistas. Recién con la independencia de las viejas colonias, y mds recien-
temente con la emergencia de nuevos poderes en el sur global y la denomina-
da multipolaridad, grandes religiones y civilizaciones —pero también cultos
“menores”— se convierten en objetos legitimos de andlisis y consideracion
por su propia naturaleza, y no simplemente como contracara o alternativa al
cristianismo, el judaismo o el islam.

Consciente del eurocentrismo presente en los planteos de los autores ca-
nénicos en el estudio de la religion, Joas adopta, de manera progresiva,
un marco decididamente global: una perspectiva que, sin abandonar una
pretension universal, permanece situada, consciente de sus limites y de
su especificidad histérica —lo que Chakrabarty (2000) llama provincia
europea—, y en didlogo con otros universalismos también situados que
tienen, a su vez, una trayectoria particular en el modo de vincular religion
y politica, racionalidad moderna y tradicidn. Esto lo plantea expresamente
en el libro en el que trabaja la cuestién de los derechos humanos (Joas,
2015) donde se desvia del mainstream en el tema, que sitdia su origen en la
Revolucién Francesa y su formulacién en la Declaracion de los Derechos
del Hombre y el Ciudadano de 1789. Tampoco se puede afirmar que Joas
invierta la narracién, considerando que el cristianismo habria sido el mo-
tor del respeto al ser humano contenido en los Evangelios y su posterior
elaboracion medieval centrada en la persona humana. Justamente, la débil
realizacién histérica e institucional de estos principios dificultaria, segin
el autor, considerar a esta tradicién como decisiva. La alternativa que pro-
pone a esta mixtura de posiciones y tradiciones es la de rescatar genealdgi-
camente la idea de sacralidad de la persona, y en cierta manera, no solo la
idea en abstracto, sino también su realizacién institucional y formulacién
normativa.

El término ‘sacralizacién’ no debe ser concebido como si tuviera una sig-
nificacién exclusivamente religiosa. También los contenidos seculares pue-
den asumir las caracteristicas de la sacralidad: autoevidencia subjetiva e
intensidad afectiva. La sacralidad puede ser asignada a nuevos contenidos;
puede desplazarse o ser transferida, incluso el sistema total de la sacraliza-
cion, que tiene validez en una cultura, puede padecer una revolucién. (Joas,
2015,p.19)

De este modo, la genealogia afirmativa de Joas (1996) recorre diversas apro-
ximaciones a la dignidad humana, en las cuales el discurso y la experiencia



24 STUDIA POLITICEA Ne 65 otono 2025

religiosa (piensa concretamente en el budismo) aportan a una comprension
de lo humano y de lo comtin a nivel planetario. Esta genealogia no es solo
una evolucion lineal, sino que contiene varias experiencias traumdticas y de
elaboracion superadora, en las que el sufrimiento es el acicate para generar
formulaciones universalistas, como ser la progresiva eliminacién de la tortu-
ra en la Europa del siglo XVIII o las luchas por la abolicién de la esclavitud
en los EE. UU. del siglo XIX.

Esto podria tomar la forma de lo que lo yo mismo denominé en un articulo
como cosmopolitismo minimalista (Pelfini, 2013), en contraposicién a un
cosmopolitismo fuerte o abarcativo, que pretende generar consensos estables
en torno a la vida buena y justa entre culturas y civilizaciones, con concep-
ciones disimiles e inconmensurables entre si, el minimalista se contenta con
concentrarse en cuestiones especificas que hacen a la supervivencia de la
especie (o de las especies) y a la estabilidad del planeta. Mds que apuntar a
la conformacién de una comunidad moral y politica a nivel supranacional, se
pretende acordar procedimientos y normas sobre la base de una comunidad
de destino:

no seria la superioridad que nos darfa el haber alcanzado una supuesta tl-
tima etapa del desarrollo moral, definida como postconvencional (Kohl-
berg), lo que posibilitaria el cosmopolitismo. Al contrario, la posibilidad
de desarrollar una perspectiva cosmopolita descansa en el reconocimiento
de nuestra propia vulnerabilidad (asi como la del entorno y de otros seres
vivos) respecto de las acciones de los otros, de los peligros de la naturaleza
y —last, but not least— de los riesgos generados por el mismo progreso tec-
nolégico. El no herir al otro se convierte entonces en el imperativo funda-
mental de un cosmopolitismo minimalista. (Pelfini, 2013, p. 18)

La mirada de Joas (2024) sobre el andlisis de procesos globales no podia
prescindir de la dimension religiosa. Por ello, en El hechizo de la libertad,
retoma a un autor ineludible para pensar la cuestién de la globalizacién de
la religion: José Casanova. Luego de las pdginas dedicadas a Robert Bellah
y sus aportes sobre religiosidad y modernizacién en Jap6n que le sirven de
antecedente, le dedica el dltimo capitulo de su recorrido a ese vasto libro, de-
jando ver como sus planteos sustentan la culminacién de su propia argumen-
tacion. Impresionado por la persistencia de movimientos activos en el &mbito
politico-religioso de raigambre cristiana en diversas partes del mundo, Casa-
nova (1994) publica Public Religions in the Modern World, donde la articu-
lacién entre ambas esferas termina fortaleciendo los procesos democraticos



ALEJANDRO PELFINI 25

en un espacio novedoso que no es ni el tradicionalismo ni la privatizacion,
donde los andlisis prevalecientes parecian conminar lo religioso.

No obstante, no seria simplemente esta revitalizacién publica lo novedoso
o relevante para analizar en un contexto global. En todo caso, y en concor-
dancia con otros analistas de la globalizacién, esta novedad se sustenta en la
creciente deslocalizacion o desanclaje de religion y cultura de sus territorios
de conformacién y reproduccion. Por lo tanto, estos elementos no solo se
vuelven cada vez menos idénticos entre si, sino que se desvinculan de las
circunstancias histdricas y espaciales en donde originalmente se combina-
ron , ofreciéndose como alternativas valiosas y atractivas para cualquier
individuo aunque sea ajeno a aquellas circunstancias. Si las denominacio-
nes parecian ser peculiares a la sociedad norteamericana, esta creciente des-
territorializacion darfa paso a una variedad de “denominaciones globales”
cuyo paroxismo se alcanzarfa con el movimiento pentecostal actual, “una
religion altamente descentralizada..., que no tiene ningtn vinculo histérico
con una tradicién ni raices o identidades territoriales, y que, por lo tanto,
puede afincarse en cualquier lugar del globo” (Casanova, 1994, p. 109).

Abhora bien, Joas (2024) remarca que el caricter global de las religiones
no dependeria tinicamente de este factor —digamos— geografico. Por el
contrario, tendria que ver con sus contenidos y pretensiones de origen mas
0 menos universales, basados en la idea de una unica humanidad y de una
historia compartida. Si anteriormente esta imagen estaba vinculada con
un pueblo o civilizacién por excelencia, que la encarnaba y portaba, esta
determinacion ahora se ve diluida, dado que la circulacién de un culto
en particular se vuelve mas voldtil y contingente. Asi, son los contenidos
transversales entre diversas religiones y el didlogo intercultural que se es-
tablece entre ellas los que permiten aportar a la construcciéon de una comu-
nidad moral a nivel planetario.

De este modo, Joas (2024) retoma sus planteos anteriores sobre un uni-
versalismo concreto bajo la forma de los derechos humanos, de una idea
de la dignidad de la persona y de la fraternidad global, donde lo religioso
juega un papel relevante por tradicion. Ahora bien, no rescata aqui ne-
cesariamente cualquier tipo de culto o vivencia de lo sagrado, sino que
hace referencia, principalmente, a las llamadas religiones provenientes de
la era axial; es decir, las grandes religiones herederas de una confluencia
de civilizaciones tanto en Medio como en Extremo Oriente entre los 800
y los 200 afios AC. La era axial es una categoria desarrollada por Jaspers



26 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

(1949) y luego profundizada por Arnason et al. (2005). Para estos autores,
entre los siglos IX y IT a. C., se habria extendido —en forma aparentemente
casual y desconectada— una reflexion coincidente sobre lo humano como
una singularidad que debia ser explicada y protegida frente a las fuerzas
sociales y el poder despdtico.

Es justamente en este punto cuando Joas (2024) vuelve a ser socidlogo y
se pregunta no tanto por la semantica y los simbolos, sino por la dimensién
material e institucional de estos contenidos y valores que nutren diversos
cultos y religiones que trascienden fronteras. Sin embargo, este foco de
atencion no lo conduce a la previsible denuncia —Ilo que tendria un dejo
nietzscheano dificilmente hallable en este autor— de conflictos, violencia
y dominacién que sigue estando presente en las religiones. Esto no signi-
fica que ignore estos aspectos, sino que, evidentemente, no representan su
centro de atencion.. Su mirada sigue siendo afirmativa y se vincula con lo
politico como orden instituyente en su capacidad creadora, mas que como
un orden instituido en su momento disciplinador. Esto es algo que Joas
deja abierto también al final de El hechizo de la libertad, aunque —para
mi gusto— en forma demasiado breve. Como al pasar, enuncia algo muy
categdrico y provocativo, que lo lleva, una vez mads, a revalorizar a Ernst
Troeltsch frente a Weber: mientras que este tendia a oponer la evolucién
del profetismo monoteista a la construccion del Estado, Troeltsch los ana-
liza conjuntamente. Es decir, que los universalismos moral y politico irfan
de la mano. En el orden internacional y global, esto se expresaria en algo
similar a una concomitancia entre religiéon e imperio:

Sin embargo, en Weber se amplia la mirada mds alld de Europa y del cris-
tianismo en mucha mayor medida que en Troeltsch. Asi, la exigencia que
se le plantea a la genealogia histérico-global del universalismo moral es:
en lo que hace al método y a la teoria, apoyarse en Weber y Troeltsch; pero,
a la hora de investigar empiricamente, ir mds alld de ambos. La teoria de
la religion después de Hegel y Nietzsche ofrece para esta genealogia que
propongo muchos mds puntos de partida. La veo como la confluencia cons-
tructiva de los elementos que se han resaltado en este libro al hilo de todos
los estudiosos de la religion de los siglos XIX y XX aqui mencionados.
(Joas, 2024, p. 606)

Se trata de una tesis fuerte que invita a un préximo libro, y no por casualidad
son justamente las dltimas lineas de El hechizo de la libertad. En este senti-



ALEJANDRO PELFINI 27

do, al plantear los limites de un acuerdo basado “simplemente” en valores,
parece cuestionar su propia obra, Die Entstehung der Werte (1997), sobre
la génesis de los valores. Sin embargo, en una imperdible entrevista que le
hace Mauro Basaure (2018), Joas logra matizar este énfasis complementando
con una dimension material y una institucional para pensar tanto la cohesién
social como algtin tipo de articulacién a nivel supranacional:

no creo que sean los valores compartidos la fuente principal de la cohesion
social. Mds bien sostengo que para contar con ella hay, por lo menos, tres
cuestiones centrales. Sobre ellas hay un conocimiento considerable en la
tradicion socioldgica. No es cierto, por tanto, que esta tradicion consista
unicamente en aquel énfasis durkheimiano en los valores comunes o com-
partidos. (Joas, citado en Basaure, 2008, p. 95)

Segtin Durkheim, los valores y rituales compartidos podrdn ser una parte
esencial de las formas fundamentales de la vida religiosa, pero se vuelven
insuficientes principalmente al momento de pensar algtn tipo de orden o,
al menos, de articulacion a escala global. ;Cudles serian entonces los tres
pilares de cohesion —algo mds concretos y pedestres— en una protoso-
ciedad mundial u orden global sostenible? Joas destaca, en primer lugar,
cierto éxito econdmico y expectativa de bienestar. En segundo lugar, que
este se articule con una idea de justicia aceptable por el conjunto. Y, por
ultimo, sefala las garantias de seguridad interior y exterior. En un contexto
como el actual, no parece casual que la apelacién a valores compartidos
en el plano supranacional caiga en un saco roto cuando las instituciones
existentes de gobernanza global y la concentraciéon de recursos, poder e
informacién en ciertas élites globales apenas pueden ofrecernos alterna-
tivas a la creciente desigualdad y violencia, sumado a alguna proteccién
frente a los draméticos riesgos ambientales y sanitarios y a las frecuentes
catastrofes naturales.

3. Discusion: Joas en Latinoamérica y mas alla

El recorrido o supuesto viaje que realiza Joas (2024) en su trayectoria in-
telectual —y que nos propone puntualmente en este libro—, apenas hace
escala en Latinoamérica. No estaba obligado a hacerlo, por cierto. Pero
nosotros no podemos eludir invitar a Joas y a su obra a visitarla: ;qué po-
demos entonces interpretar, ejemplificar y aportar para este recorrido por el



28 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

vinculo entre lo religioso y lo politico, entre monoteismo y libertad que nos
propone el autor? ;Cudles serian nuestras figuras y modos de experiencia
religiosa mds propios de una narrativa hegeliana, nietzscheana o incluso de
una genealogia afirmativa que desarrolla el autor? ;La reciente moda post
o decolonial serfa parangonable a esta genealogia destructiva que Joas en-
cuentra en Nietzsche? ;Por donde pasarfa una genealogia afirmativa, que
reconoce la aspiracién universalista y que se compromete con ciertos valo-
res e historia de nuestra region, pero que no reniega de su caricter situado
y plural?

En este marco, no es posible responder todas esas preguntas, pero si, al me-
nos, intentaremos enfocarnos en un aporte concreto que —desde los estu-
dios religiosos generados en Latinoamérica— puede destacarse tanto para
la discusion global en torno a lo comun y a la dignidad humana como a la
aproximacién de Joas a lo sagrado y a su concepcion de experiencia reli-
giosa. Desde estos analisis, pero también desde la propia teologia catélica,
se pone el acento en la dimensidn colectiva y comunitaria como un modo
predominante de concebir el vinculo con lo sagrado en la regién (Parker,
1996). Este énfasis sobre lo que sucede en la cultura popular, en las barria-
das de las metrépolis, en el sincretismo con las tradiciones indigenas, etc.,
contrasta con un abordaje de las practicas religiosas como algo individual,
como suele predominar en las lecturas cldsicas europeas y norteamerica-
nas. No se indica con esto una exclusividad donde el plano individual no
tiene importancia, sin embargo, ya sea desde la Teologia del Pueblo (Gera,
Tello, Galli, entre otros), la Filosofia de la Liberacion (Dussel, Scannone)
o desde la Sociologia y Antropologia de la Religion (Carozzi, 1993) cuya
unidad de andlisis solian ser los movimientos religiosos, los sujetos por ex-
celencia de la experiencia religiosa, con su rol transformador, conformados
por, principalmente, los pobres, los excluidos, las iglesias insertadas en los
barrios y no individuos sin atributos especificos.

El acento en un tipo de experiencia religiosa de base primordialmente co-
lectiva y comunitaria permite también rescatar la distincion entre Erlebnis
[vivencia] y Erfahrung [experiencia]. La primera se vincula con una idea
propia del Romanticismo, donde lo religioso se acerca a una emocién que
debe buscarse en la interioridad. La experiencia, en cambio, contiene un
momento reflexivo de cierto distanciamiento racional. Tampoco se trata de
algo subjetivo, sino mads bien intersubjetivo, y es en esa comunidad de cre-
yentes donde lo sagrado se hace vivido, se corporiza en simbolos y rituales



ALEJANDRO PELFINI 29

compartidos y se vuelve parte de un lenguaje comtn. En el libro Cantos
de experiencia, del historiador de las ideas Martin Jay (2009), se realiza
un complejo recorrido por la nocidén de experiencia, incluyendo todas sus
paradojas y ambigiiedades:

necesitamos percatarnos de todas las formas en que la ‘experiencia’ es tan-
to un concepto lingiiistico colectivo, un significante que unifica una serie
de significados heterogéneos situados en un campo de fuerza diacritico,
cuanto un recordatorio de que tales conceptos dejan siempre un residuo
que escapa a su dominio homogeneizante. La ‘experiencia’, cabria decir,
se halla en el punto nodal de la interseccién entre el lenguaje ptblico y la
subjetividad privada, entre los rasgos comunes expresables y el cardcter
inefable de la interioridad individual. (Jay, 2009, p. 20)

Y justamente este punto de interseccién de la experiencia no es solo espa-
cial sino también temporal: no se contenta con duplicar lo vivido sobre-
llevando la experiencia, sino que implica —también en un guifio al prag-
matismo norteamericano— alguna transformacion para el que es capaz de
reconstruirla, que no nos deja en el mismo lugar donde comenzamos.

En contraste, Joas, con su eurocentrismo y americanismo que no termina
de superar, queda muy fijado a un acercamiento a lo religioso que es mas
propio de una vivencia individual y emotiva que de una experiencia colec-
tiva que incluya la racionalidad, y quizds hasta algtn tipo de instituciona-
lizacién. Es mds, cuando en diversas ocasiones pretende dar cuenta de la
persistencia de lo religioso frente a un contexto supuestamente secular, cae
en ejemplos algo banales, que no logran distinguir cabalmente lo religioso
respecto de la mera adhesion fandtica a un equipo de fiitbol o a un grupo
musical.

La distincion entre vivencia y experiencia religiosa permite intervenir con
mayor sutileza en los debates en torno a secularizacién, modernizacion
y un mundo postsecular. En este sentido, el derrotero que nos ofrece el
camino eurocéntrico del “hechizo de la libertad”, asi sea en la variante
afirmativa hegeliana o en la negativa nietzscheana, no es necesariamente
una trayectoria de secularizaciéon que implicaria la desaparicién o debi-
litamiento de lo religioso, sino que se manifiesta como “individuacion”
del vinculo con lo sagrado; tal como planteaba Bellah (1985) ya sea en su
variante utilitarista/managerial o en la expresivista/terapéutica:



30 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

La insatisfacciéon con las comunidades religiosas, que exigen obe-
diencia respecto de las doctrinas de fe y que a los individuos les
parecen intelectualmente inaceptables, o que fuerzan a un confor-
mismo moral que se vive como obstaculo para la realizacién de una
vida personal plena de sentido, puede llevar a la decisién de encon-
trar la propia salvacion en convicciones seculares. Pero puede llevar
también a fortalecer la busqueda de una «espiritualidad» individual
—como se dird desde entonces en oposicion a la religién institu-
cional — asi como a reforzar una defensa de la propia experiencia
contra la institucién y la doctrina, y también a una conexién con
antiguas tradiciones de la mistica que dan lugar a esas experiencias
de un modo mads convincente. (Joas, 2024, p. 59)

Ahora bien, esa experiencia postsecular es vivencial de lo religioso, sobre
todo en clave individual. Y esto no corresponde necesariamente con su
devenir en dmbitos extracuropeos o en el llamado sur global, incluso entre
gran parte de la inmigracién en la propia Europa Occidental. Tenemos mul-
tiples ejemplos de la vitalidad de lo religioso en clave colectiva y con una
misién histérica, que mantiene un relato heroico, como por ejemplo el is-
lam, y no necesariamente en sus variantes fundamentalistas (Juergensme-
yer et al., 2016). En este y en otros dmbitos como el andlisis del activismo
y de la sociedad civil global/transnacional, resulta dificil librarse del sesgo
de clase en la observacidn. Por ello, se cae facilmente en generalizar las
actividades de ciertos grupos privilegiados, con competencias para conec-
tarse, viajar y manejar el inglés, como si fueran practicas masivas (Kaldor,
2005). Algo similar nos conduce a generalizar el tipo de acercamiento a lo
religioso desde sectores favorecidos y con un espiritu cosmopolita cerca-
no a un consumo aleatorio de denominaciones globales entremezcladas y
cambiantes. Esto vendria a constituir una especie de paroxismo del “cuen-
tapropismo religioso” con que en los afios noventa se denominaba la apari-
cién de cultos diversos en el pais y en la regién en forma concomitante con
la precarizacién del mercado del trabajo (Mallimaci, 2013).

Efectivamente, la variante vivencial de lo sagrado resulta muy débil para
pensar y asumir lo global mds alld de la tolerancia y de la valoracién de la
pluralidad. Al mismo tiempo, los casos mds vitales de lo experiencial pare-
cen demasiado ligados a religiones histdricas emparentadas con el devenir
de pueblos concretos, especialmente en el contexto de efervescencia neo-



ALEJANDRO PELFINI 31

patridtica que se desplegaba desde el Medio Este norteamericano, pasando
por Europa e Israel hasta la India (Sanahuja y Lépez Buridn, 2023). El rol
global de lo religioso no pasa entonces por multiplicar y coleccionar viven-
cias curiosas y aleatorias de lo sagrado sino por combinar y complementar
lo valérico con lo institucional y normativo (“religién e imperio™). Se su-
pone que lo religioso sigue ofreciendo una base para construir no solo una
experiencia y un imaginario de lo “comin”, sino también para limitar las
aspiraciones de dominio propias de la subjetividad humana, tanto respecto
de otras personas, sociedades y culturas, como del entorno (o creacién)
y otros seres vivos. En la conjuncion de religiéon e imperio que sugiere
Joas de manera incidental, el desafio pasa por generar un nuevo horizon-
te de expectativas comunes que cuente con un componente imaginario e
ideacional, pero que también prometa un escenario probable de realizacion
histdrica. Si la base para ello no recae ni en la determinacién de un orden
politico privilegiado ni en el consenso sobre principios y valores comunes
para toda la humanidad, si al menos puede obtener su sentido y finalidad al
evitar la catdstrofe y la depredacién ante la certeza de un destino comparti-
do poco promisorio. Aqui se abre —pragmadticamente— un campo urgente
para la creatividad de la accién y el aprendizaje colectivo en la responsabi-
lidad por el gobierno de los asuntos comunes.

Referencias

Arnason, J., Eisenstadt, S., y Wittrock, B. (Eds.). (2005). Axial Civilizations and World
History. Brill.

Basaure, M. (2018). Sacralidad, cohesion social y desencantamiento. Conversacion con
Hans Joas. Revista de Estudios Sociales, 1(66), 93-105.  https://doi.org/10.7440/
res66.2018.09

Bellah, R., Madsen, R., Sullivan, W., Swidler, A., y Tipton, S. M. (1985). Habits of the
Heart. Individualism and Commitment in American Life. University of California
Press.

Casanova, J. (1994). Public Religions in the Modern World. University of Chicago Press.
Casanova, J. (2009). Europas Angst vor der Religion. Berlin University Press.

Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Di-
[ference. Princeton University Press.

Carozzi, M. J. (1993). Tendencias en el estudio de nuevos movimientos religiosos en Amé-
rica: los dltimos veinte afios. Revista Sociedad y Religion, 1(10/11), 3-23.


https://doi.org/10.7440/res66.2018.09
https://doi.org/10.7440/res66.2018.09

32 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Costa, S. (2006). Desprovincializando a sociologia: a contribui¢do pds-colonial. Revis-
ta Brasileira de Ciencias Sociais, 21(60), 117-134. https://doi.org/10.1590/S0102-
69092006000100007

Dewey, J. (1975). Democracia y educacion. Ediciones Morata.
Habermas, J. (1984). Teoria de la accion comunicativa. Taurus.
Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Piper.

Jay, M. (2009). Cantos de Experiencia. Variaciones modernas sobre un tema universal.
Paidés.

Joas, H. (1996). Die Kreativitdt des Handelns. Suhrkamp.
Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2015). La sacralidad de la persona. Una nueva genealogia de los derechos hu-
manos. UNSAM Edita.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Juergensmeyer, M., Kitts, M., y Jerryson, M. (Eds.). (2016). Violence and the World’s Reli-
gious Traditions: An Introduction. Oxford University Press.

Kaldor, M. (2005). La sociedad civil global. Una respuesta a la guerra. Tusquets.
Mallimaci, F. (Ed.). (2013). Atlas de las creencias religiosas en la Argentina. Biblos.
Niebuhr R. (1922). The Social Sources Of Denominationalism. Living Age Books.

Parker, C. (1996). Otra logica en América Latina: religion popular y modernizacion capi-
talista. Fondo de Cultura Econémica.

Pelfini, A. (2013). Del cosmopolitismo “atldntico™ al cosmopolitismo minimalista. La sub-
jetivacion de América Latina en una Modernidad Plural. Devenires. Revista de Filoso-
fia y Filosofia de la Cultura, 14(28), 13-38. https://publicaciones.umich.mx/revistas/
devenires/ojs/article/view/384

Sanahuja, J. A. y Lépez Buridn C. (2023). Las “nuevas derechas” y la ultraderecha neopa-
triota: conceptos, teoria y debates en el cruce de ideologia y globalizacién. En J. A.
Sanahuja y P. Stefanoni (Eds.), Extremas derechas y democracia: perspectivas ibe-
roamericanas (13-36). Fundacién Carolina.


https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007
https://doi.org/10.1590/S0102-69092006000100007
https://publicaciones.umich.mx/revistas/devenires/ojs/article/view/384
https://publicaciones.umich.mx/revistas/devenires/ojs/article/view/384

La teoria de la religion de Hans
Joas y los fundamentos del Estado
moderno

Hans Joas’ Theory of Religion and
the Foundations of Modern State

Marcos G. Breuer®

Resumen

El propdsito de este trabajo es, en primer lugar, reconstruir la teorfa de la re-
ligién elaborada por Hans Joas, haciendo hincapié especialmente en las no-
ciones de experiencia de lo sagrado, autotrascendencia y sacralizacion; en
segundo lugar, ahondar en el papel que, para Joas, desempeiia la religién a
la hora de promover tanto ideales particularistas como universalistas, espe-
cialmente -entre estos ultimos- los plasmados en las diversas declaraciones
de los derechos humanos; y, en tercer lugar, analizar criticamente la tesis de
Joas segtin la cual el Estado moderno y secular no puede sustentarse si, por
paradéjico que suene, en la sociedad no existen sdlidas raices religiosas. El
trabajo concluye relativizando el alcance de la critica de Joas a la tesis de

" Profesor de Bioética en la Facultad de Ciencias de la Salud, Metropolitan College of
Athens, Grecia, y en la Maestria de Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas de la Uni-
versidad Nacional de Cérdoba, Argentina. Correo electrénico: marcosbreuer@yahoo.com |
Cédigo ORCID 0000-0003-3951-5856.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.02

STUDIA POLITICAE £ Numero 65 otofio 2025 pag. 33-45
Recibido: 16/14/2024 | Aceptado: 20/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




34 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

la secularizacién y seflalando que, al menos a nivel tedrico, existen otras
posibilidades de concebir la viabilidad del Estado actual.

Palabras clave: Hans Joas - religion - tesis de la secularizacién - Estado
moderno - psicologia moral

Abstract

The purpose of this paper is, firstly, to reconstruct the theory of religion ela-
borated by Hans Joas, with particular emphasis on the notions of experien-
ce of the sacred, self-transcendence, and sacralization. Secondly, to delve
into the role that, for Joas, religion plays in promoting both particularistic
and universalistic ideals, especially those embodied in the various declara-
tions of human rights. Thirdly, to critically analyze Joas’ thesis according
to which the modern and secular state cannot be sustained if, paradoxical
as it may sound, society lacks solid religious roots. The paper concludes
by relativizing the scope of Joas’ critique of the secularization thesis and
pointing out that, at least at the theoretical level, there are other possibilities
for conceiving the viability of the modern state.

Keywords: Hans Joas - religion - secularization thesis - modern state - mo-
ral psychology

Introduccion

no de los ejes de la extensa y multifacética obra de Hans Joas gira

en torno a la esencia de la religién. ;Pero cudl es —podriamos pre-

guntarnos— la importancia de volver a plantear hoy, en pleno siglo
XXI, esa cuestion después de casi dos siglos de intensa discusidn socioldgica
al respecto?

Joas ofrece dos respuestas intimamente relacionadas a esa pregunta. Por un
lado, su importancia radica en que la religion no es una esfera social que
haya desaparecido o esté por hacerlo, tal como vaticinaban varias corrientes
socioldgicas del siglo XIX y XX tras dar apresuradamente por sentada la
Scikularisierungsthese [tesis de la secularizacién]. El homo religiosus, para
decirlo graficamente, no es una “especie en extincién”. Es mds, el complejo
fenémeno —individual y social— que englobamos con el término religion
sigue tan vivo como antes, si bien —y este es un punto que no conviene sub-
estimar— viene experimentando un profundo proceso de transformacion. La
clave estd en que, sefala Joas, no hay un proceso tinico y lineal de seculariza-
cion, sino, muy por el contrario, diferentes procesos entrelazados de sacrali-



MARCOS G. BREUER 35

zacion, desacralizacion y resacralizacion que afectan a todas las sociedades,
tanto en Occidente como en otras partes del globo (Joas, 2012; 2019).!

Por otro lado, la persistencia de la religion no debe entenderse necesaria-
mente como una reliquia o un residuo, esto es, como la perduracién de una
dimensién premoderna o, incluso, antimoderna, en plena modernidad. La
religion es el terreno fértil en el que pueden y deben, asevera Joas, echar
sus raices las sociedades que se enorgullecen de tener las instituciones mas
caracteristicamente modernas, como el Estado de derecho, la democracia y
las organizaciones internacionales que velan por los derechos humanos. La
religioén es el Bannkreis [“hechizo”] que anima los valores modernos. Los
grandes desafios que entrevemos en el futuro —al menos, a corto y mediano
plazo— no pueden ser enfrentados al margen de la religion (Joas, 2020). El
punto estd en entender que la religion puede ser tanto parte del problema
como parte de la solucidén, con vistas a lograr un mundo mas libre, mds pa-
cifico y mas justo.

1. La esencia de la religion y la experiencia de lo sagrado

Antes de analizar las dos respuestas de Joas, comencemos preguntindonos
qué es la religidn para el autor, a fin de desbrozar de ese intrincado nicleo se-
mantico los distintos aspectos constitutivos. Aqui Joas distingue tres érdenes:

En primer lugar, religion es el conjunto relativamente estable de creencias,
preceptos y rituales de un determinado grupo. Es a lo que nos referimos
cuando hablamos del cristianismo, del hinduismo, del sintoismo, etc., y, en
gran medida, constituye el objeto del estudio comparado de las religiones.
En segundo lugar, religion es la o las instituciones sociales especificas que
crean, mantienen y transmiten ese conjunto de creencias, preceptos y rituales.
Aqui hablamos de las distintas organizaciones religiosas como las iglesias,
con sus estructuras, sus jerarquias y sus intereses. En tercer lugar, religion es
el conjunto de experiencias —individuales y colectivas— primordiales que
giran en torno a das Heilige [lo sagrado]. Aqui hablamos de religion como un

! Para Joas, la atencién a la interrelacién constante entre esos tres desarrollos (en alemdn:
Sakralisierung, Entsakralisierung, Resakralisierung) logra explicar mejor la compleja rea-
lidad social pasada y presente que la nocion de postsecularismo [postsecularism] o el hecho
de negar directamente que hubiese habido una fase de secularizacion previa al presente
revival de la religion, como sugiere Korf (2018). Confréntese el articulo de May (2024). A
menos que se indique lo contrario, todas las traducciones son mias.



36 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

dmbito de vivencias especifico y diferente de las vivencias propias de otras
esferas humanas, como el arte, el deporte o la politica.

Siguiendo la linea de pensamiento abierta por William James (1902), por
el segundo Emile Durkheim (1912) y por Rudolf Otto (1917), Joas sitda
la esencia de la religién en esta tercera dimension, la vivencial. Para él, lo
religioso estd basicamente constituido por la experiencia de lo sagrado. Fe-
nomenoldgicamente hablando, esta experiencia se nos da como un Ergri-
[ffenwerden, esto es, como un verse afectado o conmovido por el poder de lo
sagrado (Joas, 1997; 2019).

2. La religiosidad como constante antropologica

Si bien Joas no lo dice explicitamente, lo anterior sugiere que ningin ser
humano puede ser totalmente arreligioso, en el sentido de ser “insensible a lo
sagrado”. Si se quiere, tampoco podria haber personas a quienes la belleza (o
la fealdad) no las afectara siquiera minimamente. M4s bien, parece adecuado
sostener que se trata de una cuestion de grados, que hay seres méas sensibles
o abiertos a lo sagrado que otros, asi como hay seres mds sensibles o abiertos
a la belleza; sin embargo, todos pueden participar de la vivencia bdsica de
lo sagrado o de lo bello. Asi, para Joas (2013), la religién es un “fenémeno
antropoldgico fundamental” (p. 264).

Dicho sea de paso, el hecho de que alguien no asista regularmente al museo o
no acuda nunca, no significa que carezca de sensibilidad pldstica: esta accién
puede estar vinculada con un rechazo a las formas institucionalizadas de
presentar y promover el arte visual. [gualmente, que alguien no asista regu-
larmente a la iglesia o a la sinagoga, no significa que carezca de sensibilidad
religiosa; tal vez lo suyo es un distanciamiento similar respecto de las formas
“normalizadas” de la religion.

La experiencia de lo sagrado es, en si misma, como una materia sin forma,
como un liquido atn fuera del receptdculo que pronto lo contendrd. Esto
quiere decir que la vivencia espiritual necesita articularse dentro de moldes
cognitivos, normativo-valorativos y comportamentales especificos. En otras
palabras, la vivencia primigenia de lo sagrado toma forma en determinadas
creencias, en determinados preceptos y en determinados rituales que de al-
glin modo la “traducen” o la “concretizan”.

Notese que aqui se enlazan los tres 6rdenes que distinguiamos mds arriba
del concepto de religion: las religiones histdricas, como el cristianismo, el



MARCOS G. BREUER 37

hinduismo, el sintoismo, etc., son para Joas las maneras “positivas” que han
encontrado las distintas sociedades de articular la experiencia de lo sagrado,
de plasmar la vivencia original en creencias, preceptos y pricticas rituales
“tangibles”. En otras palabras, deben “entenderse como el intento de inter-
pretar la experiencia de lo sagrado” (Joas, 2013, p. 263); ademds, esta tarea
de articulacién, plasmacion e interpretacion ha sido llevada a cabo mayor-
mente por organizaciones funcionalmente especificas como, en el caso del
occidente cristiano, las iglesias.

Una cuestion espinosa que se le plantea a Joas en este punto es que, segin la
posicion antropoldgica que ha adoptado, no tendria sentido hablar de la “re-
ligién verdadera”. A pesar de su declarado catolicismo, no puede decir que su
religion sea la tnica cierta. Esto seria, de manera aproximada, como afirmar
que la literatura alemana es la tinica “verdadera”, algo descabellado por don-
de se lo mire. Si todas las literaturas son articulaciones de una experiencia
estética primigenia, no hay una literatura verdadera. En todo caso, el lector
alemdn podré decir que las letras de su pais son las que mejor le permiten
acceder a la vivencia artistica, pero nada mds. De todos modos, este punto,
que para gran parte de los ciudadanos occidentales se ha vuelto poco pro-
blemadtico, no es en absoluto menor, ya que al menos las grandes religiones
mundiales reivindican el Wahrheitsanspruch [pretension de verdad].?

3. La experiencia de la autotrascendencia, la formacion de ideales y la
sacralizacion

Tras definir la esencia de la religion como la experiencia de lo sagrado, es
conveniente avanzar ahora a otro de sus aspectos constitutivos: la experien-
cia de la trascendencia de si o Selbsttranszendenz [autotrascendencia], que
Joas (2004) caracteriza como el “verse arrancado”, el sentirse “transportado
mads alld de los limites de la propia persona”.

Para Joas, estos dos aspectos de la espiritualidad estdn estrechamente enlaza-
dos: la experiencia de lo sagrado es siempre la experiencia de lo divino y de
lo extraordinario —como aquello opuesto a lo profano y lo cotidiano—, pero
esa experiencia de lo divino y lo extraordinario es asimismo la experiencia
de lo esencialmente otro. De alli que la experiencia tipica de la religién sea
la del abandono de los estrechos limites de la individualidad y la del acceso

2 Confréntese Joas (2023).



38 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

sucesivo a lo distinto del yo, con el consiguiente “enriquecimiento” que su-
pone la vuelta a uno mismo (Joas, 1997; 2004).3

A esta altura es conveniente recordar que la experiencia religiosa es una
vivencia mayormente comunitaria, es decir que se produce dentro de una
Glaubensgemeinschaft [comunidad de creyentes]. No es que la espirituali-
dad no pueda ser vivida, en ocasiones, de manera individual o aislada, por
ejemplo, en el caso del anacoretismo. El punto es, mds bien, que este es un
fenémeno derivado de la vivencia colectiva del cristianismo primitivo. (En
este aspecto, Joas sigue muy de cerca el andlisis del totemismo realizado por
Durkheim).

A primera vista, parece evidente que la experiencia de la autotrascendencia
no es exclusiva de la religién. Cada vez que hacemos algo con el objetivo
de lograr un ideal que estd mds alld de nosotros mismos (por ejemplo, la
creacion de una obra artistica o la instauracién de un nuevo orden politico),
experimentamos esta forma de trascendencia. La lucha por el respeto de los
derechos humanos, por ejemplo, si es auténtica y decidida, es una forma
de trascenderse, aunque no se enmarque explicitamente en un movimiento
religioso. Sin embargo, si nos fijamos en estos aspectos con mds atencion,
descubriremos que aqui se esconde uno de los puntos mds interesantes de la
teoria de Joas. En efecto, para el autor siempre que se genere una experiencia
de autotrascendencia, el sujeto tenderd a sacralizar el “objeto” de su empefio.
Asf, la lucha genuina por los derechos humanos implica la sacralizacién de
la persona (de toda persona). Para ponerlo en otros términos, la experiencia
de la autotrascendencia desencadena un proceso de sacralizacién y, lo que es
la otra cara de la moneda, un proceso de Idealbildung [formacién de ideales]
(Joas, 2019, pp. 423-446; 2020, pp. 79-98).

4. El universalismo moral

A esta altura es necesario hacer una observacion que nos remite a otro de los
meollos del andlisis de Joas. Con frecuencia, la experiencia religiosa de la
autotrascendencia y la sacralizacién no ha cristalizado en ideales cénsonos
con la forma universalista de la moral, sino, muy por el contrario, ha promo-
vido particularismos funestos.

3 En repetidas ocasiones, Joas compara el enriquecimiento de la experiencia religiosa con el
que también nos ofrece el didlogo sincero: nunca somos los mismos tras habernos abierto
a la conversacion con el otro.



MARCOS G. BREUER 39

Para decirlo sin rodeos, buscar el bien de los miembros de la propia co-
munidad religiosa, sin que al agente le importe el bien de los miembros de
otras comunidades (religiosas o no confesionales), e incluso sin reparar en
el posible dafo a estos, es un claro ejemplo del particularismo, tan frecuente
en el pasado y en el presente de todas las religiones. La bisqueda del bien de
todos, mds alld de cualquier determinacién (confesidn, género, nacionalidad
e incluso pertenencia a una especie bioldgica), es decir, la entrega al ideal del
moralischer Universalismus [universalismo moral], es algo que para Joas
se ha concretizado en pocas religiones, por ejemplo, en el cristianismo (con
su énfasis en el amor) y en el budismo (con su acento en la compasién), aun
cuando lo cierto es que en estas mismas religiones ese ideal fue traicionado al
degradarse una y otra vez en sentimientos y acciones particularistas. El gran
desafio actual de las religiones estd, segtin nuestro autor, en lograr desarrollar
y abrazar decididamente algunas de las modalidades culturalmente media-
das del universalismo moral. El riesgo es volver a caer en cualquier suerte
de Selbstsakralisierung [autosacralizacién] de la propia comunidad, proceso
que se traduciria con seguridad en nuevas formas de exclusién y violencia.*

5. La ambigiiedad de la religién

En este punto, es posible observar mds claramente por qué menciondbamos
al inicio que la religion ha sido el obstdculo, o uno de los obstdculos, surgido
al momento de buscar realizar los ideales de la Ilustracién (libertad, igual-
dad, fraternidad), pero también por qué, en otros casos, ha desempefiado
el papel opuesto, el de facilitadora de un mundo mas libre, mds justo, mds
solidario.

Dicho sea de paso, la toma de conciencia de esta “ambigiiedad de Ia reli-
gién”, para usar una expresion del propio Joas, tiene un claro corolario meto-
dolégico: la sociologia tiene que ser forzosamente sociologia historica. De-
claraciones como “la religion es el opio del pueblo” no tienen sentido sin una
minuciosa investigacién empirica, la cual revelard, como dice graficamente

4 Joas compara incluso la relevancia del momento histérico actual con la de la era axial.
Retomando una tesis de Karl Jaspers, nuestro autor sostiene que entre el 800 y 200 a. C.
se produjo un importante salto cognitivo en la evolucién del hombre, lo que posibilitd, en
las distintas civilizaciones de entonces, el desarrollo de sistemas filoséficos y religiosos
basados en el ideal de la humanidad, esto es, de una comunidad de todos los hombres, die
Menschheit (Joas, 2014). Por supuesto, se trata de una tesis controversial que, para algunos,
solo posee un valor heuristico (c.f. Assmann, 2017).



40 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

el autor, que en algunos (muchos) casos concretos, la religién ha propiciado
la aceptacion de la opresion de un sector social por otro, pero que, en otros
casos, ha sido “la adrenalina” de los pueblos (Joas, 2020, p. 488) lo que los
ha movilizado para lograr significativos cambios sociales en beneficio de
todos. En sus palabras:

La relacion entre la religion y el cambio moral es mds compleja de lo que
se imaginan quienes declaran a una determinada religién como la fuente
de la moral o, al contrario, sostienen que el abandono de la religién es la
condicidn para el progreso moral. (Joas, 2023, p. 58)

Para mencionar uno de los tantos ejemplos que ofrece el autor: el movimien-
to por la expansién de los derechos civiles en los Estados Unidos —civil
rights movement— no hubiese podido darse sin el decidido liderazgo de al-
gunas figuras carismaticas cristianas como Martin Luther King, aun cuando
la opresion previa de los afroamericanos no pueda entenderse sin, entre otras
cosas, el papel legitimador de las distintas iglesias, algo constatable desde el
inicio mismo del trafico de esclavos (Joas, 2011).

6. Las raices religiosas del Estado secular

A este punto estamos en condiciones de abordar la tesis mas polémica de Joas.
La religion, una vez que abandona los esquemas atdvicos de particularismo
moral, no solamente puede volverse un factor positivo de cambio con miras
a la realizacion de los ideales modernos, sino que la instauracion y el mante-
nimiento de un orden plenamente libre, justo y solidario no es posible sin una
s6lida raigambre religiosa (Joas, 2020). En otras palabras, nunca podremos
lograr el tipo de sociedad sofiado por los ilustrados fuera de la religion.

Lo anterior no significa desconocer que el ateismo y el agnosticismo son par-
te ineludible de la composicion de toda sociedad plural actual. Para Joas, no
es posible —ni probablemente deseable— pensar un futuro sin movimientos
secularistas, ajenos a la religion y, por momentos, antagénicos; lo que si es
imposible para €l es pensar una sociedad futura sin profundas raices reli-
giosas (Joas, 2011). En este sentido, Joas adhiere a la conocida sentencia
de Ernst-Wolfgang Bockenforde: “El Estado liberal y secularizado vive de
condiciones que este no puede garantizar” (1976, p. 60).

Notemos que, en cierto sentido, esta tesis es tan vieja como la reflexion filo-
sofica misma. En el Protdgoras, Platén (trad. en 1997) sostiene que la polis



MARCOS G. BREUER 41

no podria sustentarse si los ciudadanos no poseyeran, desde el inicio, al me-
nos tres virtudes politicas claves, a saber, el temor de Dios, el sentido de la
justicia y el sentido de la vergiienza. En el didlogo, tanto el sofista Protdgoras
como Sdcrates concuerdan en que estas disposiciones fueron los regalos que
Zeus hizo a los primeros hombres cuando estos amenazaban con destruirse
mutuamente.’

Observaciones criticas

Quisiera concluir con dos consideraciones. La primera podria resumirse de la
siguiente manera: si bien son acertadas tanto la critica que Joas realiza a la te-
sis de la secularizacion de corte decimondnico como su propuesta de concen-
trar la labor socioldgica en los multiples y variados procesos de sacralizacion,
desacralizacién y resacralizacién que se producen ininterrumpidamente en la
historia (incluso en la contemporanea), es poco convincente su diagndstico
actual, segin el cual la religiosidad estaria hoy tan viva como en cualquier
época pasada, solo que en muchos casos se camuflaria bajo formas aparen-
temente ajenas a la fe. Dicho de otra manera: el rechazo (acertado) que Joas
efectia de la visiéon weberiana del Entzauberung [desencantamiento] progre-
sivo de las sociedades no debe llevarnos a pensar que vivimos en una época
tan “encantada” como las anteriores, solo que ese encantamiento se presenta
bajo un ropaje distinto. Creo que tenemos que tomarnos en serio el hecho de
que nuestras sociedades estdn transitando una fase de relativo distanciamien-
to o relajamiento respecto de las creencias y practicas religiosas, esto es, de
desacralizacion.

SiniSa MaleSevi¢ (2022), en su resefla a la version inglesa de El poder de lo
sagrado, le formula a Joas una critica similar. Asi, por un lado, destaca junto
con nuestro autor que

la vida en el mundo moderno no es una vida desencantada, sino que estd
moldeada por ideales trascendentes que se renuevan y transforman cons-
tantemente. La sacralidad no es el enemigo de la modernidad; es una parte
de sus componentes principales. (p. 5)

5 Esquilo también decia en Las suplicantes (trad. en 2001): “Mads fuerte que una torre es un
altar, indestructible escudo” (pp. 190-191).

¢ Para decirlo en términos del Nietzsche (1872) de El nacimiento de la tragedia, vivimos en
una cultura alejandrina y apolinea que ha (peligrosamente) logrado relegar y distorsionar
el elemento dionisfaco.



42 STUDIA POLITICEA Ne 65 otono 2025

Sin embargo, por otro lado, este critico le reprocha a Joas la relevancia que
le da a la religiosidad en el mundo moderno:

Si bien se podria conceder que la sacralidad es un aspecto importante de la
sociabilidad humana, es dificil aceptar la visién de que esa afecta a todos
los aspectos de la realidad social. Se podria sostener que Joas le atribuye
demasiado poder a lo sagrado. (2022, p. 9)

También Timmann Mjaaland (2019) arriba a una conclusién similar: “Por
tanto, mientras que Joas critica a Weber por elaborar la narrativa del desen-
cantamiento ‘en una manera increiblemente sugestiva’, su propia narrativa
de la sacralizacion y la desacralizacion comparte practicamente el mismo
defecto” (p. 176).

La segunda observacion que quisiera sefialar se relaciona con la tesis final de
Joas, segtin la cual el Estado moderno no puede sustentarse si la sociedad no
posee profundas raices religiosas. En otras palabras, el autor sostiene que la
religiosidad, si es genuina y promueve la adopcion de la moral universalista,
es una condicién necesaria para la emergencia de las instituciones politicas
basadas en la libertad, la igualdad y la solidaridad. El egofsmo racional o la
prudencia que postulan los modelos contractualistas del Estado de Thomas
Hobbes en adelante no constituirfan disposiciones suficientemente sélidas
como para permitir la emergencia y el mantenimiento de las estructuras po-
liticas deseadas.

Dejemos de lado aquf la cuestion de la posible circularidad que supone esta
posicion: si el Estado moderno surge —entre otras cosas— de la religiosidad
de sus miembros, pero no de cualquier religiosidad, sino de la que promueve
el universalismo moral, entonces la pregunta socioldgica mds relevante serd
la siguiente: ;jen qué condiciones una religion abandonard el particularismo
para pasar a adoptar la moral universal? Pero ;no se esconde aqui el peli-
gro de caer en una cierta circularidad? El Estado moderno necesita —para
emerger y mantenerse— de la religion de corte universalista, pero jesta no
necesita de aquel para abandonar el particularismo?

Asi y todo, el punto que queria sefialar aqui es otro: Joas, con el objetivo
de postular su tesis, presenta una vision demasiado descarnada y por tanto
inexacta del actor (o, mejor, contractor) que forma parte del hipotético con-
trato social.” Es cierto que no pocos contractualistas actuales (Robert Nozick,

7 Aqui mi critica a Joas se asemeja a la que €l les efectda a los miembros de la Escuela de
Francfort (Joas, 1992, pp. 96-113); asi como Horkheimer, Adorno, Marcuse, etc., habrian



MARCOS G. BREUER 43

David Gauthier, Jan Narveson)® elaboran un modelo casi caricaturesco del
ser humano y de la accién social: alli, el hombre aparece como un agente
racional y egoista que solo estd dispuesto a avalar el sistema moral y legal
por la conveniencia a mediano y largo plazo que trae consigo el orden; pero
también es verdad que hay muchos tedricos contempordneos del contrato que
resaltan los valores y los sentimientos morales como aspectos consustan-
ciales al actor. John Rawls (1999), por ejemplo, ha indicado que el sentido
de la justicia es un elemento central de nuestra psicologia moral, y que solo
sobre esa base se puede asentar una “sociedad bien ordenada” (p. 397).° Por
su parte, Thomas Scanlon (2006) ha destacado la disposicion al reconoci-
miento del otro como la motivacién moral esencial que sustenta su propuesta
contractualista. Lo que Scanlon escribia en su famoso articulo de 1982 bien
podria aplicarse en este contexto: “Se ha subestimado el atractivo del con-
tractualismo como doctrina fundacional. En particular, no se ha valorado de
modo suficiente la oferta que hace el contractualismo para una explicacion
plausible de la motivacién moral” (p. 284).

En sintesis, el Estado moderno necesita raices mas profundas que las que
pueden brotar de la mera “racionalidad instrumental”, pero esas raices no
deben ser forzosamente religiosas: pueden ser solo morales. Asi, al menos a
nivel de la teoria, no parece estar enteramente justificada la tesis de Joas. R

Referencias

Assmann, Jan (2018). Karl Jaspers’ Theorie der Achsenzeit als kulturanalytische Heuristik.
En M. Bormuth (Ed.), Offener Horizont. Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft (Vol.
4, pp- 43-55). Wallstein.

Bockenforde, E.-W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und
zum Verfassungsrecht. Suhrkamp.

tenido una visién demasiado superficial y caricaturesca del pragmatismo norteamericano (y
por eso no lo consideraban seriamente), del mismo modo, sostengo, Joas tiene una visién
sorprendentemente simple de los tedricos politicos contractualistas. Véase aqui también el
trabajo de Farfan (1999).

8 Véase la encomiable compilacién de Darwall (2003).

° La tercera parte de A Theory of Justice puede entenderse como una larga meditacion
acerca de la psicologia moral y su posibilidad de sustentar un orden politico justo. Respecto
del sentido de la justicia, Rawls afirma que es “un deseo concreto de aplicar —y de actuar
segin— los principios de la justicia y de hacerlo desde el punto de vista de la justicia”
(1999, p. 497).



44 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

Darwall, S. (Ed.). (2003). Contractarianism / Contractualism. Wiley-Blackwell.

Durkheim, E. (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Presses Universitaires
de France.

Esquilo (2001). Tragedias (Trad. E. A. Ramos Jurado). Alianza.

Farfan, H. R. (1999). Ni accién ni sistema: el tercer modelo de la accion de Hans Joas.
Socioldgica, 14(40), 35-63.

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. Long-
mans. https://doi.org/10.1037/10004-000

Joas, H. (1992). Pragmatismus und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp.
Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz.
Herder.

Joas, H. (2008). Value Generalization: Limitations and Possibilities of a Communication
about Values, Zeitschrift fiir Wirtschafts- und Unternehmensethik, 9(1), 88-96. https://
nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801

Joas, H. (2011). Die Sakralitiit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrecht. Su-
hrkamp.

Joas, H. (2012). Glaube als Option. Zukunftsmoglichkeiten des Christentums. Herder.

Joas, H. (2013). Sakralisierung und Entsakralisierung. Politische Herrschaft und religiose
Interpretation. En F. W. Graf y H. Meier (Eds.), Politik und Religion. Zur Diagnose der
Gegenwart. C. H. Beck.

Joas, H. (2014). Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs iiber
Transzendenz. Schwabe.

Joas, H. (2019). Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2022). Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft. Herder.

Joas, H. (2023). Sind die Menschenrechte religiosen Ursprungs? En Michael Krennerich,
Michaela Lissowsky y Marco Schendel (Eds.), Die Freiheit der Menschenrechte.
Festschrift fiir Heiner Bielefeldt zum, 65. Wochenschau.

Korf, B. (2018). ‘Wir sind nie Sékular Gewesen’: Politische Theologie und die Geogra-
phien des Religiosen, Geographica Helvetica, 73, 177-186. https://doi.org/10.5194/
¢h-73-177-2018

Malesevic,S.(2022). Disenchantment,Rationalisationand Collective Self-Sacralisation.Jour-
nal of Political Power, 15(2),369-379.https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281


https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/10004-000
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281

MARCOS G. BREUER 45

May, S. (2024). Menschenrechte und die Sakralitéit der Person. Anmerkungen zur Max-We-
ber-Lektiire von Hans Joas. En M. Brodthage y D. Krimphove (Eds.), Zugdnge zu
Recht und Religion. Interdisziplindre Sondierung eines weiten Forschungsfeldes (pp.
87-112). Nomos.

Nietzsche, F. (1872). Die Geburt der Tragodie aus dem Geist der Musik. E. W. Fritzsche.

Otto, R. (1917). Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
héiltnis zum Rationalen. Trewendt & Granier.

Platén (1997). Didlogos I (Trad. E. Lledé Iiiigo). Gredos.
Rawls, J. (1999). A Theory of Justice (revised edition). Harvard University Press.

Scanlon, T. M. (2006). Contractualismo y utilitarismo. (Trad. Pablo Solari). Estudios Puibli-
cos, 101,283-314 . Cambridge University Press.

Timmann Mjaaland, M. (2019). Secular Formatting of the Sacred: Human Rights and the
Question of Secularization and Re-Sacralization. Journal of Nationalism, Memory &
Language Politics, 13(2), 164-182. https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011


https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011

Democracia, libertad y
secularizacion. El pragmatismo
de John Dewey en la teoria de la
justicia de Axel Honneth y en la
teoria de la religiéon de Hans Joas'
Democracy, Freedom, and
Secularization: John Dewey’s
Pragmatism in Axel Honneth’s
Theory of Justice and Hans Joas’
Theory of Religion

Germdn Arroyo®

! Este trabajo se realiz6 en el marco de una beca inicial FONCyT asociada al PICT 2020
Serie A, N. 1523, titulado “Praxis, experimentalismo, aprendizaje y democracia: hacia una
reevaluacion de diversas raices tedricas de la filosofia de la educacién contemporanea”

* Germdn Arroyo. Correo electrénico: germanarroyo7 @ gmail.com | Cédigo ORCID: https://
orcid.org/0009-0001-2810-9660

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.03

STUDIA POLITICAE ¥ Numero 65 otofio 2025 pag. 46-74
Recibido: 02/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catdlica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




GERMAN ARROYO 47

Resumen

El objetivo de este trabajo es abordar la discusion entre dos usos contem-
pordneos de la filosoffa de John Dewey: el de Honneth en su teorfa hege-
liana de la justicia, y el de Joas en su respuesta a la “tesis del hechizo de la
libertad” que defiende Honneth en su proyecto. En la primera y la segunda
seccidn se introducen, respectivamente, los proyectos de ambos autores, se-
flalando sus principales compromisos tedricos y la incidencia de la filosoffa
de Dewey en cada proyecto. En la cuarta seccidn, se analiza cada recepcion
a partir de la afinidad de las premisas de sus marcos teérico-metodolégicos
con el pragmatismo deweyano, por un lado, y los vinculos que cada autor
establece entre Hegel y Dewey en el tratamiento especifico de tres elemen-
tos del pensamiento de este dltimo, por el otro. En el caso de Honneth, su
interpretacion se respalda en diversos exégetas del mundo anglosajon, que
juzgan que el hegelianismo en Dewey hace factible su proyecto filoséfico
democritico. En el caso de Joas, su interpretacion de Dewey, aunque acer-
tada en su concepcién antropoldgica, resulta cuestionable por colocar a la
filosofia de la religiéon de Dewey como un capitulo aparte de su filosoffa
(desgajado de su filosofia politica y ética). Argumentamos que esta separa-
cion es consecuencia de la lectura antihegeliana que realiza Joas de Dewey,
y que este enfoque no es consistente con el “depdsito hegeliano™ en su
filosofia de la religion, lo cual puede representar distorsiones relevantes en
términos exegéticos.

Palabras clave: pragmatismo - filosoffa alemana - hegelianismo - ética -
religién - democracia

Abstract

The aim of this paper is to address the discussion between two contem-
porary uses of John Dewey’s philosophy: that of Honneth in his Hegelian
theory of justice, and that of Joas in his response to the “thesis of the spell of
freedom” defended by Honneth in his project. The first and second sections
introduce, respectively, the projects of the two authors, pointing out their
main theoretical commitments and the incidence of Dewey’s philosophy on
each project. In the fourth section, each reception is analyzed on the basis of
the affinity of the premises of their theoretical-methodological frameworks
with Deweyan pragmatism, on the one hand, and the links that each author
establishes between Hegel and Dewey in the specific treatment of three
elements of the latter’s thought, on the other. In the case of Honneth, his
interpretation is supported by several scholars from the Anglo-Saxon world
who judge that Hegelianism in Dewey makes his democratic philosophical
project more intelligible. In the case of Joas, his interpretation of Dewey,
while accurate in its anthropological conception, is questionable for pla-
cing Dewey’s philosophy of religion as a separate chapter of his philosophy
(detached from his political and ethical philosophy). It is argued that this
severance is a consequence of Joas’s anti-Hegelian reading of Dewey, and



48 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

that this approach is not consistent with the “Hegelian deposit” in the la-
tter’s philosophy of religion, which may represent relevant distortions in
exegetical terms.

Keywords: pragmatism - german philosophy - hegelianism - ethics - reli-
gion - democracy

Introduccion

ans Joas y Axel Honneth forman parte, junto con Habermas (2019)

y Apel (2016), del conjunto de pensadores' que, desde de la segunda

mitad del siglo XX y en lo que va del siglo XXI, han contribuido
al didlogo productivo entre el pragmatismo y la filosofia alemana. A partir
de mediados y fines de los noventa, tanto Honneth (1998a, 1998b, 2001,
2015b) como Joas (1992a, 1992b, 1997) comenzaron a prestar especial aten-
cion a diversos nucleos tematicos de la filosofia de John Dewey?. Pese a que
una herencia comun suele traer mds acuerdos que divergencias, el intento de
incorporar en sus proyectos tedrico-sistematicos los aportes de Dewey ha
desembocado, recientemente, en un punto conflictivo, no tanto por una con-
frontacion directa entre dos interpretaciones, sino mds bien por la existencia
de dos usos diversos en el marco de dichos proyectos.

Durante el 2020, Hans Joas dio a conocer El hechizo de la libertad. La teoria
de la religion después de Hegel y Nietzsche, cuya traduccion al espaiiol fue
publicada en 2024. Una de las motivaciones centrales de este texto es res-
ponder criticamente a una de las premisas fundamentales del libro de Hon-
neth (2014), El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democrdtica,
a saber: que la libertad entendida como autonomia individual es el tinico
valor orientador que ha prevalecido en la modernidad, “la piedra normati-
va fundamental de todas las ideas de justicia” (p. 32). Tanto Honneth como
Joas intentan en estos textos reactualizar diversos aspectos de la filosofia de
Dewey como parte de la fundamentacion y la construccién filoséfica de sus
proyectos, quedando este en medio de una compleja disputa tedrica.

! También se puede incluir a Arnold Gehlen (1995) en el campo de la antropologia filos6fica
y a Niklas Luhmann (1973) en el de la teoria social.

2 Habermas también hace referencias importantes a Dewey en varios de sus textos. Para este
vinculo tedrico véase Fonti y Viale (2023); Selk y Jorke (2020); y Aboulafia et. al., (Ed.),
(2002) Habermas and Pragmatism.



GERMAN ARROYO 49

Este articulo propone una aproximacion general a esta disputa indirecta por
la reactualizacion de la filosoffa de Dewey. Desde luego, no estamos tratando
aqui con dos intérpretes del pragmatismo sino con dos intelectuales con pro-
yectos filoséficos propios. Sin embargo, la centralidad de Dewey para cada
uno de ellos exige un andlisis preciso de su recepcion, y este andlisis implica
considerar aquello que toman de Dewey y aquello que descartan para juzgar
su consistencia interpretativa.

En la primera seccién, “Libertad social y forma de vida democratica”, re-
construimos la teorfa de la justicia de Honneth, en el marco de la cual se rea-
liza una interpretacién explicitamente hegeliana de Dewey. En la segunda,
“Contingencia y sacralidad”, exponemos, por un lado, la respuesta critica de
Joas a la teoria de la justicia de Honneth y, por el otro, su propia interpre-
tacion de Dewey, a quien ubica en una tradicién alternativa a Hegel. En la
tercera seccion, “El depdsito hegeliano en disputa”, analizamos comparati-
vamente ambas recepciones y seflalamos aciertos y desventajas de cada una
de ellas respecto de: 1) la afinidad de las premisas de los marcos tedrico-me-
todoldgicos de Honneth y de Joas con la filosoffa de Dewey en general; 2)
el tratamiento especifico de tres elementos de dicha filosofia: la concepcién
intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artifi-
ciales a la comunicacion; y la idea de democracia. A partir de este andlisis,
concluimos que el reconocimiento del “depdsito hegeliano” en la obra de
Dewey por parte de Honneth le permite realizar una recuperacion exegética-
mente mds consistente que el proyecto antihegeliano de Joas.

1. Libertad social y forma de vida democratica

El derecho de la libertad es el intento de desarrollar una teoria de la justi-
cia basada en el andlisis de la sociedad a partir del proyecto llevado a cabo
por Hegel (2021) en las Grundlinien der Philosophie des Rechts (Honneth,
2014). Con el fin de reactualizar este proyecto, Honneth delinea varias pre-
misas, la primera de las cuales reza del siguiente modo:

La reproduccién de las sociedades hasta el dia de hoy estd ligada a la con-
dicién de una orientacién comun hacia ideales y valores portantes; tales
normas éticas establecen no sélo desde arriba, como ‘ultimate values’ (Par-
sons), las medidas o los desarrollos sociales que pueden considerarse con-
cebibles sino también desde abajo ..., qué debe servir de guia a la vida del
individuo [cursivas afiadidas] dentro de la sociedad. (2014, p. 16)



50 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

La mencion a Talcott Parsons (1974) es fundamental para el marco meto-
dolégico de Honneth (2014), ya que su modelo de la accién social resulta
“especialmente apropiado para la actualizacién de las intenciones hegelia-
nas, [por] el hecho de que vincula todos los érdenes sociales sin excepcion
al requisito de una legitimacién por valores éticos, por ideales dignos de per-
seguir” (p. 17). Estos valores éticos normativamente vinculantes son los que
permiten juzgar la legitimidad de las practicas y las instituciones de una de-
terminada sociedad. El andlisis de esta, entonces, debe basarse para Honneth
(2014) en un método inmanente similar al del propio Hegel, al que bautiza
“reconstruccion normativa”, un “procedimiento” en el que “las instituciones
y précticas dadas se analizan y se presentan sobre la base de su desempefio
normativo en el orden de importancia que tienen para la encarnacién y la
realizacion social de los valores legitimados por la sociedad” (p. 19). De
este procedimiento surge un cuadro de “pricticas e instituciones cuya cons-
titucién normativa sirve a la realizacién de valores socialmente institucio-
nalizados” (p. 19); es decir, lo que conforma el andamiaje institucional que
en Hegel adopta el nombre de eticidad (Sittlichkeit). En el caso de Honneth,
esas prdcticas e instituciones seleccionadas de la totalidad del orden social
son clasificadas en tres esferas de accion diferenciadas funcionalmente: las
relaciones personales, la economia de mercado y la esfera ptiblica democra-
tica. El valor o ideal ético que, en el proyecto de Honneth, debe informar
dicha clasificacion a partir de la modernidad es “la libertad entendida como
autonomia del individuo [cursivas afiadidas]” (p. 29). Para Honneth (2011),
“como por atraccién madgica, todos los ideales éticos de la Modernidad han
caido bajo el hechizo (Bannkreis) de la idea tinica de libertad [cursivas afia-
didas], profundizdndola a veces, ddndole nuevos acentos, pero sin contrapo-
nerle ya una alternativa independiente™ (p. 36). Esto es lo que, en su texto,
Joas llamard “la tesis del hechizo”, a la cual opondra fuertes objeciones tanto
filosoficas como empiricas.

La razon fundamental por la que, segtin Honneth, la libertad se impuso como
valor predominante en la modernidad se debe a su capacidad para “establecer
un enlace sistematico entre el yo individual y el orden social [cursivas afia-
didas].... Sus ideas de lo que es el bien para el individuo contienen al mismo
tiempo instrucciones para el establecimiento de un orden social legitimo”

3 Para esta cita traducimos directamente la edicién original en alemdn del libro de Honneth,
y no su traduccién al espaiol de 2014, pues en esta no figura el término Bannkreis [hechi-
zo], que es fundamental para comprender la respuesta de Joas (2020) en su propio texto: Im
Bannkreis der Freiheit.



GERMAN ARROYO 51

(2014, p. 30). Ahora bien, Honneth sefiala que a lo largo de la historia se
ha comprendido la libertad de maneras diversas. Basandose en la clasifica-
cién de Isaiah Berlin (1969), pero modificandola sustancialmente, Honne-
th distingue tres modelos de libertad: la libertad negativa (Hobbes, Sartre,
Nozick); la libertad reflexiva (Rousseau, Herder, Kant, Habermas, Apel), y
el tercer modelo introducido por él mismo, pero desarrollado también a partir
de Hegel: la libertad social. Para Honneth, Hegel es el primero en elaborar
un modelo de libertad que incluye ya en su definicion los arreglos institucio-
nales que posibilitan su ejercicio. Los componentes principales de la libertad
social son: 1) la idea de reconocimiento mutuo*, basada en una concepcion
intersubjetiva del ser humano, es decir: “la experiencia reciproca de verse
confirmado en los deseos y metas de la contraparte en cuanto la existencia de
estos representa una condicidn de la realizacion de los propios deseos y las
propias metas” (Honneth, 2014, p. 69); y 2) la existencia de un marco insti-
tucional que garantice este reconocimiento mutuo: “conjuntos de précticas
de comportamiento normadas que permiten que las metas individuales se
ensamblen ‘objetivamente’” (p. 70).

Segtin Honneth (2014), esta concepcion hegeliana de la libertad es compati-
ble, como ningtin otro modelo, con las intuiciones pre-tedricas de cualquier
individuo en el marco de la vida en sociedad: “La experiencia de un juego
no coercitivo [cursivas afiadidas] entre la persona y su entorno intersubjetivo
[cursivas afiadidas] representa para los seres que dependen de interacciones
con sus pares el patrén de toda libertad individual” (p. 87). Aqui, Honne-
th identifica un paralelismo entre esta idea social de libertad y la de John
Dewey’, “quien[,] en ultimo término[,] equipara la libertad con la coopera-

cion no coercitiva [cursivas afiadidas]” (p. 87)°. Cuando Honneth aplique, en

4 Para profundizar en la idea de reconocimiento en Honneth, la referencia principal es su
clasico La lucha por el reconocimiento: por una gramdtica moral de los conflictos sociales
(2021).

5 Las referencias a los textos de Dewey se hacen a partir de la edicién critica de sus obras,
publicada por Southern Illinois University en 37 tomos divididos de este modo: 5 volu-
menes de sus Early Works (EW), 15 de sus Middle Works (MW) y 17 de sus Later Works
(LW). Las referencias se hardn, de acuerdo con la convencidn ya establecida en la literatura
secundaria sobre la obra de Dewey, de la siguiente manera: se indicard primero a qué grupo,
de los tres sefialados, corresponde el texto citado; a continuacion, se sefalard el volumen
citado del grupo seleccionado, y, por dltimo, la pagina o paginas correspondientes a la cita.

¢ La cita que Honneth toma de Dewey en este contexto pertenece a The Public and Its
Problems: “La libertad es esa emancipacion y cumplimiento estables de las potencialidades
personales, que s6lo tienen lugar en la asociacion rica y multiple con los demads: la capaci-



52 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

la dltima parte de El derecho de la libertad, el método de la reconstruccién
normativa a la esfera ptblica tal como se desarrolld en el siglo XX, la idea
de Dewey de libertad social como cooperacién ocupard un lugar central. Si
bien Dewey no es el tinico intelectual al que Honneth recurre para esta tarea
de reconstruccion, su figura es clave para el paso de la eticidad concebida
en términos hegelianos, demasiado “centralista y sustantiva” y, por lo tanto,
“despreocupada de los recaudos institucionales respecto de las relaciones
horizontales [cursivas afiadidas] entre los ciudadanos” (2014, p. 339), a la
eticidad democrdtica, donde la esfera publica de formacién democratica de
la voluntad ocupa un rol central, separado del Estado.

Esta diferencia, sin embargo, se matiza en La idea del socialismo, donde Hon-
neth (2017) acerca ain mds a Hegel y Dewey como dos fil6sofos claves para
abrir la propuesta “reconstructivo-normativa” de El derecho de la libertad a
futuro, es decir, “abrirla ... a un orden social constituido de manera totalmente
distinta en lo institucional”” (p. 13). Esto lo lleva a cabo conservando la li-
bertad social como ideal normativo regulador de la reproduccién social, pero
destacando la centralidad de la idea de democracia, que retoma de Dewey,
en las diversas esferas de accidn que reconstruy6 en el libro anterior. En este
contexto, pueden identificarse dos usos interrelacionados que hace Honneth
de Hegel y de Dewey para su proyecto meta-politico de reforma institucional:
1) la especificacion de la idea basica de cooperacién no coercitiva, que carac-
teriza a la libertad social, en términos de ausencia de barreras a la comunica-
cion; 2) la complementacion de la metafora hegeliana del organismo y la idea
deweyana de democracia como forma de vida para explicar el modo en que
idealmente deberian relacionarse las esferas de accidon social.

dad de ser un sujeto individualizado que, en asociacion, realiza una contribucién propia y
tiene un modo propio de aprovechar sus frutos” (LW, 2, p. 329).

"Una de las criticas a El derecho de la libertad que mds preocuparon a Honneth y que sus-
citaron, en gran medida, la escritura de La idea del socialismo, se dirigié a los riesgos de
estancamiento normativo e institucional que implicaba el método inmanente de su recons-
truccién normativa (véase, especialmente, Schaub, 2015). En Rejoinder, Honneth (2015a)
admite que es posible dotar de mayor flexibilidad a su “reformismo” en el plano de las ins-
tituciones, incluso hasta el punto de la “revolucién institucional”, es decir: “la posibilidad
de que la norma subyacente de una esfera de accion sélo puede ser realizada de una manera
mds apropiada y comprehensiva a través de un cambio fundamental en la institucién que
previamente habia servido para su realizaciéon” (p. 208). Sin embargo, rechaza que sea po-
sible una revolucion que sustituya la idea de libertad como nicleo normativo ultimo de los
ordenes sociales modernos, a menos que se ofrezca “un ejemplo plausible de la manera en
que una ‘revolucién normativa’ podria tener lugar sin deberse a una nueva interpretacion
innovadora del principio de libertad individual (en sus diversas formas)” (pp. 210-211).



GERMAN ARROYO 53

El primer uso surge en el marco de la modificacion que propone Honneth
(2017) de un pilar fundamental del socialismo cldsico desde Saint-Simon
hasta Marx: la idea de un progreso histérico necesario desde el capitalis-
mo hasta el socialismo. Aqui, Honneth recurre a la critica de Dewey a esta
idea de progreso y a su propuesta experimentalista para resolver problemas
y alcanzar mejoras sociales®. El experimentalismo de Dewey implica para
Honneth, entre otras cosas, hallar en cada etapa del desarrollo histérico de
una sociedad los potenciales para dicha resolucion:

Segin Dewey, para la solucién inteligente de problemas, debe concebirse
la idea de la eliminacion de barreras que obstaculizan la comunicacion
[cursivas afadidas] sin restricciones de los miembros de una sociedad
como guia normativa [cursivas afadidas] en la biisqueda experimental de
lo que debe constituir en cada caso la respuesta mds amplia a una situacién
considerada socialmente problematica. (2017, p. 123)

La pauta para juzgar una mejora social, dice Honneth, “tiene un cardcter mas
bien metddico: los experimentos histdrico-sociales conducen a soluciones
mejores, mas estables ... cuanto mds integrados en la solucién de los pro-
blemas estén los implicados en ellos” (p. 126). Honneth identifica aqui una
estrecha convergencia con la idea hegeliana de la ausencia de restricciones
externas de los sujetos participantes en las modificaciones institucionales,
pues “también para Hegel existen ‘mejoras’ en la esfera de lo social a partir
de pasos de superacidon de barreras que obstaculizan la comunicacién sin
presiones entre los miembros” (p. 127). De este modo, concluye Honneth:

Con la idea defendida por Dewey y Hegel de que sélo puede funcionar
el punto de vista superior de la liberacion de las barreras a la comunica-
cion [cursivas afadidas] y de las dependencias inhibidoras de la interaccién
como patrén de las medidas sociales, se nos brinda un instrumento tedrico
que permite comprender la idea de libertad social al mismo tiempo como
un fundamento histérico y como pauta de un socialismo que se entiende a
si mismo como experimental. (2017, pp. 127-128)

El segundo uso interrelacionado de Hegel y Dewey por parte de Honneth
tiene que ver con el modelo de organizacion social bajo el cual la idea re-

8 Para un andlisis del experimentalismo de Dewey en el campo de la filosofia politica y
social, véase Forstenzer (2019) y Pappas (2012). Para un andlisis del vinculo entre experi-
mentalismo, democracia y educacion, véase Saharrea et al., (2022).



54 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

novada de libertad social puede efectivamente llevarse a cabo. Para Honne-
th es imposible que la libertad social pueda hacerse realidad si se limita al
ambito econdmico, como lo hizo siempre en el socialismo’. Las personas
deben poder experimentar que sus “aportes se complementan y se ensam-
blan sin imposiciones” (2017, p. 177) también en el marco de sus relaciones
personales y en la esfera ptiblica democratica. Con el fin de subsanar este
error originario del socialismo, Honneth se propone elaborar un modelo de
sociedad donde las tres esferas de accion independientes se vinculen entre si
de manera armonica para hacer posible el ejercicio de la libertad social en
cada una de ellas de manera igualitaria. Aqui, Honneth vuelve a Hegel para
adaptar normativamente la metéfora del organismo'® a este propdsito de ar-
monizacion entre esferas, dando como resultado que

las tres esferas de la libertad deberian relacionarse en el futuro de modo
tal que cada una siga, en la medida de lo posible, sus propias normas, pero
que juntas, en una cooperacién sin imposiciones, logren la reproduccién
constante de la unidad superadora: la sociedad entera. (p. 184)

Este modo de concebir la relacién entre esferas, que reproduce idealmente el
modo en que los individuos se deben relacionar entre si dentro de cada una de
ellas (si rige la idea de libertad social), Honneth afirma que solo puede darse
en el marco de la “democracia como forma de vida” tal como la concibié
Dewey!'. Hay varias definiciones de esta idea en la extensa obra de Dewey,
pero hay una que captura las condiciones que deben existir para el ejercicio
de la libertad social':

° Esta critica es formulada con claridad del siguiente modo: “Sin capacidad para ver el valor
emancipador de los derechos humanos y de los ciudadanos, surgidos con la Revolucién
francesa, vefan alli sélo el permiso para la creacién de riqueza privada y pensaban, por lo
tanto, que podian prescindir totalmente de ellos en una futura sociedad socialista. Desde
entonces, el socialismo sufre la incapacidad de encontrar por si mismo, con la ayuda de
sus propios medios conceptuales, un acceso productivo a la idea de democracia politica”
(Honneth, 2017, pp. 154-155).

10 Es decir, la metafora segtn la cual “las esferas sociales se comportan como los 6rganos de
un cuerpo prestando servicios, segin normas independientes, que luego en conjunto contri-
buyen al objetivo superior de la reproduccién de la sociedad” (Honneth, 2017, p. 181). Para
la metédfora del organismo véase Bockenforde (2004).

11 Para este concepto véase, ademas, Democracy and Education (1916, MW, 9) y Creative
Democracy-The Task Before Us (1939, LW, 14).

12 Recordemos que para este la libertad social implica el reconocimiento intersubjetivo de los
objetivos individuales de diversos sujetos en el marco de practicas normadas socialmente.



GERMAN ARROYO 55

[La democracia] es una forma de vida, social e individual [cursivas anadi-
das]. La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expre-
sada ... como la necesidad de la participacion de cada ser humano maduro
en la formacion de los valores que regulan la vida conjunta [cursivas afia-
didas] de los hombres: lo cual es necesario desde el punto de vista tanto del
bienestar social general como del desarrollo de los seres humanos en tanto
individuos [cursivas afladidas]. (LW, 11, pp. 217-218)

Honneth concluye, a partir de la metdfora hegeliana del organismo y de esta
idea de Dewey, pero yendo un poco mads alld de ellas', que la democracia
como forma de vida es la Gnica que puede hacer justicia a la independencia
funcional de cada esfera sin perder de vista el horizonte de una armonizacién
institucional general. En otras palabras y resumiendo lo dicho anteriormente,
dice Honneth:

‘Democracia’ significa aqui no sélo poder participar, en igualdad de de-
rechos y sin imposiciones, de los procedimientos de la construccién de
voluntad politica'*; entendida como una forma de vida [cursivas aiadidas],
significa mds bien poder tener la experiencia de una participacion iguali-
taria en cada estacion central [cursivas anadidas] de la intermediacion de
individuo y sociedad [cursivas afiadidas], en la que se refleja la estructura
general de la participacién democrdtica, respectivamente, en la especializa-
cién funcional de una sola esfera. (2017, p. 184).

A partir de esta definicién, Honneth continda con una serie de especificacio-
nes respecto de cémo debe dirigirse el cambio social, orientando su argu-
mentacion hacia la primacia de la esfera publica democrética (idea que tam-
bién retoma de Dewey) como centro activo de discusion y cooperacion para
la solucién conjunta de problemas. Sin embargo, contamos ya con un cuadro
lo suficientemente amplio del modo en que Honneth recupera a Dewey para

13 Sobre todo para ampliarla “agregdndole el pensamiento sistemdtico de la diferenciacion
funcional para determinar las esferas de accién que, en su conjunto, pueden constituir por
su estructura democrdtico-asociativa toda una forma de vida” (Honneth, 2017, p. 185).

14 Este es un aspecto particularmente importante de la idea de democracia de Dewey, quien
enfatiza a lo largo de toda su obra, desde The Ethics of Democracy (1888, EW, 3), pasando
por The Public and Its Problems (1927, LW, 2) y Ethics (1934, LW, 7), hasta el referido
Creative Democracy... (1939, LW, 14), que cuando habla de democracia no se refiere me-
ramente a la forma de gobierno, a la regla de la mayoria, o a la constitucién de partidos
politicos, sino al ethos que sustenta todas estas practicas.



56 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

desarrollar su propia teoria de la justicia y la aplicacidn de esta a un proyecto
de eticidad democratica por medio del intento de actualizacion de la filosofia
del derecho de Hegel.

2. Contingencia y sacralidad

Si bien la critica a la teorfa de la justicia de Honneth no es el tema principal
de El hechizo de la libertad, es el puntapié inicial para desarrollar una histo-
ria intelectual alternativa a la “tesis del hechizo” bajo cuya influencia, segtin
Joas, ha caido la teoria de la religién a partir de siglo XVIII. Joas (2024)
comienza en la introduccion con una critica al monismo valorativo que im-
plica la “tesis del hechizo” defendida por Honneth. Aqui, Joas se refiere a la
polisemia de esta tesis y a las contradicciones que implica para Honneth la
defensa del primado de la libertad'®. Sin embargo, la critica mds severa se di-
rige al nicleo metodoldgico asociado a esta tesis de la teorfa de la justicia del
“hegeliano Honneth”, esto es, a su perspectiva teleologica, segtn la cual “la
marcha triunfal del ideal de libertad en la ‘modernidad occidental’ no debe
pensarse como un producto meramente contingente y en principio reversible
del desarrollo histdrico, sino como un proceso con pretension de validez nor-
mativa universal” (p. 19).

La critica de Joas (2024) a la teleologia defendida por Honneth es el paso
necesario para la valoracién negativa de la piedra angular del proyecto hon-
nethiano: la filosofia de Hegel. Para Joas la teoria de la religion, que ya habia
caido bajo el “hechizo de la libertad”, se vio extraordinariamente perjudicada
al recurrir a la narrativa teleoldgica hegeliana de la continuidad, segin la
cual el cristianismo dio lugar, como una fase superior en el desarrollo del
Espiritu, a la libertad politica encarnada en el Estado. La tesis de Joas es que
“la sintesis de Hegel [entre historia de la religion e historia de la libertad]
ha demostrado ser ... un camino sin salida para la teoria de la religion” (p.
21). Joas quiere contar otra historia, no teleolégica, donde la libertad pierde
el caracter de logro normativo irreversible, y donde la religion deja de estar
atada a las modalidades en las que histéricamente, sobre todo a raiz de la
sintesis hegeliana, se la ha relacionado con la libertad. La divisién de su libro
en cuatro partes se basa, de hecho, en cuatro criticas a esta sintesis de Hegel,

15 Joas se remite al trabajo de Halbig (2018), quien analiza en profundidad los problemas
tedricos que acarrea la “tesis del hechizo” como tal, pero también respecto de otros presu-
puestos del proyecto de Honneth.



GERMAN ARROYO 57

siendo la segunda la que nos interesa aqui, pues es en ella donde se ubica
el capitulo sobre Dewey. El objetivo de esta parte, titulada “Secularizacién
e historia moderna de la libertad”, es oponer a la narrativa hegeliana de la
continuidad, la posicién de cuatro representantes de otra “tradicién”, mas
“interrogativa”, que no establece lazos necesarios entre religién y libertad
sino que se cuestiona sobre los efectos politicos de la secularizacion “a partir
de una comprensién pormenorizada de la religion” (p. 164). Dewey perte-
nece, para Joas, al grupo de esos “‘amigos en la historia’ ... cuyos escritos
conservan una perdurable fuerza inspiradora y ofrecen importantes puntos de
apoyo para una alternativa a Hegel” (p. 9).

Joas toma el libro A Common Faith (1934, LW, 9) como representativo de la
teoria de la religién madura de Dewey. En su andlisis separa dos aspectos:
por un lado, el relacionado con la “ampliacion de su teorfa de la accion y de
la experiencia” (Joas, 2024, p. 173) al &mbito religioso; por el otro, el intento
de “sacralizacion de la democracia” como respuesta a los debates vernaculos
sobre religion en la década de 1930. El primero es para Joas el aporte més
relevante de Dewey, y es desde alli de donde parte.

Joas comienza sefialando que la distincion trazada por Dewey en A Common
Faith entre lo religioso y la religion'® se corresponde con la metodologia
empleada en Art as Experience (1934, LW, 10), segun la cual debe partirse
de la cualidad estética de la experiencia en lugar de experiencias estéticas
particulares que tienen lugar en dmbitos definidos y separados como el mu-
seo. Dewey se esfuerza, para Joas, por excluir de su estudio sobre la religién
toda teologia que pueda esconderse en la identificacion de experiencias reli-
giosas separadas: “El dualismo entre lo natural y lo sobrenatural [cursivas
afiadidas], contra el que Dewey habia dado batalla durante toda su carrera,
alcanzaria asi una influencia renovada sobre la base de una teoria que parte
de la experiencia [cursivas afadidas]” (Joas, 2024, p. 174).

En conexion con esto, Joas analiza especialmente la interpretacién deweyea-
na de las llamadas “experiencias religiosas”, segtin la cual estas no prueban
la existencia de un ser sobrenatural sino mds bien revelan “la existencia de
un complejo de condiciones que han operado para realizar un ajuste en la
vida, una orientacion [cursivas afiadidas], que trae consigo una sensacion de
seguridad y paz [cursivas afiadidas]” (LW, 9, p. 10). En este punto, Joas re-
cupera la distincién de tres sentidos de adaptacion definidos por Dewey para
explicar el tipo de reorientacién vital que proporciona la cualidad religiosa de

1 Véase A Common Faith (1934, LW, XX, pp. 3-20).



58 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

la experiencia. Como se desprende de la cita, Dewey habla de ajuste (adjust-
ment), un tipo de adaptacion que incluye pero va més alld de los otros dos: la
accomodation (adaptacién pasiva al entorno) y la adaptation (modificacién
activa del entorno). El ajuste incluye una dimensién pasiva y una activa,
pero, a diferencia de las otras dos, es una modificacion integral de la persona,
no de un aspecto de ella ni del entorno para satisfacer un deseo o necesidad
particular. Joas (2024) insiste, en este punto, en que para Dewey “las reorien-
taciones fundamentales no pueden atribuirse a que las personas se abren en
las experiencias religiosas a influencias sobrenaturales; mds bien caracteriza
simplemente como religiosa toda reorientacion de este tipo” (p. 178).

Joas aclara que esta peculiar explicacion de lo religioso “proviene del inten-
to de identificar de hecho en la dimension potencialmente religiosa de toda
experiencia un fendmeno que se diferencie de la fragmentacion de la expe-
riencia cotidiana” (p. 179), mds alld de lo que la estética pueda proporcionar
circunstancialmente. Lo particular de la dimensidn religiosa de la experien-
cia es la “referencia imaginaria a un yo total” (2024, p. 179) que permite
al individuo resistir las vicisitudes de la vida sin caer en una fragmentacion
paralizante. Ahora bien, el yo idealmente total, aclara Joas, no es para Dewey
el de un individuo aislado, sino que depende de sus relaciones con el mundo
y con otros yoes. El universo, entendido como la “totalidad [imaginaria] de
las condiciones con las que el individuo se sabe vinculado” (p. 183), propor-
ciona al ideal del yo total el soporte para su realizacion, es aquello “mads alld
de nuestro yo que sostiene y apoya nuestros esfuerzos” (p. 184). Asimismo,
el yo individual se constituye en el marco de experiencias intersubjetivas que
potencialmente podrian ser religiosas. Esta es, justamente, la respuesta que
encuentra Joas a la exigua y dispersa cantidad de ejemplos y metdforas de
experiencias religiosas en la obra de Dewey.

Joas se remite aqui al tratamiento de la comunicacion en Experience and Na-
ture (1925, LW, 1), donde “Dewey carga de significacion religiosa la teoria
antropoldgica de los aspectos especificos de la comunicacién humana, tal
como habia sido desarrollada por su amigo George Herbert Mead” (2024,
p. 186). Dewey califica de “milagrosa” la experiencia compartida surgida
de la comunicacién, y su capacidad de generar participacién'’ y adhesion a
valores. La comunicacién entendida de este modo implica una concepcion

17 Como sefiala Dewey en Democracy and Education, “‘existe algo més que un lazo verbal
entre las palabras comiin, comunidad, y comunicacion [cursivas afadidas]. Los hombres
viven en una comunidad en virtud de las cosas que tienen en comtn; y la comunicacion es
la forma en que llegan a poseer cosas en comtin” (MW, 9, p. 7).



GERMAN ARROYO 59

descentrada del ser humano, de un yo que se abre a partir de “la disposicién
radical de dejarse conmover por la persona del otro y, asi, autorrealizarse
con otros, incluso a través de otros: como intersubjetividad conmovedora
[cursivas afadidas] (erschiitternde)” (p. 187). A partir de esto, Joas realiza la
transicién a la concepcién de la democracia de Dewey, pues la experiencia
compartida de la comunicacién y la intersubjetividad conmovedora son la
condicién bdsica de las comunidades morales democréticas. Asi, “la ausen-
cia de barreras en la comunicacion [cursivas afiadidas] cotidiana y su insti-
tucionalizacion en forma de procedimientos e instituciones de la democracia
se convierten para él en el mas alto ideal”, o en otras palabras, “la democracia
se vuelve la religion secular de Dewey” (p. 190).

Aqui es donde Joas (2024) comienza su critica mds severa al planteo de
Dewey, exponiendo los elementos que conforman su intento de sacralizacién
de la democracia. Este intento, sostiene Joas, se basa en el rechazo por parte
de Dewey de dos aspectos de las religiones tradicionales: 1) los presupuestos
sobrenaturales que las sostienen, ya que ““...en la creencia en lo sobrenatural
Dewey ve resumido todo aquello que él combatié a lo largo de su vida como
separacién de lo ideal y lo real [cursivas afiadidas]” (p. 193); y 2) la inten-
cién de monopolizar la experiencia religiosa, con la consecuencia de que
las iglesias “terminan ademds compitiendo entre si y erigiendo asi barreras
artificiales [cursivas afiadidas] dentro de una sociedad” (p. 194).

Joas destaca ciertos problemas tedricos y empiricos en el planteo de Dewey,
entre los que se destaca una definicion de Dios totalmente incompatible con
las creencias comunes de las personas. Segun la definicién de Dios en A
Common Faith, este no seria un nombre para un ser trascendente a lo huma-
no, sino la “relacién activa entre lo ideal y lo real” (1934, LW, 9, p. 34). Para
Joas (2024) “parece osada la vision segun la cual la decision de un fildsofo de
usar o de aceptar el término Dios como abstraccion intelectual podria mover
a alguien a hacer algo o tener efectos transformadores en su personalidad” (p.
195). En un libro anterior, The Genesis of Values (2000), el término para esta
vision es ain mds sardénico, ya que la califica de “risible” (p. 122).

Sin embargo, lo central para Joas es el desacople que pretende Dewey en
A Common Faith entre las religiones y sus instituciones, por un lado, y lo
religioso como cualidad atribuible a cualquier experiencia en el marco de la
democracia, por el otro. Joas (2024) sefiala que Dewey no ofrece ninguna
respuesta a la pregunta empirica por el modo especifico en que deben darse
los lazos democraticos: “...su respuesta a esta pregunta por el enraizamiento
efectivo de la democracia en individuos y sociedades permanecié débil y



60 STUDIA POLITICAE Ne 65 LIN 2086

abstracta” (p. 195). Lo que es mas, “omite el particularismo de la experiencia
individual y acaba con su ‘fe comtn en la humanidad’ en un vacio univer-
salismo de lo democrdtico, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia”
(p- 197).

Esta critica genera una tensién en la recuperacion de Dewey por parte de
Joas (2024) para narrar una historia alternativa a la sintesis hegeliana entre
religion y libertad politica. Por un lado, valora su teoria del surgimiento de
los valores a partir de la experiencia intersubjetiva de la comunicacion sin
barreras, y por el otro, propone ir “mads alld de €l, sin caer en sus paradojas ni
acabar en su vision de la desinstitucionalizacion de la religion como contri-
bucién al aseguramiento de la democracia” (p. 198). En la siguiente seccién
se brindardn mds detalles sobre esta critica a la “sacralidad de la democracia”
de Dewey.

3. El deposito hegeliano en disputa

Tanto Honneth como Joas revelan en sus usos de Dewey un conocimiento
pormenorizado de su obra, pues no solo se remiten a los textos de madurez
mads conocidos sino también a obras tempranas del filsofo estadounidense.
Si bien no se trata de dos intérpretes del pragmatismo, son filésofos que se
han tomado en serio el estudio de la obra de Dewey para la incorporacién de
elementos claves a sus propios proyectos. A continuacién, sefialaremos los
posibles aciertos y desaciertos de cada uso de la obra de Dewey teniendo en
cuenta: 1) la afinidad de las premisas de los marcos tedrico-metodolégicos
de Honneth y de Joas con la filosofia de Dewey en general; 2) el tratamiento
especifico de tres elementos de dicha filosofia con los que ambos trabajan:
la concepcidn intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de
barreras artificiales a la comunicacidn; y la idea de democracia. Partiremos
de este segundo punto en el uso de Honneth.

Si bien Honneth traza vinculos directos entre Dewey y Hegel, su lectura
se sustenta en estudios realizados por intérpretes que, desde principios del
siglo XXI, se han tomado el trabajo de descifrar la afirmacién autobiogra-
fica de Dewey en Absolutism to Experimentalism (1930) acerca de que “el
contacto con Hegel ha dejado un depdsito permanente en [su] pensamiento”
(LW, 5, p. 154). Entre los intérpretes mds importantes cabe mencionar a John



GERMAN ARROYO 61

Shook (2000), James Good (2006) y Thomas Dalton (2002)'8. Respecto de
la intersubjetividad y la constitucidén social del yo, hay bastante acuerdo en
esta vertiente de la literatura secundaria respecto de la influencia de Hegel
en la filosofia de Dewey (Johnston, 2010; Garrison, 2006; Rockmore, 2005;
Savage, 2002). Como senala Garrison (2006), Dewey “compartia la critica
de Hegel al individuo atomista, a-social, histéricamente descontextualizado,
innatamente libre, racional y liberal” (p. 2), y abogaba por una compren-
sion del individuo segtin la cual “el hombre es verdaderamente un ser social,
constituido por sus relaciones con otros” (EW, 3, p. 308).

Ahora bien, para que el individuo se constituya y autorrealice en sus rela-
ciones con otros, es necesario que dichas relaciones encuentren la menor
cantidad de obstdculos posibles. La ausencia de barreras a la comunicacién
es uno de los requisitos concretos de dicha condicién de no interferencia. El
objetivo de este requisito es que toda persona pueda participar en la discu-
sion publica sin verse excluida por barreras artificiales a la comunicacion
con otros miembros de la comunidad. Honneth encuentra una similitud entre
Dewey y Hegel respecto de ese aspecto de la vida en comunidad, lo cual es
plausible si se presta atencion: 1) por un lado, a la importancia del principio
de la ausencia de barreras o divisiones artificiales entre el individuo y su en-
torno natural y social, que en general atraviesa diversos campos de estudio en
la obra de Dewey, ya sea el del arte (LW, 10, p. 110), el de la educaciéon (MW,
9, p. 1095), el del conocimiento (LW, 4, p. 20), el de la religién (LW, 9, pp.
55-56) o la forma de vida democratica como tal (LW, 14, pp. 227-228); 2) por
el otro, a la importancia que Dewey otorga a la filosofia de Hegel respecto de
este principio: “El tratamiento de Hegel de la cultura humana, de las institu-
ciones y de las artes, implico la ... disolucion de muros divisorios rigidos, y
tuvo una atraccién especial para mi” (LW, 5, p. 153). Incluso luego de haber
abandonado su “confianza en la dialéctica”, Dewey asegura que “el énfasis
de Hegel en la continuidad ... persisti6 sobre bases empiricas” (Dewey, 1939,
p. 18). Una manifestacion concreta de esta afinidad se halla en el andlisis de
Sidrkeld (2013), quien vincula la filosoffa social del reconocimiento ptblico
de las Lectures in China de Dewey (1973) con la idea de Versohnung [recon-
ciliaciéon] en la Phédnomenologie des Geistes (1807/2023).

18 Cabe sefialar, sin embargo, que Richard Bernstein (1971) fue el primer gran filésofo e
intérprete que puso en cuestion el “mito” de que el “‘periodo’ hegeliano de Dewey repre-
senta una etapa temprana de su desarrollo intelectual que eventualmente superd y descartd”.
Para Bernstein, por el contrario, “si volvemos al estudio de Dewey, veremos cudn falso es
este mito y cudn persistente fueron los temas hegelianos en su filosoffa ‘madura’ (p. 168).



62 STUDIA POLITICE Ne 65 otofio 2025

Ahora bien, Honneth también encuentra similitudes entre Hegel y Dewey
respecto de la organizacién social que surge, pero a la vez requiere, de la au-
sencia de barreras para la comunicacion y la realizacién intersubjetiva de los
individuos. Sin embargo, no estd tan claro en qué medida la idea de demo-
cracia de Dewey como principio de organizacidn social es compatible con la
filosoffa del derecho de Hegel. Shook y Good tienen opiniones encontradas a
este respecto. Shook (2010) entiende que “para Dewey, la filosofia del espiri-
tu de Hegel conduce directamente a la hermandad democratica de una huma-
nidad comun, lo que se convierte en la piedra angular de la propia politica de
Dewey” (p. ix); mientras que para Good (2010) “uno podria razonablemente
especular que Dewey creia que la democracia deberia ser la conclusion de la
dialéctica del Estado de Hegel, pero no hay evidencia suficiente en la confe-
rencia'® para asegurarlo” (p. 87-88). Nosotros consideramos que, si bien “la
monarquia constitucional [es] un sistema de gobierno desagradable para un
demdcrata como Dewey” (p. 87), es posible trazar una posible vinculacién
entre la democracia entendida como ideal ético y social y la idea de eticidad
que sostiene la filosofia del derecho de Hegel, dando asi plausibilidad a la
pretension de Honneth de acercar a ambos fil6sofos para construir un modelo
de eticidad democrdtica.

Un texto comuinmente citado de Dewey para comprender su idea de demo-
cracia es el temprano The Ethics of Democracy (1888), donde afirma que
“la democracia ... es una concepcion social y por lo tanto ética, y sobre su
significacion ética se basa su significacién como gobierno” (EW, 1, p. 240).
La concepcion social y ética de la democracia de Dewey se basa, a su vez, en
el principio bésico de su Ethics (1932): “que cada individuo pueda tener la
oportunidad de liberacidn, expresion, realizacién de sus capacidades distin-
tivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores
compartidos” (LW, 7, p. 350). Este principio de la democracia como ideal
ético contiene casi los mismos términos que el postulado ético de Outlines
for a Critical Theory of Ethics,de 1891:

En la realizacion de la individualidad [cursivas afiadidas] se encuentra tam-
bién la necesaria realizacién de alguna comunidad [cursivas afiadidas] de
personas de la cual el individuo es miembro; y, a la inversa, el agente que
debidamente satisface a la comunidad en la que participa, por esa misma
conducta se satisface a si mismo. (EW, 3, p. 322)

19 Se refiere a la conferencia Hegel’s Philosophy of Spirit de Dewey que citamos mds abajo
(Dewey 1897, citado en Shook, 2010).



GERMAN ARROYO 63

El contexto en el cual debe darse esta articulacion entre individuo y comu-
nidad es el mundo ético, el conjunto de instituciones a las cuales el indivi-
duo debe ajustar su actividad para estar vinculado moralmente con los otros
miembros de la comunidad de una forma objetiva y concreta. A la hora de
tratar en Outlines la relacion entre la conciencia moral individual y las ins-
tituciones del mundo ético, luego de citar las Grundlinien®, Dewey (1891)
agrega en la nota al pie 2 de la pagina 357 que “no hace falta decir cudn gran-
demente [estd] en deuda con Hegel ... en todo el tema del ‘mundo ético’”.
Si bien no es posible extraer aqui todas las consecuencias de este reconoci-
miento, cabe sefialar que hay un aspecto de la Sittlichkeit hegeliana que guar-
da una asombrosa similitud con la concepcion deweyeana de la democracia
como forma de vida ética y social: la participacién activa de los individuos
en las instituciones del mundo ético. El modo de asociacién en una comuni-
dad democrdtica se caracteriza para Dewey, fundamentalmente, por el hecho
de que los individuos no son conminados a participar de las instituciones del
mundo ético, sino que dicha participacion parte de la iniciativa individual.
Sin instituciones no existe comunidad ética, pero sin iniciativa individual
dicha comunidad ética no es democrdtica (EW, 1, pp. 243-244). Ahora bien,
la Sittlichkeit hegeliana incluye, con otros términos, esos dos elementos, re-
sumidos por uno de los mayores intérpretes de la ética de Hegel, Allen Wood
(1990):

Hegel utiliza Sittlichkeit para significar dos cosas aparentemente distintas:
primero, se refiere a cierto tipo de orden social.... Asi, “vida ética” es el
nombre que Hegel da a un conjunto de instituciones. Segundo, sin embar-
go, el término se refiere también a cierta actitud o “disposicion subjetiva”
de parte de los individuos hacia su vida social ... una actitud de armoniosa
identificacién con sus instituciones?!. (p. 196)

A partir de esto, puede decirse que el uso que Honneth hace de Dewey al tra-
zar semejanzas y continuidades con Hegel respecto de la intersubjetividad,
la ausencia de barreras a la comunicacion y la eticidad entendida en términos

2 Dewey utiliza en este libro la versién de la obra Werke de Hegel, del afio 1887, editada
por Duncker und Humblot.

21 Esa similitud no se limita a los textos tempranos de Dewey. En su Ethics, un poco antes
del texto citado mads arriba, dice claramente que “desde el punto de vista ético ... no es
mucho decir que el ideal democrético plantea ... el gran problema: cémo armonizar el desa-
rrollo de cada individuo con el mantenimiento de un estado social en el que las actividades
de uno contribuyen al bien de todos los otros” (LW, 7, p. 349).



64 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

democraticos no solo es legitimo sino que le permite conservar la interrela-
cién que efectivamente existe entre estos tres elementos en la obra de Dewey.
Dicha interrelacién puede formularse de la siguiente manera: la intersubje-
tividad segtin la cual los seres humanos se constituyen en sus relaciones con
otros (EW, 3) requiere de la ausencia de barreras artificiales a la comunica-
cién para el aseguramiento tanto de la inteligencia social que guia la solucién
de problemas (LW, 2, pp. 371-372) como de la formacién de comunidades
morales a partir de valores comunes (LW, 13, p. 71). La democracia requiere
y a la vez garantiza la creacién y el mantenimiento de comunidades en las
que los individuos pueden realizarse a si mismos en relacién con otros bajo
el postulado de “que cada individuo pueda tener la oportunidad de libera-
cién, expresion, realizacion de sus capacidades distintivas, y que el resultado
promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7,
p- 350).

Ahora bien, hay varios inconvenientes en el uso que Honneth hace de Dewey.
En primer lugar, su referencia a una convergencia entre “la ausencia de barre-
ras a la comunicacién con la idea de Hegel de la historia como un progreso
en la conciencia de la libertad” (2017, p. 127), si bien es plausible, no cuenta
con elementos suficientes para ser afirmada de manera tan contundente. Al
afirmar esto, Honneth solamente menciona la conferencia de Dewey (1897,
citado en Honneth, 2017), Hegel’s Philosophy of Spirit, sin referirse a nin-
glin pasaje en particular. En segundo lugar, y relacionado con esto, Honneth
liga de manera muy estrecha el principio normativo de la libertad social que
reconstruye a partir de Hegel y el planteo de la democracia como forma de
vida en Dewey, siendo que este, si bien puso a la libertad en el centro de sus
preocupaciones sociales y politicas, nunca la establecié como el dnico valor
ético a partir del cual se forman las comunidades democraticas?. Asimismo,
y relacionado con el marco tedrico-sistematico tanto de El derecho de la
libertad como de La idea del socialismo, si bien Honneth no compromete
a Dewey con todas las premisas de su propio proyecto (reconoce el experi-
mentalisSmo como una garantia en contra del determinismo histérico), puede
decirse que, en general, la teleologia que implica su reconstruccién normati-
va es un marco poco apropiado para, y en cierto punto incompatible con, el

22 John Shook (2004) enfatiza que “la confianza de Dewey en la democracia deliberativa
ilimitada se basa en su confianza de que el razonamiento publico puede, con mejoras ne-
cesarias, ser capaz de evaluar racionalmente fodos [cursivas afiadidas] y cada uno de los
valores fundamentales [cursivas aiadidas]” (p. 34). Para profundizar en el pluralismo ético
de Dewey véase Fesmire (2017).



GERMAN ARROYO 65

énfasis en la contingencia como principio metafisico, ético y politico bdsico
de Dewey y del pragmatismo en general (Bernstein, 1989).

El proyecto de Joas, en este sentido, es mucho mds afin a la pluralidad va-
lorativa y al papel de la contingencia en la obra de Dewey. Como vimos,
Joas (2024) realiza una fuerte critica tanto al monismo valorativo de la idea
de libertad en la “tesis del hechizo”, como a la perspectiva teleoldgica de
Honneth. Esta perspectiva se sustenta, por supuesto, en la concepcion de la
historia de la libertad de Hegel, pero también en la teoria de la accién social
de Parsons (Honneth, 2014, p. 19), un elemento esencial del método de la re-
construccion normativa de Honneth. Aunque Joas no lo diga explicitamente
en El hechizo de la libertad, su critica a la teleologia de Honneth se basa, en
gran medida, en el papel de la contingencia en su propia teoria general de la
accion.

La teorfa de Parsons y las objeciones a ella son, justamente, el punto de par-
tida que toma Joas en La creatividad de la accion (1992a) para desarrollar su
propio modelo. No es este el lugar para reconstruir exhaustivamente aquellas
objeciones; sin embargo, es preciso tener en cuenta que el modo en que Joas
construye su teoria de la creatividad de la accidén (que se basa en aportes del
propio Dewey) consiste en reconstruir tres “suposiciones tcitas” que sostie-
ne, entre otros, un modelo como el de Parsons®. La primera de ellas es “el
cardcter teleoldgico de la accién humana” (p. 15), a la que Joas contrapone
una concepcién no teleoldgica de la intencionalidad de la accion®, a partir
de lo cual puede formarse un cuadro contingente del orden social. Ello es asi
porque para Joas, al igual que para Honneth, la teoria de la accién no se limi-
ta al andlisis microsocioldgico sino que tiene consecuencias mds generales
en el campo de la teoria socioldgica. “La consecuencia logica de este modelo
seria, para su autor, ‘una teoria del cambio social que se tome en serio, y de

2 Para Joas tanto la teoria de la accion racional, propia del utilitarismo, como la teoria nor-
mativa de la accién y de la sociedad de Parsons, suponen tacitamente que el ser humano: 1)
se orienta teleolégicamente en su accion, 2) controla su propio cuerpo y 3) es un individuo
auténomo. El desarrollo de estos supuestos y su critica se desarrollan extensamente en el
tercer capitulo de La creatividad de la accion.

2 Beytia (2012) resume del siguiente modo el planteo de Joas: “Tomando una postura onto-
l6gica y epistemoldgica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas incluye las
metas como posibilidades internas del proceso de accion, entendiendo la praxis como un
proceso intencional que es solo difusamente teleoldgico —permanentemente readecuado a
nuevos impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, por definicion,
auna corporalidad especifica” (p. 364). Para un andlisis exhaustivo de este rasgo de la teorfa
de la accién de Joas, véase Colapietro (2009).



66 STUDIA POLITICE Ne 65 otofio 2025

999

manera radical, la contingencia de los procesos sociohistoricos
2012, p. 364).

(Beytia,

Ahora bien, respecto del tratamiento particular de Dewey en el capitulo de
El hechizo de la libertad dedicado a €l, cabe decir lo siguiente. Como vimos,
Joas valora positivamente la intersubjetividad conmovedora y la comuni-
cacion sin barreras en el marco de una “comprension pormenorizada de la
religién”, pero rechaza la sustitucion de las religiones particulares por la de-
mocracia que pretende Dewey en A Common Faith. Esto por dos razones:
1) la investigacién empirica sobre los efectos perniciosos de la desinstitu-
cionalizacién de la religion en las democracias liberales, y 2) la falta de cri-
terios claros para determinar de qué manera los lazos democraticos pueden
proveer la cohesion é€tica y social que Dewey tanto busca. La primera razén
es un solido argumento empirico en contra de la desinstitucionalizacion®
de la religion como requisito para el fortalecimiento de una “fe comun en la
humanidad”. En cuanto al segundo punto, Joas especifica, como vimos, que
Dewey “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su
‘fe comin en la humanidad’ en un vacio universalismo de lo democratico,
cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (2024, p. 197). En la nota
al pie de este pasaje, sugiere que Dewey “choca en el campo de la teorfa de
la religién con postulados que €l mismo formula en su ética y su filosofia
politica” (p. 197).

Consideramos que este segundo punto de la argumentacion es bastante pro-
blematico, pues sugiere una distancia entre la idea de democracia planteada
por Dewey en A Common Faith 'y sus formulaciones en su ética y su filosofia
politica, distancia que no se corresponde con el hecho de que religion, éti-
ca y politica estdn intimamente ligadas en la obra de Dewey (Shook, 2010;
Rockefeller, 1991). Incluso si admitimos la vaguedad con la que se plantea el
ideal democratico en A Common Faith, eso no seria una propiedad exclusiva
de su filosofia de la religién. Dewey nunca fue demasiado preciso en cuanto
al tipo de asociaciones especificas que debe adoptar el ideal democrético
en términos sociales y politicos (Rondel, 2019, p. 96)*. Més bien, siempre

2 Respecto de este punto de su argumento, Joas (2024) se remite a los estudios sociolgicos
de Robert Bellah, a partir de los cuales se revela que la desinstitucionalizacién de la religion
conduce, mds que a una sacralizacion de la democracia, a una “subjetivacion de la religion”,
es decir, “una forma puramente personal de religion en la que cada creyente declara como
su propia variante de religion la mixtura idiosincratica de concepciones que realiza a partir
de diversas tradiciones” (p. 196).

26 Véase también Bernstein (2010, pp. 304-305) y Ryan (1995, p. 217).



GERMAN ARROYO 67

abogdé para que dichas asociaciones cumplieran con el postulado ético que
referimos arriba, lo que Robert Westbrook (1991) llama “la conjuncién [de]
la autorrealizacién y el bien social” (p. 541).

Asimismo, si se tiene en cuenta que Joas apela a otros textos como Expe-
rience and Nature para dar cuenta de la constitucion intersubjetiva del indi-
viduo y “el milagro” de la comunicacién sin barreras, no habria razén para
abandonar esta estrategia para especificar qué quiere decir esta abstracta fe
comin de la democracia. En este sentido, Joas podria haberse remitido a
Creative Democracy - The Task Before Us (1939)?7, donde Dewey habla de
la democracia en términos de “una forma personal de vida controlada no
s6lo por la fe en la naturaleza humana [cursivas afiadidas] en general sino
por la fe en la capacidad de los seres humanos para el juicio inteligente y la
accion [cursivas afiadidas], en las condiciones apropiadas” (LW, 14, p. 227).
Una de estas condiciones es el segundo elemento que Joas considera en su
recuperacién de Dewey, es decir, la ausencia de barreras a la comunicacion:
“Pues cualquier cosa que impida la libertad y la plenitud de la comunicacion
establece barreras [cursivas anadidas] que dividen a los seres humanos en
sectas y facciones antagdnicas, socavando asi la forma de vida democratica”
(LW, 14, pp. 227-228). De aqui, podriamos remitirnos a otros textos donde
Dewey especifica atin mds los factores que entorpecen la comunicacion y la
asociacion, como la critica a los medios de comunicacion en The Public and
Its Problems (1927,LW, 2), que incumplen su deber democratico de comuni-
car informacidn relevante para que las personas encuentren la solucién a sus
problemas comunes mediante la deliberacion y la accidon conjunta.

Parece ser que lo que Joas no puede aceptar no es tanto la abstraccién o va-
guedad en el planteo de Dewey —que no es una propiedad exclusiva de su
filosofia de la religién, y en todo caso es subsanable apelando a otros textos
de Dewey—, sino la secularizacion a la que conduce su filosofia de la reli-
gion: esto seria un rasgo hegeliano que Joas no puede admitir en su propio
proyecto. Apelando a la tipificacién que retoma Joas (2024) de las narrati-
vas acerca de la relacién entre cristianismo y libertad politica, el planteo de
Dewey se parece bastante a la variante optimista, que “se acerca al hege-
lianismo”, de la tesis de la mediacion. Segun esta, “incluso sin una imagen
teleologica [cursivas afiadidas] de la historia”, los procesos de secularizacién

*En la introduccién a la edicién de Yale University Press de A Common Faith, Thomas M.
Alexander (2013) se refiere también a este ensayo de Dewey para dar cuenta del significado
de lo “comun” en el titulo del libro.



68 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

son interpretados “como formas de realizacién posibles del cristianismo”,
siempre que “los contenidos doctrinales teolégicos” no contradigan al “ideal
democratico moderno” (pp. 159-160). En relacién con esto, Shook (2010)
afirma que, “asistido por su entendimiento de Hegel, Dewey sostuvo ... que
el destino propio del cristianismo era realizar su transformacién final en la
democracia liberal” (p. 31).

Aunque no pretendemos afirmarlo de manera definitiva, es muy probable que
Dewey sea mds hegeliano de lo que Joas piensa, incluso en el &mbito del pen-
samiento religioso, y esto es lo que podria explicar las tensiones existentes
en la recuperacion de su filosofia para su propio proyecto de una alternativa
a Hegel. Esta hipdtesis se refuerza si se tiene en cuenta una de las premisas
que Joas (2024) acepta en su reconstruccion de la cualidad religiosa de la
experiencia del planteo de Dewey, a saber: el rechazo del “dualismo entre lo
natural y lo sobrenatural” (p. 174). Si bien Joas sefiala correctamente que este
rechazo se basa en la centralidad que en este asunto tiene el conocimiento
cientifico para Dewey, a partir del cual las “pretensiones cognitivas de las
religiones” ofrecen una “imagen del mundo que se ha vuelto inverosimil”
(p- 192); no puede desestimarse la motivacion hegeliana de ese rechazo, ma-
nifestada por Dewey en el ya referido From Absolutism to Experimentalism
(1930), al decir que “la sintesis de Hegel entre sujeto y objeto, materia y
espiritu, lo divino y lo humano, no fue una mera férmula intelectual, operd
un inmenso alivio, una liberacion” (LW, 5, p. 153).

Esto se extiende también al dualismo entre lo ideal y lo real®®. En su confe-
rencia Hegel’s Philosophy of Spirit, Dewey (1897, citado en Shook, 2010)
valora positivamente que Hegel nunca sostenga en el plano ideal nada que
no tenga relacion con la realidad concreta: “Hegel fue un gran realista (ac-
tualist). Con esto quiero decir que tuvo el mayor respeto, tanto en su pensa-
miento como en su préctica, por lo que realmente equivalia o tenia éxito en
adquirir una forma exterior” (p. 97). Lo ideal y lo real se encuentran tanto
para Dewey como para Hegel en el mismo plano: en las relaciones entre el
ser humano y su entorno social y natural. La definicién de Dios que a Joas
le parece tan inaceptable es, en este sentido, una derivacién de este rechazo
del dualismo entre lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo ideal, que Dewey
comparte con Hegel. Shook (2010) sugiere, en este sentido que

% Como sefiala el propio Joas (2024), “en la creencia en lo sobrenatural [cursivas afiadidas]
Dewey ve resumido todo aquello que él combati6 a lo largo de su vida como separacion de
lo idea y lo real” (p. 193).



GERMAN ARROYO 69

la vision madura de Dewey sobre la religion es una prominente ilustracion
de la forma en que permanecié en deuda con Hegel a través de su extensa
carrera. Al colocar lo divino al interior de la relacion humano-naturaleza,
la teoria de lo divino de Dewey representa un desarrollo pragmatico de
la metafisica orgdnica de Hegel que habia buscado mds temprano en su
carrera. (p. 31)

Podria considerarse que la conclusion de Joas en su capitulo sobre Dewey es
la respuesta a una apremiante disyuntiva: o bien aceptar la interrelacion entre
intersubjetividad, experiencia comunicativa y democracia en la filosofia de
Dewey?, con la consecuencia de aceptar el paso de las religiones a la demo-
cracia liberal como garante de la cohesion ética y social; o bien conservar la
concepcion deweyeana de la dimension religiosa de la experiencia de la co-
municacion para la formacién de valores, y sus efectos en la formacion inter-
subjetiva del yo, pero desligando estos elementos de la idea de democracia.
En el primer caso, Joas estaria aceptando una consecuencia muy similar a la
sintesis hegeliana entre libertad politica y religién que combate a lo largo de
todo su libro. Su respuesta, que apunta en la segunda direccién, implicaria,
sin embargo, un cercenamiento débilmente justificado en el entramado de los
elementos que componen las ideas de Dewey sobre intersubjetividad, comu-
nicacién y democracia, y por lo tanto una distorsién en términos exegéticos
de su filosofia de la religion.

Consideraciones finales

En este trabajo se analizaron dos usos de Dewey en el marco de dos proyec-
tos con objetivos y premisas divergentes y, en ciertos aspectos, opuestas. En
términos de las premisas de su marco tedrico-metodolégico, el proyecto de
teoria de la justicia de Honneth resulta ser, respecto de los presupuestos prag-
matistas de Dewey, en particular, de su pluralidad valorativa y de su énfasis
en la contingencia de la accién y los procesos sociales, poco adecuado para
una reactualizacion de la ética y la filosofia social de Dewey. Sin embargo,
el tratamiento particular de dicha filosofia en vinculo con ciertas convergen-
cias y similitudes con Hegel, ofrece un cuadro coherente de tres elementos
interrelacionados: una concepcion intersubjetiva del ser humano, el requisito
de la ausencia de barreras a la comunicacion, y la idea de democracia como

¥ Interrelacion reconocida por el propio Joas (2024, pp. 189-190).



70 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

forma de vida, lo cual es una ventaja desde el punto de vista exegético de la
obra de Dewey.

En el caso de Joas, la critica del monismo valorativo de la libertad y la cen-
tralidad de la contingencia en su teoria de la accion y del cambio social ofre-
cen un marco mds affn al pragmatismo de Dewey. No obstante, al tratar su
filosofia de la religion en particular, se revelan, en la recuperacion de Joas,
algunas tensiones que ponen en riesgo la coherencia de los tres elementos
que mencionamos también respecto de Honneth. Separar la intersubjetividad
(conmovedora) y la experiencia formadora de valores de la comunicacién
sin barreras, por un lado, de la idea deweyeana de democracia, por el otro,
genera una ruptura problematica en la interrelacion de estos elementos que, a
nuestro parecer, solo puede explicarse a la luz del antihegelianismo de Joas.
A partir de la consideracion de algunos aspectos del “depdsito hegeliano”
en la filosofia de la religiéon de Dewey, es altamente probable que el filosofo
estadounidense no pertenezca, después de todo, a una tradicion alternativa a
Hegel como pretende Joas.

A pesar de que Honneth exagera ciertas convergencias sin contar con pruebas
suficientes para establecerlas, su consideracion del “depdsito hegeliano” en
la ética y la filosofia social de Dewey le permite ofrecer una imagen coheren-
te de los elementos con los que trabaja. Esto no quiere decir que la interrela-
cidén entre estos dependa de la influencia de Hegel en la obra de Dewey, pero
lo que no puede negarse es que la consideracion de aquel “depdsito” resulta
mads fructifera que el antihegelianismo de Joas en términos de la consistencia
interna de estos mismos elementos de la filosofia de Dewey. £

Referencias

Aboulafia, M., Bookman, M. O. y Kemp, C. (2002). Habermas and Pragmatism. Routle-
dge.

Apel, K.-O. (2016). Der Denkweg von Charles Sanders Peirce. Eine Einfiihrung in den
amerikanischen Pragmatismus. Suhrkamp.

Berlin, I. (1969). Four Essays on Liberty. Oxford University Press.

Bernstein, R. J. (1971). Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity.
University of Pennsylvania Press.

Bernstein, R. J. (1989). Pragmatism, Pluralism and the Healing of Wounds. Proceedings
and Addresses of the American Philosophical Association, 63(3), 5-18. https://doi.
org/10.2307/3130079


https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079

GERMAN ARROYO 71

Bernstein, R. J. (2010). Dewey’s Vision of Radical Democracy. En M. Cochran (Ed.), The
Cambridge Companion to Dewey (pp. 288-308). Cambridge University Press.

Beytia, P. (2012). Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas.
Andamios, Revista de Investigacion Social, 9(19), 361-389. https://doi.org/10.29092/
uacm.v9i19.402

Bockenforde, E.-W. (2004). Organ, Organismus, Organisation, politischer Korper. En O.
Brunner, W. Konze y R. Koselleck (Eds.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (vol. 4, pp. 519-622). Klett-Co-
tta.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of
Pragmatism and American Philosophy, I(1/2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Dalton, T. C. (2002). Becoming John Dewey: Dilemmas of a Philosopher and Naturalist.
Indiana University Press.

Dewey, J. (1972). The Early Works (1882-1898). 5 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1973). Lectures in China, 1919-1920. University Press of Hawaii.

Dewey, J. (1976). The Middle Works (1899-1927). 15 volumes (Ed. J. A. Boydston). Uni-
versity Press.

Dewey, J. (1981). The Later Works (1925-1952). 17 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1939). Biography of John Dewey. En P. A. Schilpp (Ed.), The Philosophy of
John Dewey (pp. 3-45). Open Court.

Dewey, J. (2010). Hegel’s Philosophy of Spirit: 1897, University of Chicago. En J. R.
Shook y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture
on Hegel (pp. 93-176). Fordham University Press.

Dewey, J. (introduccién de Alexander, T. M.). (2013). A Common Faith. Yale University
Press.

Fesmire, S. (2019). Beyond Moral Fundamentalism: Dewey’s Pragmatic Pluralism in Ethics
and Politics. En S. Fesmire (Ed.), The Oxford Handbook of Dewey (pp. 208-234).
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780190491192.013.38

Fonti, D. y Viale, C. (2023). Etica del discurso y pragmatismo deweyano: educacién en la
comunicacién democratica. Revista Etica y Discurso, 8. https://qellqasqa.com.ar/ojs/
index.php/eyd/article/view/654

Forstenzer, J. (2019). Deweyan Experimentalism and the Problem of Method in Political
Philosophy. Routledge.

Garrison, J. (2006). The “Permanent Deposit” of Hegelian Thought in Dewey’s Theory
of Inquiry. Educational Theory, 56(1), 1-37. https://doi.org/10.1111/j.1741-
5446.2006.00001 .x


https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x

72 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

Gehlen, A. (1997). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Quelle & Me-
yer. (Trabajo original publicado en 1962).

Good, J. A. (2006). A Search for Unity in Diversity: The «Permanent Hegelian Deposit» in
the Philosophy of John Dewey. Lexington Books.

Good, J. A. (2010). Rereading Dewey’s ““‘Permanent Hegelian Deposit™. En J. R. Shook y
J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on Hegel
(pp- 56-92). Fordham University Press.

Habermas, J. (2019). Theorie des kommunikativen Handelns: Band 1: Handlungsrationa-
litdt und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp. (Trabajo original publicado
en 1981).

Halbig, C. (2018). Hegel, Honneth und das Primat der Freiheit. Kritische Uberlegungen.
En M. Schlette (Ed.), Ist Selbstverwirklichung institutionalisierbar? Axel Honneths
Freiheitstheorie in der Diskussion (pp. 53-72). Campus-Verlag.

Hegel, G. W. F. (1887). Werke. Vols. 1-18 (Ed. P. Marheineke). Duncker und Humblot.

Hegel, G. W. F. (2021). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Sta-
atswissenschaft im Grundrisse: Mit Hegels eigenhdndigen Notizen und den miindli-
chen Zusdtzen. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 1832-1845).

Hegel, G. W. F. (2023). Phdnomenologie des Geistes. Suhrkamp. (Trabajo original publica-
do en 1807).Honneth, A. (1998a). Between Proceduralism and Teleology: An Unresol-
ved Conflict in Dewey’s Moral Theory. Transactions of the Charles S. Peirce Society,
34(3), 689-711. https://www jstor.org/stable/40320718

Honneth, A. (1998b). Democracy as Reflexive Cooperation: John Dewey and the Theory
of Democracy Today. Political Theory, 26(6), 763-783. https://www.jstor.org/sta-
ble/191992

Honneth, A. (2001). The Logic of Fanaticism: Dewey’s Archaeology of the German Men-
tality. En W. Rehg y J. Bohman (Eds.), Pluralism and the Pragmatic Turn. The Trans-
formation of Critical Theory. The MIT Press.

Honneth, A. (2011). Das Recht der Freiheit: Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit.
Suhrkamp.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad: Esbozo de una eticidad democrdtica. Katz.

Honneth, A. (2015a). Rejoinder. Critical Horizons, 16(2),204-226. https://doi.org/10.1179
/1440991715Z7.00000000048

Honneth, A. (2015b). Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. Suhrkamp.
(Trabajo original publicado en 2005).Honneth, A. (2017). La idea del socialismo. Una
tentativa de actualizacion. Katz.

Honneth, A. (2021). Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer. Suhr-
kamp. (Trabajo original publicado en 1992). Honneth, A. y Joas, H. (1980). Soziales
Handeln und menschliche Natur: Anthropologische Grundlagen der Sozialwissens-
chaften. Campus- Verlag.


https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048

GERMAN ARROYO 73

Joas, H. (1992a). Die Kreativitiit des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1992b). Pragmatismus
und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp. Joas, H. (1997). G. H. Mead: A contemporary
re-examination of his thought. MIT Press. (Trabajo original publicado en 1985).

Joas, H. (1999). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en
1997).

Joas, H. (2000). The genesis of values. University of Chicago Press.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit: Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad: La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche (Trad. C. M. Viale, D. O. Fonti y M. Breuer). Sal Terrae.

Johnston, S. (2010). Dewey’s ‘Naturalized Hegelianism’ in Operation: Experimental In-
quiry as Self-Consciousness. Transactions of the Charles S. Peirce Society,46(3),453-
476. https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3 453

Luhmann, N. (1973). Zweckbegriff und Systemrationalitiit: Uber die Funktion von Zwecken
in sozialen Systemen. Suhrkamp.

Pappas, G. F. (2012). What would John Dewey say about Deliberative Democracy and
Democratic Experimentalism? Contemporary Pragmatism, 9(2), 57-74. https://doi.
org/10.1163/18758185-90000230

Parsons, T. (1966). Societies; Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice-Hall.

Rockefeller, S. C. (1991). John Dewey: Religious Faith and Democratic Humanism. Co-
lumbia University Press.

Rockmore, T. (2008). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press.
https://doi.org/10.12987/9780300129588

Rondel, D. (2018). Pragmatist Egalitarianism. Oxford University Press.
Ryan, A. (1995). John Dewey and the High Tide of American Liberalism. W.W. Norton.

Saharrea, J., Campeotto, F. y Viale, C. M. (2022). Democracy as Experimenta-
lism and Experimentalism as Anti-Dogmatism: John Dewey and the Theory of
Education today. Cognitio: Revista de Filosofia, 23(1), e58434. https://doi.or-
2/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434

Sarkeld, A. (2013). Ein Drama in drei Akten. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 61(5-6),
681-696. https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681

Savage, D. M. (2002). John Dewey'’s Liberalism: Individual, Community, and Self-Develo-
pment. Southern Illinois University Press.

Schaub, J. (2015). Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative
Reconstruction as Method of Critical Theory. Critical Horizons, 16(2), 107-130. ht-
tps://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043

Selk, V.y Jorke, D. (2020). Back to the Future! Habermas and Dewey on Democracy in Ca-
pitalist Times. Constellations, 27(1), 36-49. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423


https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423

74 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

Shook, J. R. (2000). Dewey’s Empirical Theory of Knowledge and Reality. Vanderbilt Uni-
versity Press.

Shook, J. R. (2004). Deliberative Democracy and Moral Pluralism: Dewey vs. Rawls and
Habermas. En J. Ryder y K. Wilkoszewska (Eds.), Deconstruction and Reconstruc-
tion: The Central European Pragmatist Forum, Volume Two (pp. 31-41). BRILL.

Shook, J.R. (2010). Dewey’s Naturalized Philosophy of Spirit and Religion. En J. R. Shook
y J. A. Good (Eds.), John Dewey'’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on He-
gel. Fordham University Press.

Westbrook R. (1991). John Dewey and American Democracy. Cornell University Press.
Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge University Press.



Genealogia hermenéutica de la
secularizacion. Critica de Joas a
las racionalizaciones de Weber y
Habermas

Hermeneutical Genealogy of
Secularization. Joas ‘Critique of
the Rationalizations of Weber and
Habermas

Jesuis Conill”

Resumen

Este texto aborda la cuestién de la secularizaciéon como rasgo constitutivo
de la modernidad. A partir de la reconstruccion de la critica de Hans Joas
a las racionalizaciones de Weber y Habermas, se expone la propuesta del
propio Joas en torno a la nocién de “sacralizaciéon”, que se considera ade-
cuada para una mejor integracion, comprension y explicacion dindmica de
los fenémenos de la modernidad en torno a lo religioso, el sentido y la

* Universidad de Valencia, Espafa. Correo electronico: Jesus.Conill@uv.es | Cédigo ORCID
https://orcid.org/0000-0003-2091-4785. Este estudio se inserta en el Proyecto de Investiga-
cién Cientifica y Desarrollo Tecnolégico PID2022-1390000B-C21, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033 y del “Programa Prometeo 2022 para grupos de investigacion
de excelencia, CIPROM/2021/072” de la Generalidad Valenciana.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.04

STUDIA POLITICAE £ Numero 65 otofio 2025 pag. 75-98
Recibido: 30/09/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




76 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

creencia. Se reconstruye a continuacion el vinculo estructural entre la sacra-
lizacién en la version joasiana —asi como sus antecedentes sociolégicos y
filos6ficos— y la formacién de ideales. Sin embargo, y a partir del analisis
de recursos compartidos por el pragmatismo y la hermenéutica, se mues-
tra como subsiste en Joas una carencia que la propia hermenéutica puede
subsanar. El recurso joasiano aplicado a la sociologia y a la historia para
identificar empiricamente la formacién de ideales universalistas en las so-
ciedades, como modo de admitir la critica de Nietzsche y asumirlo en clave
de una genealogia que también puede ser afirmativa al mostrar configura-
ciones histéricas positivas, debe ser complementado por una hermenéutica
que incorpore las valoraciones e intenciones de las diversas configuraciones
y evalde las posibilidades y limites en ellas.

Palabras clave: secularizacion - sacralizacion - formacion de ideales - ge-
nealogia afirmativa - hermenéutica

Abstract

This text addresses the issue of secularization as a constitutive feature of
modernity. Starting from the reconstruction of Hans Joas’s critique of We-
ber’s and Habermas’s rationalizations, it presents Joas’ concept of “sacra-
lization”, as a notion that is capable of a better integration, understanding
and dynamic explanation of the phenomena of modernity regarding reli-
gion, meaning and belief. Afterward the essay reconstructs the structural
connection between sacralization in the Joasian version —as well as its
sociological and philosophical antecedents— and the formation of ideals.
However, starting with an analysis of shared resources in pragmatism and
hermeneutics, it argues that in Joas remains a deficiency that hermeneutics
may fill. The Joasian appeal to sociology and history, in order to empiri-
cally identify the formation of universalist ideals in societies, as a way of
admitting Nietzsche’s critique and assuming it with an affirmative genea-
logy showing positive historical configurations, must be complemented by
a hermeneutics that incorporates the assessment and intentions of diverse
historical configurations and evaluates their possibilities and limits.

Keywords: secularization - sacralization - formation of ideals - affirmative
genealogy - hermeneutics

Introduccién: ;la secularizacion como fenémeno moderno?

0 mads habitual ha sido —y contintia siendo— pensar que la moder-
nidad ha impuesto una mentalidad en la que la ciencia se convierte
en el ideal cultural de una sociedad civilizada. En su nueva versién
actualizada, esta visién se completa con la impronta de la tecnologizacién y



JESUS CONILL 77

la economizacion de la sociedad. Uno de los resultados de esta constelacion
contempordnea bajo el sindrome de modernidades y posmodernidades seria
el fenomeno de la secularizacion.

Ahora bien, lo que se ha denominado “secularizacién” —y que se ha ins-
taurado para muchos como un “paradigma” para comprender y explicar la
realidad social — estd siendo revisado debido a la complejidad del concepto
y a su posible debilidad explicativa, segin las nuevas tendencias filoséficas,
socioldgicas y teoldgicas, entre las que destaca de modo especial la obra de
Hans Joas (Fonti, 2023; Viale et al., 2024).

Entonces, ;qué significa en concreto “secularizacién”? Ciertamente, no es un
concepto univoco. En principio, habria que percatarse de que el concepto de
secularizacion tiene diversos significados. Al parecer, se origina en el dmbito
del derecho candnico (paso al estado secular de quien habia recibido alguna
ordenacion religiosa), pero en el uso habitual se refiere a un proceso histdrico
de la sociedad moderna y contemporénea, en el que se producen diversos di-
namismos que seria pertinente diferenciar: 1) la expropiacion de propiedades
de la Iglesia; 2) el distanciamiento entre la religién y la sociedad moderna,
que cabe entender como un proceso de diferenciacion social, propio de la
modernidad; 3) la decadencia de la religion, su progresivo declive y pérdida
de influencia social, e incluso su desaparicion en un lapso indeterminado
de tiempo; 4) la creciente privatizacion, por cuya via puede llegarse a la
secularizacion de la conciencia, con la que no solo la sociedad funciona por
completo al margen de la religién, sino que esta se revela como inoperante e
insignificante, incluso para la vida cotidiana de las personas.

Esta teoria de la secularizacién, canonizada por el entramado conceptual de
Max Weber alrededor de la nocién de “desencantamiento” (Entzauberung),
se ha convertido para muchos en el paradigma interpretativo de la realidad
social y personal. Sin embargo, en los tltimos tiempos, ha surgido un buen
nimero de estudios en sociologia y filosofia de la religiéon que ha puesto en
cuestion este paradigma de las ciencias sociales e incluso se han empezado
a proponer importantes alternativas, como el nuevo paradigma de la “post-
secularidad” en el caso de Habermas (2005, 2019) y la potente propuesta de
“sociologia historica” de las “sacralizaciones” por parte de Joas (2023), que
conviene tener en cuenta para, al menos, repensar el diverso sentido de la
secularizacién en el mundo actual.

Aunque la mayoria de los estudios sobre la secularizacion pertenece a las cien-
cias sociales, también han aparecido novedades desde el &mbito filoséfico; por



78 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

ejemplo, cabe destacar el lugar significativo —con la virtualidad de aglutinar
diversas tradiciones— que ocupa el pensamiento hermenéutico de Gianni Va-
ttimo (Alepuz Cintas, 2024). No obstante, aqui nos proponemos destacar y
abordar una importante propuesta que intenta rectificar la teoria estandarizada
de la secularizacion, mediante una sociologia histdérica que incorpora una pe-
culiar “genealogia afirmativa” en la obra de Hans Joas (2023,2024).

Entre las genealogias de la cultura que se han desarrollado en la filosoffa con-
tempordnea se destaca, ademds de la version nietzscheana, la reconstruccion
genealdgica de la razén comunicativa en la tdltima obra de Jiirgen Habermas
(2019), en la que se prosigue y confirma lo que mostraba su teoria de la accién
comunicativa: que el concepto de racionalidad comunicativa se alimenta de
fuentes religiosas y es resultado de un proceso de racionalizacién seculariza-
dora (Conill, 1996, 2021).

Habermas comienza su genealogia del pensamiento situando el origen de
la filosofia, es decir, de la razon en su version filosofica, en el ambito de las
imdgenes religiosas y metafisicas del mundo, dentro de la era axial. Se sirve
del discurso sobre fe y saber a modo de hilo conductor para mostrar que la
filosoffa se ha apropiado de contenidos esenciales de las tradiciones religio-
sas y se ha convertido en un saber argumentativo. Como fildsofo, dice estar
interesado en ratificar lo que la filosofia ha aprendido de ese discurso sobre fe
y saber mediante una “6smosis semdntica” (2019, I, p. 15) entre fe cristiana y
pensamiento secular, lo que ha dado como resultado la transferencia de con-
tenidos semdnticos de origen biblico a conceptos filoséficos fundamentales
del pensamiento contemporaneo.

En la convivencia social, lo que propone esta racionalizacién comunicativa
es reconocerse mutuamente como personas y ejercitarse en un aprendizaje
reciproco. Este proceso de aprendizaje conlleva modernizar la conciencia reli-
giosa y delimitar adecuadamente la comprension secular de la razén humana,
diferencidndola de su radicalizacién secularista. Un propdsito que solo es po-
sible si se desarrollan una “fe” y una “razén” autocriticas, dispuestas a apren-
der reciprocamente, en vez de enrocarse en una presunta autosuficiencia.

No obstante, desde el punto de vista de Joas (2023), la propuesta de Habermas
sigue sometida al canon weberiano de la racionalizacién y secularizacion que
impone la modernizacién y sus procesos de diferenciacién social. Por tanto,
Joas presenta una critica de tal actitud de dependencia de Habermas con rela-
cion a Weber, ademds de una critica especifica de algunos aspectos de la teoria
de la accién comunicativa como instancia secularizadora de la religion.



JESUS CONILL 79

1. Critica de Joas a las racionalizaciones secularizadoras de Weber y
Habermas

La pretension de Joas (2023) es ofrecer una doble alternativa: por una parte,
quiere contribuir al desarrollo de una respuesta a la critica naturalista de la
religiéon que instaur6 en su momento Hume; y, por otra, pretende ofrecer
también una alternativa a la influyente narrativa weberiana del “desencanta-
miento” (Entzauberung) del mundo.

En el primer caso, Joas prolonga la innovacion metodolégica de un nuevo
enfoque critico a través de una “hermenéutica histérica” de la religién, com-
plementada con una genealogia “afirmativa”, a diferencia de las que Joas
considera “destructivas” por parte de Nietzsche y Foucault. En este nuevo
marco, Joas (2023) piensa que incluso es posible establecer una fecunda re-
lacién entre las ciencias empiricas y la pretensién de validez del discurso
religioso, a la que “no se puede renunciar” (p. 63). Se trata de una perspectiva
que parte del andlisis de la experiencia religiosa y busca una interpretacién
adecuada a través de los aportes de la psicologia, la sociologia y la semidtica.
Este “giro hacia la experiencia” (2023, p. 119) —que conducird asimismo,
en el ambito que nos ocupa, al “giro hacia el rito” — estuvo abonado por la
psicologia de William James, la sociologia de Emile Durkheim, la semidtica
de Charles Sanders Peirce y la hermenéutica de Josiah Royce, proseguidas
también por Karl-Otto Apel y Jiirgen Habermas. En definitiva, el anélisis de
la experiencia mediada por los signos descubre, en el trasfondo vital de la
religién, una universal “voluntad de interpretar”, que bien podria haberse co-
nectado con otro modo de entender la genealogia hermenéutica de Nietzsche
(Conill, 2021).

En el segundo caso, Joas propone una alternativa al relato del desencanta-
miento, porque en €l se sustenta el entramado conceptual —tan generalmente
asumido en las ciencias sociales— de modernizacion, diferenciacion funcio-
nal, racionalizacién y secularizacidn, con el cual se han intentado explicar los
procesos historicos de las sociedades occidentales modernas. La propuesta
de Joas (2023) se enfrenta, pues, no solo a la critica naturalista de la religion
(al estilo humeano), sino también a la influyente “narrativa” socioldgica de
la religion que elaboré Max Weber, por considerarla “profundamente proble-
madtica” (p. 209).

La sugerente propuesta de Joas empieza situando su enfoque en el marco
de las concepciones que se han dado en la historia de las religiones. El
paso decisivo para comprender la religion consistié en desplazar la atencién



80 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

desde las “creencias” a las “précticas rituales”, siguiendo los trabajos de
Fustel de Coulanges y Emile Durkheim, que lo condujeron a centrarse en
el estudio de lo “sagrado” diferencidndolo de lo “religioso” (Bellah, 2017;
Durkheim, 2012; Joas, 2023, p. 485). Una distincién conceptual que con-
vendria precisar en su momento, confrontdndola con la peculiar nocién de
“religaciéon” en la obra de Xavier Zubiri (1987; 2012), trabajada también
por Gracia (1986).

En esta linea de investigacion, el rito se convierte en “la fuente de lo sagra-
do” y lo sagrado “sélo puede formarse en las practicas colectivas” (2023, p.
122). En esta experiencia ritual, los “participantes” adquieren una impor-
tante significacion, por cuanto introducen una perspectiva diferente a la de
la objetivacion, propia de la vision naturalista de la religién, como también
destacard el estudio habermasiano (Habermas, 2019). El enfoque objetiva-
dor de un denominado naturalismo metodoldgico se ha convertido en una
caracteristica de las ciencias, invadiendo contradictoriamente las ciencias
sociales, puesto que estas han de prestar atencién a fendmenos especifi-
camente humanos para los que no son adecuados —ni suficientes— los
conceptos empleados para explicar los fenémenos de la naturaleza (Ortega
y Gasset, 2006a). En este sentido, la naturalizacién es una interpretacion
filoséfica, no una caracteristica propia de las ciencias sociales y culturales
(Conill, 2019).

Los participantes en las précticas rituales colectivas atribuyen su peculiar
experiencia de autosuperacién a fuerzas anteriores a ellos mismos y sien-
ten un apego afectivo hacia estas practicas. Joas sefiala que, para Durkheim,
“este acto de atribucion es la fuente de la «sacralidad»” (Durkheim, 2013,
pp- 263 y 264, citado en Joas, 2023, pp. 123-124). Aqui, Durkheim destaca
el vinculo de dependencia que tienen los humanos entre si, la necesidad de
reconocimiento de los que se consideran semejantes, la necesidad de sentir
su “simpatia, estima y afecto” para vivir y convivir (p.264).

En este punto se encuentra precisamente uno de los aportes mas importantes
de Durkheim al estudio de Joas: el descubrimiento de un “hecho antropolé-
gico, dado con la naturaleza humana” (2023, p. 125), que consiste en la co-
nexién entre el surgimiento de la “sacralidad” y de los “ideales” (o valores)
a partir de la experiencia del rito y las motivaciones de la vida cotidiana,
también en las condiciones de la época moderna. Pues es constatable que
siguen surgiendo “nuevos dioses”, nuevas sacralizaciones e ideales seculares
en la época moderna y contempordnea (Durkheim, 1975, p. 58; Joas, 2023,
p. 125; Terrier, 2012).



JESUS CONILL 81

Considero que esta cuestién de la génesis de nuevos dioses, de nuevas sa-
cralizaciones e ideales seculares es crucial, pero mereceria un tratamiento en
conexion con Nietzsche y con Habermas (Conill, 2021). En Nietzsche (2006)
encontramos agudas reflexiones criticas sobre la persistencia de las “sombras
de Dios” a través de algunas ideas modernas como las de progreso, demo-
cracia o igualdad de derechos, por la necesidad instintiva de seguir creando
“dioses” (p. 699); y en la genealogia de Habermas (2019) se conecta la emer-
gencia de lo ideal con la experiencia de lo sagrado que se vive en los ritos,
siguiendo también en gran medida al propio Durkheim y por tanto situando
lo ideal en intrinseca relacién con lo real.

El estudio de Joas (2023) refuerza la importancia de este proceso historico
persistente de las sacralizaciones, no solo religiosas sino también seculares,
y la formacién de ideales para contrarrestar, como veremos mds tarde, la
tesis unilateral de la secularizacién moderna. Joas recurre a un cldsico como
Durkheim para elucidar, desde las ciencias sociales, la génesis de los ideales,
descubriendo que no se trata simplemente de explicar con ello la cohesién
social, sino de constatar la emergencia de una vinculacién comin con los
ideales. El hecho de entender la religion como un fenémeno social no con-
duce necesariamente a reducirla a meros elementos materiales —del tipo que
sean— o a puras ilusiones, sino que es posible comprender los ideales como
un componente ineludible de la configuracién de la vida social, en la medida
en que lo ideal es constitutivo de lo real: “La sociedad ideal no estd fuera de
la sociedad real, sino que forma parte de ella”; por tanto, “no puede pertene-
cerse a una sin pertenecer a la otra” (Durkheim, 2013, p. 468).

Esta intrinseca vinculacion entre lo real y lo ideal muestra el potencial trans-
formador que surge cuando se atiende al sentido de los ideales, pero también
el peligro que conlleva la conexion originaria que existe entre las sacraliza-
ciones y la génesis de los ideales. Por este motivo resulta tan relevante el
estudio de Joas sobre la conexién entre los procesos religiosos y seculares de
sacralizacion y la formacién de ideales. La dualidad en los humanos entre lo
ideal y lo real constituye una de las caracteristicas de la vida humana que se
descubre al hilo del estudio del surgimiento y de los dinamismos de la expe-
riencia religiosa y de lo sagrado. Sin embargo, lo decisivo en el paso hacia las
précticas rituales no radica en que estas sean colectivas, sino en la vivencia
de experiencias de autotrascendencia que una adecuada fenomenologia her-
menéutica deberia asumir como tarea.

Ademads de la dualidad entre lo real y lo ideal, que serd asimismo una de las
tensiones a las que remitird el estudio weberiano sobre las esferas de valor y



82 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

las racionalizaciones especificas (Durkheim, 1975, p. 26; Joas, 2023, p. 416-
417), Durkheim (1969) defiende que la funcion principal de la religion radica
en su “fuerza [vertu] dinamogénica”, que consiste en otorgar al individuo
“las fuerzas que le permiten rebasarse, elevarse por encima de su naturaleza
y dominarla” (p. 706). Es interesante recordar que William James (1986)
utiliza el término “vivencia dinamogénica” en su andlisis de la experiencia
religiosa, porque con él se destaca la dimensioén dindmica de lo religioso, de
lo sagrado y de la formacidn de ideales. Este dinamismo de la experiencia en
la accién de las précticas rituales nos sitia mds alld de la ilustracién raciona-
lista en favor de una hermenéutica de la accion, de la que fue pionero Fustel
de Coulanges y por la que se orientd la sociologia de Durkheim, prestando
especial atencion a la experiencia vivida en los ritos, de cuya interpretacion
se han encargado los mitos, como bien expuso Ernst Cassirer (1965, 1971).
A mi juicio, de un modo complementario y enriquecedor de la perspecti-
va hermenéutica sociohistdrica, el dinamismo de la experiencia religiosa ha
sido analizado también en la noologia zubiriana, donde se destaca su caracter
“noérgico” (Zubiri, 1980), es decir, el poder de lo real que se actualiza en la
inteleccidn sentiente de la “religacion”.

Lo que ocurre es que Durkheim (2013) reduce las experiencias de autotras-
cendencia al éxtasis colectivo y las fuerzas colectivas que lo producen, con
lo cual quedan sin explicar adecuadamente las experiencias individuales de
inspiracién religiosa, pues gran parte de la experiencia de lo sagrado es in-
dividual y un amplio sector de lo colectivo es profano; por tanto, no son
equiparables la vida religiosa y la vida social. Creo que algo parecido le
ocurre a Habermas por su tendencia a colectivizar socialmente el fenémeno
religioso y regirse por la concepcion durkheimiana de los ritos. Sin embargo,
aqui lo mds importante es que la concepcion del rito de Durkheim contribuyd
a cambiar el paradigma desde el modelo de la accién “teleoldgica” al de la
“accion comunicativa”, desarrollado por Apel y Habermas. Pues los ritos
no pueden comprenderse ateniéndose a patrones utilitaristas, ni tampoco a
cualquier otra forma de la racionalidad instrumental o estratégica de medios
y fines. Desde luego, es innegable que la experiencia de los ritos de interac-
cidn cotidiana, con sus valores, interpretaciones y emociones, persiste hasta
la actualidad a través del hecho de la formacién de ideales.

No obstante, en este punto, Joas (2023) presenta una acertada critica de la
version habermasiana del modelo de la accién comunicativa (pp. 162-166),
porque la comunicacién humana no se reduce a lo que permite expresarse a
través del discurso racional-argumentativo, ni la racionalizacién de la expe-



JESUS CONILL 83

riencia en la accidn ritual ha de comprenderse como un elemento del proceso
de secularizacién, como sucede en Habermas en su féormula de la “lingtiisti-
zacion de lo sagrado” (Habermas, 1981, 2019). Con esta férmula se refiere a
la transferencia de las funciones de integracion social del rito al lenguaje y a
las pretensiones intersubjetivas de validez insitas en él.

Al parecer, en la posicion de Habermas desaparece la significacién espe-
cifica de las experiencias de sacralidad, de tal manera que se trata de la
sustitucion del rito y la sacralidad por el debate y la justificacion racional
a través de la citada lingiiistizacién de lo sagrado. Segtin Joas, “incluso en
sus obras mds recientes”, Habermas solo atribuye un papel secundario a lo
sagrado y al rito, a lo que denomina “complejo sacro” de ritos y mitos, y
al que califica de “arcaico” (Habermas, 2012, citado en Joas, 2023, p. 163
; una “experiencia arcaica”, que puede conservarse en las practicas rituales
donde se vive la “dependencia del poderoso colectivo”, aunque transforma-
da y cerrada para los “no creyentes de la modernidad”, segtin los términos
secularizadores en los que queda la concepcion habermasiana del rito, to-
mada de Durkheim.

Ante esta deriva secularizadora de lo que significan el rito y la sacralidad,
Joas propone una revision de la teoria de la acciéon y no conformarse con
la férmula reductora de la “lingiiistizaciéon” de lo sagrado, no solo por el
posible papel impulsor del rito en la aparicion del lenguaje (Bellah, 2017),
sino sobre todo ante la persistencia del rito y de los procesos de sacralizacién
en la vida moderna y contemporanea. La propuesta de una concepcién mas
adecuada de la accion y de la experiencia humanas, por parte de Joas, servird
para comprobar si es posible aceptar sin mas que el rito sea algo arcaico,
propio de un estadio superado en la evolucién hacia el discurso racional, o
si mds bien existen otras formas de accion y comunicacién humanas, como
el juego y el rito (Joas, 2013), donde se vive la creatividad y tiene su raiz la
formacion de ideales.

2. Nueva teoria de la accion que incorpora la sacralizacién y la forma-
cion de ideales

Veamos, entonces, la concepcion de la accién y de la experiencia que estd en
la base de la innovadora teoria de la sacralizacién que propone Joas (2023,
pp- 429-432), y con la que se enfrenta a la narrativa secularizadora del des-
encantamiento.



84 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Un efecto de la ciencia moderna en el proceso de desencantamiento consiste
en proporcionar una imagen del mundo como mecanismo causal en la que
las categorias morales se quedan fuera y se hacen ininteligibles. Emerge,
entonces, un pensamiento dualista o al menos una fuerte tensién entre el
conocimiento racional empirico del mundo como mecanismo causal y la ac-
cién humana con sentido ético, a partir de la propia experiencia de la libertad
moral. Se impone la necesidad de reflexionar sobre el concepto de accién
humana y sobre si el conocimiento del mundo cultural ha de estar sometido
también, como el natural, a la “objetividad” de las relaciones causales, o bien
es necesario abrirse a otros fenémenos propios de la subjetividad humana
y del sentido ético de la vida. Como consecuencia derivada de esta nueva
imagen moderna del mundo —mediante la creciente racionalizacion y el des-
encantamiento— se produce no solo una tensién entre ciencia y ética, sino
también un conflicto entre ciencia y religion (Weber, 1983,1996).

Lo decisivo serd saber si el presunto “destino de nuestro tiempo, racionaliza-
do ...y, sobre todo, desencantador del mundo” (Weber, 1996, p. 229), exclu-
ye o hace practicamente imposible la dindmica de la formacién de ideales. Y
esto se juega, en ultimo término, en la concepcién que se tenga de la accién
humana.

La sociologia histdrica de cardcter genealdgico remite principalmente a una
teoria de la accién que rebasa los estrechos modelos de la accion racional y
que incorpora la dindmica de las continuas sacralizaciones y el hecho de la
formacion de ideales (Joas, 2011); por tanto, en vez de situarse en la perspec-
tiva unilateral de la secularizacidn, analiza la interaccién de sacralizaciones
y desacralizaciones, asi como el posible “aprendizaje” que se genera a través
de la historia. Mientras que en la perspectiva habermasiana este aprendizaje
se produce principalmente a través de una racionalizacién, capaz de traducir
contenidos religiosos en formas asumibles por la razén secular gracias a una
especie de interaccidén por “Osmosis semdntica” de los conceptos entre el
saber y la fe (Habermas, 2019), entendemos que, en la perspectiva de Joas,
se rebasa el marco de la racionalizacion discursivo-argumentativa de los par-
ticipantes en un didlogo. Asi, se pretende llegar a las raices experienciales y
valorativas de la vida religiosa de los creyentes, a sus vivencias como parti-
cipantes en la comunidad de fe, que alimentan experiencialmente la interac-
cién cognitiva con los no creyentes en el espacio ptblico.

En lo que podria caracterizarse como su hermenéutica antropoldgica, Joas
(2023) encuentra el hecho innegable de la formacién de ideales como “fun-
damento incontrovertido para una comprension adecuada de la religién” (p.



JESUS CONILL 85

425). Lo que sefiala Joas, remitiendo al estudio de la era axial, es que la in-
tensificacion de la reflexividad en la que algo es concebido como “sagrado”
lleva —mads alld del nivel de la sacralizacion prerreflexiva— a “ideales” que
se elevan por encima de toda realidad terrena y se convierten en criterio nor-
mativo. De este modo, se revela el hecho de que los humanos se abren a una
idea de “trascendencia” que rebasa toda sacralidad intramundana (p. 426).

El punto de partida aqui es, pues, “el hecho de la sacralizacién o de la for-
macién de ideales”. Pero a continuacion, es necesario preguntar por las con-
diciones de posibilidad de tal hecho, un planteamiento en el que convergen
el método transcendental, el pragmatismo, el historicismo y —a mi juicio—
también la hermenéutica (Apel, 1985; Gadamer, 1977). El primer paso que se
debe dar para esbozar la teoria de la sacralizacién que propone Joas consiste
en una teoria de la accién humana y de la experiencia que se vive en ella. Joas
recurre al pragmatismo, inicialmente de Mead y luego al de Peirce, Dewey y
James, y caracteriza su aportacién como “la creatividad de la accion” propia
de toda accion humana (Joas, 2013). En esta concepcidn pragmatista de la
accion se abandona o desplaza el esquema de medios y fines, para abrirse a
la consideracién de otras formas de accién que han sido marginadas, como
el juego y el rito.

El juego adquiere una especial relevancia en este contexto del pragmatismo
(Dewey y Mead), porque escenifica la biisqueda de la solucién creativa de
los problemas y fomenta la capacidad de los humanos de interactuar lidica
y experimentalmente con el mundo. En el juego se experimenta la vivencia
de un sentido intrinseco que resulta satisfactorio en si mismo. El estudio del
fenémeno del juego ha ocupado un lugar destacado también en otros cldsi-
cos como Ortega y Gasset (2004, 2006a, 2006b, 2007), Huizinga (1998),
Wittgenstein (1988), y la hermenéutica, por ejemplo, de Gadamer (1977),
asi como en sus correspondientes precedentes, y ha adquirido renovada rele-
vancia en el actual desarrollo de la filosofia del deporte y del “jugar a juegos”
(Lépez Frias, 2020, 2024; Suits, 2024).

Por su afinidad con el juego como modo de accién humana, se tendria que
investigar también el “juego sagrado”, al menos desde la era axial hasta la ac-
tualidad. En este punto resulta relevante el tratamiento del tema que presenta
Huizinga en su ya cldsico libro Homo ludens, como muestra el siguiente
texto que luego seria citado por el propio Joas:

Los que participan en el culto estdn convencidos de que la accién realiza
una salvacién y procuran un orden de las cosas que es superior al orden



86 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

corriente en que viven. Sin embargo, la realizacién mediante representa-
cion lleva también, en todos sus aspectos, los caracteres formales del jue-
g0. Se «juega», se lleva a cabo la representacion, dentro de un campo de
juego propio, efectivamente delimitado como fiesta, es decir, con alegria y
libertad. Para ello se ha creado un mundo de temporada. Su efecto no cesa
con el término del juego, sino que su esplendor ilumina el mundo de todos
los dias y proporciona al grupo que ha celebrado la fiesta, seguridad, orden
y bienestar, hasta que vuelve de nuevo [sic] la temporada de los juegos
sagrados. (Huizinga, 1998, pp. 52-53)

En este modelo de la acciéon como juego, y no en la accién comunicativa, es
donde Joas (2023) cree encontrar el posible “enlace entre el pragmatismo y la
tardia teoria de la religion de Durkheim” (p. 432), puesto que, en el modelo
racionalizador de la accidn comunicativa al estilo de Habermas, se tiende a
sustituir —por “arcaico” — el rito y la sacralidad por el debate y la justifica-
cidn racional. Por tanto, si se pretende comprender adecuadamente el juego
y el rito como fenémenos humanos, lo que se requiere es una revision mas
radical de los modelos de la acciéon humana. Aunque, a mi juicio, no es ne-
cesario entenderlos como “formas no racionales de comunicacién humana”
(Joas, 2023, p. 164), ;0 es que se debe situar la creatividad humana com-
pletamente fuera del dmbito racional? De este modo, la concepcién de una
razén experiencial y sentiente, vital, poética y cordial (Conill, 2006, 2019,
2021; Cortina, 1986, 2007) podria englobar mds adecuadamente los fenéme-
nos creativos de las diversas actividades humanas, que probablemente son
los que incluso hacen emerger el lenguaje humano y la creacion de simbolos.

Precisamente en esta dimension experiencial de la accién y de la razén es
donde cabe situar la experiencia de “autotrascendencia” a la que nos conduce
la reflexion ulterior del propio Joas en su esbozo de una teoria de la sacrali-
zacion. Segun su explicacion, se trata de “experiencias” que manifiestan una
dimensién pasiva y tienen que ver con el “hecho” de que personas o ideales
“se apoderan de uno” y al mismo tiempo vivifican las capacidades de accién
humana (2023). Llaman la atencion los términos empleados en esta explica-
cidén de la autotrascendencia por su semejanza con los que encontramos en el
andlisis de la religacion en Zubiri (1987, 2012) y Gracia (1986).Y, a su vez,
resulta curioso que Joas remita como ejemplo de este fendmeno al “redes-
cubrimiento de Dionisos” en Nietzsche, como si la recuperacién de lo dioni-
sfaco pudiera presentarse como “la solucién a las aporias de la modernidad”.
Aun cuando con esta alusion solo pretende mostrar que la teoria del rito de
Durkheim “se mueve enteramente en el mismo terreno”, es decir, en el nivel



JESUS CONILL 87

de “las fuerzas sociales de ligadura” y de “la revitalizacién de individuos y
colectivos mediante experiencias de autodeslimitacién” (Joas, 2023, p. 436).

De todos modos, no se debe olvidar que el objetivo de Joas es presentar
una teoria de la sacralizacién a partir de la accién humana en la que se vive
la experiencia de la autotrascendencia. Al estar “subyugado” en esta expe-
riencia (deslimitacion o autodesbordamiento), se siente afectivamente una
“fuerza vinculante prerreflexiva, cuyo vigor supera el de toda experiencia
diaria” (2023, p. 438); esto es lo que Durkheim denomina “sagrado”. Son las
experiencias de autotrascendencia las que conducen a lo sagrado, de manera
que se atribuye la cualidad de “sagrado” a las “fuerzas subyugadoras”, que
no necesariamente se identifican con el bien, ni con ninguno de los compo-
nentes del orden de los transcendentales cldsicos, sino que —a mi juicio— se
deberian correlacionar con la dimensién del poder. De ahi que no haya que
identificar el proceso de sacralizacion con el de formacidn de ideales, ya que
este requiere una “eticizaciéon” de lo sagrado.

Esta experiencia de autotrascendencia que acontece en la accion humana re-
quiere interpretacion. Y es aqui donde se detecta un déficit “hermenéutico”
0 “semidtico” en la psicologia de la religién de James y en la sociologia de
la religién de Durkheim, en las que se inspira Joas. Por lo tanto, es necesario
recurrir a la tradicién hermenéutica, al menos desde Wilhelm Dilthey, y apro-
vechar aportaciones como, por ejemplo, el andlisis del proceso articulador
de la experiencia segtin Charles Taylor (1985). Pero, como la concepcion
tayloriana de la “articulacidon” se centra en el lenguaje, es necesario emplear
otras versiones de la hermenéutica que estén ligadas, por ejemplo, al prag-
matismo y a la semidtica, y que tengan en cuenta otros sistemas de signos
no lingiiisticos, como los corporales. Incluso en el mismo nivel del lenguaje,
mds alld del estilo discursivo-argumentativo, existen otras formas de articu-
lacién mediante la creatividad narrativa y la poetizacion. Este enfoque de las
hermenéuticas ampliadas con sentido pragmatico y semidtico vale también
para las experiencias de autotrascendencia, que precisan de una articulacion
mediante simbolizaciones de lo que intentan representar (Jung, 1999, 2009).

Lo que propone Joas (2023), por esta via hermenéutica ampliada, es prestar
atencion a las experiencias vividas que llevan a la atribucién de la cualidad de
sacralidad, a pesar de que también esta palabra sea objeto de disputas termi-
nolégicas. En este sentido, Joas utiliza el término sacralidad para designar la
cualidad que resulta de las experiencias de autotrascendencia, incluso en los
casos de sacralidad no religiosa; pues, a su juicio, en la linea de Durkheim,
hay que distinguir entre lo sacral y lo religioso. Esta distincion le permite a



88 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Joas no afirmar la universalidad antropoldgica de la religion, pero si la de las
experiencias de “autotrascendencia” y de las correspondientes atribuciones
de sacralidad, en el &mbito de su concepcidn experiencial de la accién y de la
interpretacion articulada de tales experiencias mediante simbolizaciones. Es
de interés sefalar que también Zubiri (1987, 2012) establece esta distincién
entre lo sagrado y lo religioso al hilo de su andlisis de la “religacién”, aunque
con un significado diferente, en la medida en que en la religacidon acontece
la experiencia radical del poder de lo real, que también tendria un alcance
universal.

Llama la atencién que Joas considere justificado hablar del “poder de lo sa-
grado” a partir de la consideracién de estas experiencias y de los vinculos
que brotan de ellas, porque es ahi donde se encuentra la raiz de la fuerza vital
para controlar nuestros deseos y necesidades inmediatas, el posible sacrificio
de la comodidad y el sentido orientador de la existencia, en la medida en
que confiamos en “un orden que nos sustenta” y nos sentimos vinculados a
una sacralidad, ya sea de cardcter religioso o secular. El poder de lo sagrado
y la atraccién de los ideales que experimentamos en la vida, junto con otras
formas de poder, ponen de relieve que este fendmeno constituye un elemento
radical e ineludible de la accion humana. Por tanto, lo decisivo son las sacra-
lizaciones —sean reflexivas o prerreflexivas, religiosas o seculares—, no la
secularizacion.

3. Teoria de la sacralizacion y de la formacion de ideales para compren-
der cientifica y filos6ficamente la religion

Para comprender la religién desde la experiencia histérica, situada y mediada
por los signos y el cuerpo en las practicas rituales, Joas cuenta con las meto-
dologias de investigacién tanto de Ernst Troeltsch como de Max Weber, en
las que se propone concebir los procesos sociales en categorias propias de la
accion humana. Lo que Joas (2023) considera central en su planteamiento, a
partir de la metodologia de Troeltsch, consiste en tomar como punto de par-
tida el “hecho de la formacion de ideales”, el hecho de que “en la vida histo-
rico-social surgen por necesidad ideales” (p. 172); pero este punto de partida
requiere, a continuacién, reflexionar genealdégicamente sobre los procesos
por los que se generan tales ideales, para comprender su significado y valor.

En este 4mbito de la sociologia contempordnea de la religién se debe des-
tacar especialmente el meritorio trabajo de Joas, debido a su fecunda tarea
por recuperar el procedimiento metodolégico de la sociologia histérica de



JESUS CONILL 89

Troeltsch, puesto que sirve para superar las presuntas explicaciones mate-
rialistas e ideoldgicas de la acciéon humana. Pero también aporta una cierta
alternativa a la famosa concepcién socioldgica de Weber, pues este se guia
principalmente por un modelo de “accidén racional” inspirado en la economia
y, en cambio, Troeltsch se orienta segin una concepcion de la accién que
algunos han denominado “expresivista” (Joas, 2023, p. 181) y que resulta
mds adecuada para estudiar la fuerza innovadora del fenémeno religioso y la
formacion de ideales. Se trata de un método para estudiar la experiencia re-
ligiosa “sin prejuicios a favor ni en contra” de la religién, superador tanto de
la apologética como del secularismo, que cabe considerar, a mi juicio, como
una cierta hermeneutizacién de la sociologia histérica. Porque mds alld de
que cuenta con las aportaciones de la psicologia y la historia para conocer las
condiciones en las que se vive la experiencia religiosa (al igual que William
James y Wilhelm Dilthey), la psicologia y la historiografia le resultan insufi-
cientes para comprender el sentido de las representaciones, simbolizaciones
y pretensiones de validez que involucra el fenémeno religioso.

El método de Troeltsch, recuperado por Joas, no absolutiza la historia, sino
que atiende a las contingencias, aunque tampoco se conforma con ellas en
la medida en que se abre a las pretensiones nunca plenamente cumplidas de
los ideales que proclama una religion, como por ejemplo el cristianismo. Ni
los efectos sociales de un fendmeno como la religion, ni la reconstruccién
histdrica de su génesis son lo tnico ni lo determinante; faltaria la “pregunta
contrafdctica” por la justificacién del nuevo orden ideal que presenta la in-
novacion histérica de una religion, que en ocasiones se ha entendido inde-
bidamente como si fuera una utopfa social. A mi juicio, serfa mas apropiado
entender este método como una forma de hermenéutica critica, en la medida
en que tiene en cuenta no solo la dimension de la facticidad, sino también la
idealidad con su funcién critica, regulativa, inspiradora y orientadora de la
vida (Conill, 2006).

Este método de la sociologia histérica de Troeltsch es de especial relevancia
para la autocomprension de la religion, frente a la narrativa del desencan-
tamiento y la teorfa de la secularizacién propuestas por Weber. Entre otras
cosas, porque es capaz de enfocarse en las dos dimensiones de la experien-
cia religiosa, la externa (objetivable) y la interna (personal), vivida en la
“mistica” de un modo mds adecuado que Weber e incluso que Habermas,
y para lo que, seglin mi criterio, hubiese sido util contar también con las
perspectivas renovadas y actualizadas de Nietzsche (1990), Conill (1997) y
Bergson (1996). Sobre todo, en la medida en que el modelo metodoldgico



90 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

de Troeltsch conduce a una genealogia de la religion (cristiana) y su todavia
posible vitalidad actual.

De todos modos, por lo que se refiere a la secularizacién, conviene precisar
que Habermas sigue a Weber en su concepcion del desencantamiento secula-
rizador, pero no en su deriva secularista, pues mds bien propone una sociedad
y ciudadania postsecular(istas); y, a su vez, con respecto a las posibles versio-
nes del método genealdgico, se entiende que la genealogfa de Habermas no
puede calificarse de “destructiva”, sino que también se podria definir como
“afirmativa”, como la que propone Joas, en la medida en que reconstruye el
trasfondo religioso de la razén comunicativa; aunque sea de diversa indole.
Esto se debe a que tiene una tendencia preponderantemente racionalizadora
y sesgada por un modelo de racionalidad discursivo-argumentativa, que, a mi
juicio, se debe completar teniendo en cuenta otras dimensiones operantes en
una razon comunicativa mas experiencial, vital y cordial (Conill, 2006, 2019,
2021; Cortina, 1986, 2001, 2007).

Aprovechando el enfoque de Troeltsch, que pone de relieve las continuas sa-
cralizaciones y desacralizaciones que se producen en la historia, Joas (2024)
propone una alternativa al influyente relato del desencantamiento de Weber,
porque lo considera profundamente problemadtico y basado en una “equivo-
cidad conceptual” (p. 210) que lo hace inservible para analizar importantes
innovaciones histéricas, y de ahi que Joas (2023) proponga explicitamente
despedirse de la narrativa weberiana del desencantamiento (p. 281).

Ahora bien, el desencantamiento no significa la pérdida del sentido de la
existencia ni de la accién humana. Por este motivo, resulta necesario superar
el concepto de desencantamiento como diagndstico cultural de la falta de
sentido y de la experiencia del nihilismo. La crisis de sentido no destruye la
posibilidad de guiarse por ideales, pero la formacién de ideales se pierde en
la narrativa weberiana que prefija un desencantamiento progresivo. Es cierto
que el desencantamiento conduce a una crisis de sentido, pero como parte
de un proceso de racionalizacién que implica un nuevo orden, aun cuando
el concepto de racionalizacion es muy “ambiguo” y, en la medida en que se
asimila a la racionalidad con arreglo a fines, no sirve para entender lo que
constituye la experiencia de la sacralidad.

Solo mediante la posibilidad de hermeneutizar y pragmatizar a Weber supe-
rando su naturalismo, se podria corregir uno de los defectos de la metafo-
ra weberiana del desencantamiento, al percatarnos de que su enfoque parte
del presupuesto de un “encantamiento” previo, puesto que solo se puede ser



JESUS CONILL 91

“desencantado” si antes se ha estado “encantado”. Pero no se puede con-
siderar “encantado” a quien vive en un mundo que no se reduce a hechos,
sino que estd cargado de significado y valor; pues la relacién del hombre
con el mundo no es “naturalista”, sino que estd mediada semidtica y simbo-
licamente desde su corporalidad, como queda demostrado en la constitucién
prerreflexiva del sentido en el mundo de la vida. Resulta pertinente afadir
que tampoco se deberia confundir el presunto fendmeno cultural del “encan-
tamiento” con la experiencia de la “religacion” en la concepcion zubiriana de
la inteligencia sentiente.

Por consiguiente, segiin Joas (2023), para entender adecuadamente la posible
pervivencia de la religién en la sociedad moderna y en la experiencia de la
sacralidad, es necesario distinguirla tanto de lo trascendente como de lo reli-
gioso —puesto que no son sindnimos—, y desvelar la relevancia de algunas
vivencias o experiencias religiosas en la génesis del universalismo moral. A
partir de la religion vivida se han producido nuevas formas de sacralizacién
y ritualizacion, tanto religiosas como seculares, lo cual invalida el intento de
describir el mundo moderno y contempordneo como resultado del desencan-
tamiento. En este sentido, persisten las sacralizaciones religiosas y seculares,
asi como la formacién de ideales.

Es por lo que hoy en dia se ha vuelto muy conveniente para varios autores
(entre los que significativamente se encuentran Joas, Taylor y Habermas)
recuperar los estudios sobre la era axial, entendida como cesura en la historia
de las religiones y de las sacralizaciones, que tiene la virtualidad afiadida de
aportar un punto de vista que permite destacar el poder de lo sagrado. La
investigacidn sobre la evolucion de las religiones desde la perspectiva de lo
que significa la era axial, recuperando el ya clasico estudio de Karl Jaspers
(2017), originalmente publicado en 1949, y sus precedentes, se ha converti-
do en uno de los campos mds florecientes de las ciencias sociales histdricas.
Este enfoque en el estudio de la historia de las religiones muestra que se han
producido innovaciones, como la idea de “trascendencia” entendida como
sacralidad reflexiva, y niveles histéricamente nuevos del poder de lo sagrado
(Joas, 2023, p. 300).

A partir de los estudios de la era axial, Jaspers habria querido constatar un
“hecho” asumible por todos y capaz de posibilitar un entendimiento, a pesar
de las diferencias incluso en “puntos de vista dltimos”, en virtud de algunos
vinculos, valores y experiencias comunes que se viven y sienten mds alld del
nivel estrictamente discursivo y argumentativo de la racionalidad. En esta
linea, el giro axial constituye una base para una apertura a formulaciones



92 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

religiosas y no religiosas de universalismo moral. Segtin Joas (2023), Jaspers
superaria el relativismo histdrico por esta via, sin aceptar que “las pretensio-
nes de validez universales [no] se fundan en la «razén» como tal, sino que
proceden de una historia contingente que, sin embargo, no es irrelevante para
su validez” (p. 308). No queda claro aqui si esta forma de superar el histori-
cismo es la que Joas acepta sin mas o si solo constituye “un impulso” para
la posterior formulacién de su sociologia historica en clave genealdgica, en
la que la relacion entre las contingencias y las pretensiones de validez de la
razon se resuelven mds adecuadamente, por ejemplo, en la “conclusién nor-
mativa”, donde confiesa que su tesis de una cesura fundamental en la historia
de las religiones estd dirigida “por el supuesto de que el universalismo moral
es, por principio, superior al particularismo moral” y por la “sacralidad de la
persona” (Joas, 2023, pp. 490-492).

En su exposicién de la era axial como la cesura decisiva en la historia uni-
versal, Jaspers se refiere a la concepcidn hegeliana de “eje”, que remitiria a
la idea de Dios como “espiritu”, donde la autoconciencia se ha elevado hasta
el orden fundamental de la libertad. Esta innovacién histérica ha sido de-
nominada como “era profética”, “era sincrénica”, “revolucién moral”, “era
de critica”, “era de trascendencia”, y también se ha hecho hincapié en el
“universalismo moral”, la “reflexividad” y la “simbolicidad”. Sin embargo,
sea cual sea la caracterizacion de la era axial, lo mds significativo radica en
si la relacién con ella se entiende en términos de “superacién y sustitucion”
(Habermas, 1976,2019) o de “adicién e integracion” (Bellah, 2017). Pues en
ella se dilucida si la innovacion de la era axial queda supeditada a un modo
estandarizado de entender el racionalismo occidental o si se ha logrado una
interpretacion liberada de esa influyente narrativa, como en la perspectiva
socioldgica de la religion de Robert Bellah (2017), segtn la cual “nunca se
pierde nada”. En este sentido, lo innovador de la era axial no queda sustituido
por completo, sino que pervive en los ritos y los mitos, igual que en las sa-
cralizaciones y en la formacién de ideales, segtin la sugerente interpretacién
de Joas (2023).

Entre las innovaciones de la era axial se destacan la idea de trascendencia
y un potencial critico del poder, que provocaron persecuciones y hasta la
muerte de profetas y disidentes; aunque también se ha desarrollado una ca-
pacidad acomodaticia a las condiciones sociales, politicas y econémicas, e
incluso ideologias legitimadoras del poder. Las sacralizaciones han servido
tanto para apoyar el poder como para oponerle resistencia. En cualquier caso,
el enlace entre religién y poder, al que presta especial atencién Bellah (2017),



JESUS CONILL 93

reconduce a la “reflexivizacion de lo sagrado” como la caracteristica destaca-
da de la era axial. En lugar de sustituir “trascendencia” por “reflexivizacion”,
Joas (2023) propone comprender la trascendencia como “reflexivizacion de
lo sacro” (p. 356). Desde su perspectiva, la idea de trascendencia es producto
de una reflexion sobre el origen de la sacralidad y con ella se cree llegar a la
raiz de “la experiencia de la indisponibilidad de lo sagrado”.

En la medida en que la idea de trascendencia es producto de una “cultura
de la reflexién”, se requiere establecer una distincion entre la sacralidad re-
flexiva y la experimentada prerreflexivamente. Para esclarecerla es preciso
distinguir diferentes niveles de semioticidad y atender especialmente al sur-
gimiento de las simbolizaciones. Tampoco aqui las formas menos reflexivas
de la sacralidad son sustituidas por las mds reflexionadas, aun cuando si que-
dan modificadas, por ejemplo, mediante la idea de trascendencia. Esta com-
prensién de la religién apoyada sobre una concepcién semidtica del hombre
cuenta con precedentes en Schleiermacher, Peirce y Royce, y ha sido prose-
guida por Deuser (2009), quien al destacar la nocién de “lo incondicionado”
complementa, a mi juicio, la anteriormente aludida “experiencia de la indis-
ponibilidad de lo sagrado”.

La critica de Joas a Weber se centra en los conceptos para diagnosticar los
procesos de modernizacion (desencantamiento, racionalizacion y diferen-
ciacion funcional de esferas de valor), porque los considera “peligrosos” y
perjudiciales para comprender la religidn, en la medida en que “despistan” a
los socidlogos, como en el caso de la secularizacion, que al involucrar una re-
lacién causal entre esta y la modernizacién, fomenta la idea de una “moder-
nidad sin religién”. En cambio, Joas (2023) aprovecha la obra de Durkheim
para impulsar una teoria de la sacralizacion y de la formacion de ideales.

El enfoque de Max Weber (1983) se centra en la racionalizacién de la reli-
gion, en el sentido de una evolucién hacia el universalismo moral, e incita a
buscar equivalentes funcionales de la religién en las sociedades modernas.
De un modo semejante procede Habermas, a quien el propio Joas (1984) atri-
buye el intento mds “ambicioso de enlazar con Weber” (pp. 144-176). Pero
lo que ocurre es que la nocion de racionalidad comunicativa de Habermas,
por un lado, difiere de la de Weber y, por otro, es objeto de una confrontacién
por parte de Joas (1997, pp. 274-291). Por consiguiente, para Joas, es proble-
madtico enlazar con la comprensién weberiana de la racionalizacion, sea en
la version que sea, si bien le parece aceptable, en un principio, entender que
la cesura principal en la historia de las religiones haya surgido con una ética
religiosa universalista como resultado de una racionalizacién de la religion.



94 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

Lo decisivo en Weber consiste en las diversas “relaciones de tensidon” a las
que induce la racionalizacion: 1) entre lo sagrado y lo profano, 2) entre uni-
versalismo y particularismo, 3) entre los valores del universalismo moral y
la racionalidad instrumental, y 4) entre las diversas fuentes de la experiencia
de autotrascendencia, asi como entre las sacralizaciones. Sin embargo, aqui
el reproche de Joas es claro: no son apropiados los términos “racionalidad”
y “racionalizacion” para caracterizar estas relaciones de tension, porque se
trata de procesos diferentes; por tanto, propone liberarse del restrictivo con-
cepto de racionalizacién para designar a las presuntas racionalizaciones es-
pecificas de las diferenciadas esferas de valor. Asi pues, el intento de explicar
la secularizacion por desencantamiento, diferenciacién y racionalizacién en
la modernidad fracasa a la vista de que el proceso radical y decisivo consiste
en sacralizaciones y formacion de ideales.

A modo de conclusion

Lo que he considerado una peculiar hermenéutica genealdgica de la secu-
larizacion, a través de la critica de Joas a las racionalizaciones de Weber y
Habermas, permite superar el entramado conceptual weberiano en torno al
desencantamiento del mundo y abrir un nuevo horizonte para la filosofia de
la religién o la teoria de la religion en los términos de Joas (2024), tal como
expone en su libro El hechizo de la libertad, que lleva precisamente como
subtitulo La teoria de la religion después de Hegel y Nietzsche. Se confirma
aqui que la filosoffa social no puede prescindir de la teoria de la religiéon. Lo
que ocurre es que el camino de Hegel es un “callejon sin salida”, en el que
ademads no hay vuelta atrds. En este sentido, es necesario lograr una transfor-
macién adecuada de los métodos filosdficos para pensar la realidad histérica
y la vida social y, por lo tanto, también para abordar la religiéon, superando
tanto la generalizada interpretacién secularizadora de la modernidad como su
radicalizacién secularista.

Joas se propone transformar la concepcion filoséfico-histérica de Hegel
mediante una genealogia histdrica y global del universalismo moral y a tal
efecto ha afrontado lo que considera el reto mas radical: “el desafio de Niet-
zsche” (Joas, 1997, pp. 41-57), que ya para Troeltsch constituia, en palabras
de Joas, “la mayor revolucién en las humanidades de la época” (Joas, 2024,
pp- 585-590). Un aspecto crucial de este desafio consiste en enfrentarse a la
pregunta por el surgimiento de los valores, que tiene dos vertientes: 1) la ten-
dencia a la subjetivizacion del valor, y 2) la radicalizacién que plantea Niet-



JESUS CONILL 95

zsche mds alld de la “subjetividad” de los valores, a saber: la cuestion de su
“contingencia’ histdrica, que desde el inicio parece tener un efecto liberador
con respecto a la moral tradicional con fundamento religioso.

La gran aportacién de Nietzsche consiste en su método genealdgico, que
Joas dice asumir, aunque en un sentido positivo y constructivo, con su “ge-
nealogia afirmativa”. Este nuevo método filoséfico nietzscheano se aplica,
en nuestro contexto, a “cémo se fabrican ideales” (Nietzsche, 1978, p. 53)
hasta llegar a la raiz; al poder de crear valores. Sin embargo, Joas considera
que se debe “corregir” la tergiversacion nietzscheana del proceso de forma-
cién de ideales, para lo cual recurre a la compleja psicologia de la religién
en William James (1986), en concreto, a su tratamiento de la dimension del
sobrecogimiento, que a su juicio queda desatendida en Nietzsche.

Joas propone analizar y entender méds adecuadamente las experiencias hu-
manas de las que emanan los vinculos, con los valores y los ideales que nos
sobrecogen. Por una parte, aun cuando Nietzsche tiene razén al destacar la
dimension del poder en todos los procesos de formacion de ideales, eso no
debe conducir necesariamente a reducir lo sagrado y los ideales a la cuestién
del poder (Joas, 2024, p. 590). Por otra parte, la psicologia nietzscheana del
resentimiento, aunque tiene sagaces observaciones, es muy discutible y pre-
supone una incomprension prejuiciosa de la idea cristiana del amor (Scheler,
1993).

De todos modos, el intento de Weber y Troeltsch —en el que se basa Joas—
de analizar sociolégicamente las cuestiones que plantea Nietzsche, es insu-
ficiente para ofrecer una alternativa constructiva a la teoria de la religion de
Hegel y Nietzsche. Tampoco basta con someter las provocaciones de Niet-
zsche al “examen de las ciencias empiricas” (Joas, 2024, p. 592), sino que
—ami juicio— se requiere un enfoque de auténtica genealogia hermenéutica
(Conill, 1997, 2021). Ademas, no resulta convincente la presunta “solucién”
de Troeltsch al problema del “criterio de la valoracién histdrica” planteado
radicalmente por Nietzsche, cuando se enuncia que lo consigue adoptando un
“enfoque empirico” (Joas, 2024, p. 599).

El vigor y validez de la genealogia como método filoséfico que dice asumir
Joas para descubrir la raiz liberadora de la ética cristiana y del universalismo
moral no consiste en una mera “historiografia” que se limita a atender de un
modo objetivo las contingencias histdricas, sino que en cuanto “genealogia
afirmativa” constituye mds bien una genealogia hermenéutica, que sabe va-

lorar lo que significan las experiencias de sufrimiento y de injusticia en la



96 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

historia por las que nos sentimos sobrecogidos e interpelados a actuar. Por
consiguiente, la genealogia no designa una mera “cuestién empirica” (Joas,
2024, p. 604), sino que conlleva diversas valoraciones e intenciones, sin cuyo
reconocimiento no se logrard ofrecer el punto de partida mas adecuado para
una nueva teoria de la religion mds alld de Hegel y Nietzsche. R

Referencias

Alepuz Cintas, R. (2024). El fenomeno de la secularizacion en la hermenéutica nihilista
de Gianni Vattimo [Tesis doctoral, programa de doctorado en Etica y Democracia,
Universidad de Valencia]. https://hdl.handle.net/10550/103284

Apel, K. -0. (1985). La transformacion de la filosofia (vols. 1-2). Taurus.

Bellah, R. N. (2017). La religion en la evolucion humana. Del paleolitico a la era axial.
Centro de Investigaciones Socioldgicas.

Bergson, H. (1996). Las dos fuentes de la moral y de la religion. Tecnos.
Cassirer, E. (1965). El problema del conocimiento. Fondo de Cultura Econdmica.
Cassirer, E. (1971). Filosofia de las formas simbdlicas I. Fondo de Cultura Econémica.

Conill, J. (1996). Teoria de la accién comunicativa como filosofia de la religién. Estu-
dios Filosdficos, 45(128), 55-73. https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/
view/167

Conill, J. (1997). El poder de la mentira. Nietzsche y la politica de la transvaloracion.
Tecnos.

Conill, J. (2006). Etica hermenéutica. Critica desde la facticidad. Tecnos.

Conill, J. (2019). Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri.
Tecnos.

Conill, J. (2021). Nietzsche frente a Habermas. Genealogias de la razon. Tecnos.
Cortina, A. (1986). Etica minima. Introduccién a la filosofia prdctica. Tecnos.
Cortina, A. (2001). Alianza y contrato. Politica, ética y religion. Trotta.

Cortina, A. (2007). Etica de la razén cordial. Educar en la ciudadania en el siglo XXI.
Ediciones Nobel.

Deuser,H.(2009).Religionsphilosophie . DeGruyter.https://doi.org/10.1515/9783110212686

Durkheim, E. (1975). Le probleme religieux et la dualité de la nature humaine. En Textes,
2. Religion, morale, anomie (pp. 23-59). Minuit.

Durkheim, E. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en
Australia (y otros escritos sobre religion y conocimiento). Fondo de Cultura Econd-
mica.


https://hdl.handle.net/10550/103284
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://doi.org/10.1515/9783110212686

JESUS CONILL 97

Durkheim, E. y Mauss, M. (1969). Selbsrezension der «Formes élémentaires». En E. Dur-
kheim, Journal Sociologique (pp. 700-707). Presses Universitaires de France.

Fonti, D. (8-10 de noviembre de 2023). Derechos Humanos y universalismo moral: una
fundamentacion alternativa a partir de la revision del proceso secularizatorio en Hans
Joas [Sesion de conferencia]. XVII Coloquio Latinoamericano y XI Coloquio de la
Red Internacional de Etica del Discurso. XX VIII Jornadas Interdisciplinarias. Funda-
cion ICALA, Buenos Aires, Argentina.

Gadamer, H. -G. (1977). Verdad y método. Sigueme.
Gracia, D. (1986). Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri. Labor.
Habermas, J. (1976). Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Suhrkamp.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationali-
tit und gesell. Rationalisierung. Band 11: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft.
Suhrkamp.

Habermas, J. (2005). Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsdtze. Su-
hrkamp.

Habermas, J. (2012). Mundo de la vida, politica y religion. Trotta.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Kons-
tellation von Glauben und Wissen; Band 2: Verniinftige Freiheit. Spuren des Diskurses
iiber Glauben und Wissen. Suhrkamp.

Huizinga, J. (1998). Homo ludens. Alianza.

James, W. (1986). Las variedades de la experiencia religiosa. Estudio de la naturaleza
humana. Peninsula.

Jaspers, K. (2017). Origen y meta de la historia. Acantilado.

Joas, H. (1984). Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus. En A.
Honneth y H. Joas (Eds.), Kommunikatives Handeln. Beitrdige zu Jiirgen Habermas*
»Theorie des kommunikativen Handelns« (pp. 144-176). Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2011). Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte.
Suhrkamp.

Joas, H. (2013). La creatividad de la accion. Centro de Investigaciones Socioldgicas.

Joas, H. (2023). El poder de lo sagrado. Una alternativa al relato del desencantamiento.
Herder.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Jung, M. (1999). Erfahrung und Religion. Grundziige einer hermeneutisch-pragmatischen
Religionsphilosophie. Alber.

Jung, M. (2009). Der bewufte Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. De Gruyter.



98 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Lépez Frias, F. J. (2020). Etica del deporte. Origenes, corrientes principales y desafios
futuros. En A. Cortina y M. Correa (Eds.), Efica aplicada desde la medicina hasta el
humor (pp. 239-271). Ediciones UC.

Lépez Frias, F. J. (2024). El desafio de jugar la vida: la propuesta ética de Bernard Suits.
Hexis.

Nietzsche, F. (1978). La genealogia de la moral. Alianza.

Nietzsche, F. (1990). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de
filosofia del conocimiento. Tecnos.

Nietzsche, F. (2006). Fragmentos postumos (1885-1889) (vol. IV). Tecnos.

Ortega y Gasset, J. (2004). El origen deportivo del Estado. En Obras completas. Tomo 11
(1916) (pp. 705-719). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006a). Historia como sistema. En Obras completas. Tomo VI
(1941/1955) (pp- 45-81). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006b). Prélogo a Veinte afios de caza mayor del Conde de Yebes. En
Obras completas, Tomo VI (1941/1955) (pp. 269-333). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2007). El sentido deportivo de la vitalidad. En Obras completas, Tomo
VII (1902-1925) (pp. 818-834). Taurus.

Scheler, M. (1993). El resentimiento en la moral. Caparrés Editores.
Suits, B. (2022). La cigarra. Los juegos, la vida y la utopia. Espiritu Guerrero.

Taylor, C. (1985). Self-Interpreting Animals. Philosophical Papers, 1 45-76. Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9781139173483.003

Terrier, J. (2012). ,,Auch in unserer Zeit werden Goétter in den Massen geboren®. Emile
Durkheims Erkldrungsansitze zur Enstehung gesellschaftlicher Ideale in der Moderne.
Berlin J Soziol, 22,497-516. https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

Viale, C. M., Fonti, D. O. y Breuer, M. (2024). Estudio conclusivo: Hans Joas: la libertad
entre la religion y la teoria social. En H. Joas. El hechizo de la libertad. La teoria de la
religion después de Hegel y Nietzsche (pp. 607-622). Sal Terrae.

Weber, M. (1983). Ensayos sobre sociologia de la religion (vol. 1). Taurus.
Weber, M. (1996). El politico y el cientifico. Alianza.

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosdficas. Critica.

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. Alianza.

Zubiri, X. (1987). Naturaleza, historia, Dios. Alianza.

Zubiri, X. (2012). El hombre y Dios. Alianza.


https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003
https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

La evidencia del creyente
LLa lectura de Hans Joas sobre Max
Scheler

The Evidence of the Believer
Hans Joas’s Reading Max Scheler

Enrique V. Muiioz Pérez’

Resumen

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretacion reali-
zada por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso mas
alld. Mi objetivo es reflexionar sobre un tépico central —que abordan tanto
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ;Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces,
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno
en el hombre, tiene un cardcter religioso que viene a superar la aproxima-
cién epistemoldgica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en
las Investigaciones logicas. De hecho, este es uno de los tépicos que mds
valora Joas en su interpretacién sobre Max Scheler.

Palabras claves: evidencia - creyente - religion - sentimiento

* Pontificia Universidad Catélica de Chile. Correo electrénico: emunozpe@uc.cl | Cédigo
ORCID: 0000-0003-1912-1294.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.05

STUDIA POLITICA R Ntmero 65 otono 2025 pag. 99-113
Recibido: 04/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




100 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Abstract

In the present work, I would not like to evaluate whether Joas’s interpre-
tation of Scheler is relevant or fair, but rather go one step further. I seek
to reflect on a central topic, which both Joas and Scheler address, for any
believer: evidence. What is evidence for a believer? The approach of the
present work, then, points out that the evidence in Scheler (2007), espe-
cially in On the Eternal in Man, has a religious character that goes beyond
Husserl’ (1967) epistemological approach to the concept of “evidence” in
Logical Investigations. In fact, this is one of the topics that Joas values most
in his interpretation of Max Scheler.

Keywords: evidence - believer - religion - feeling

Introduccion

al parece que la lectura e interpretacién del pensamiento de Hegel,

como dirfa mi querido amigo y maestro, Luis Mariano de la Maza,

“goza de buena salud”, tanto por su actualidad como por sus criticas.
El texto publicado por Hans Joas (2020) titulado Im Bannkreis der Freiheit.
Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche, traducido a nuestra lengua en
2024 como El hechizo de la libertad. Teoria de la religion después de Hegel
y Nietzsche, se inscribe en la segunda linea. Efectivamente, el objetivo de
Joas es ir mas alld de Hegel y pensar la teoria de la religion sin él. Para ello,
en el mencionado libro, expone varias alternativas como las de Schleierma-
cher, Dilthey u Otto, incluyendo también la de Scheler.

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretacion realizada
por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso més alla.
Mi objetivo es reflexionar acerca de un tépico central —que abordan tanto
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ;Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces,
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno
en el hombre, tiene un cardcter religioso que viene a superar la aproximacion
epistemoldgica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en las
Investigaciones logicas. De hecho, este es uno de los topicos que mds valora
Joas en su interpretacion sobre Max Scheler. De este modo, la pregunta por
la evidencia del creyente se vuelve crucial, en un mundo tan marcado por el
desarrollo cientifico-tecnolégico y, por ende, por un tipo de evidencia funda-
da en la experiencia o en los sentidos. La evidencia del creyente superaria,
entonces, estos marcos empiricos o 16gicos: se trata de un encuentro personal



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 101

con Dios. Es necesario preguntar, finalmente, por el aporte y la actualidad
que las reflexiones de Joas y, en el mismo sentido, de Scheler podrian tener
para el pensamiento sobre la religién, en especial, sobre la religion catdlica.
En consecuencia, la presente contribucion se dividird en las siguientes partes:
1) la evidencia como cumplimiento segtin Edmund Husserl, 2) la nocién de
evidencia religiosa para Max Scheler, 3) la evaluacién de Joas sobre Scheler
y 4) un comentario final.

1. La evidencia como cumplimiento segiin Edmund Husserl

Indudablemente abordar la nocién de evidencia, en el 4mbito fenomenoldgi-
co, remite a la fundamentacién epistemoldgica realizada por Edmund Hus-
serl (1967) en las Investigaciones logicas. En esta compleja obra, en la que
el autor persigue contribuir a la fundamentacién definitiva de la filosofia a
partir de la justificacion de la idea de la 16gica pura, la evidencia se encuentra
tratada en el marco de los Prolegdmenos y la Sexta Investigacion Logica.
Para la presente contribucion, resultan mds relevantes las reflexiones desa-
rrollas por Husserl en esta tltima. Como es sabido, previamente, en la Quinta
Investigacion Logica, Husserl da cuenta de temas tan cardinales para la feno-
menologia como “la conciencia como vivencia intencional”, “la materia del
acto y la representacion de base” y “la teoria de juicio”.

De este modo, en la ya mencionada sexta investigacion, Husserl aborda —
como se indica en su titulo— “Elementos de un esclarecimiento fenomenolé-
gico del conocimiento”. Particularmente, el capitulo 5 de esta investigacién
se denomina “El ideal de adecuacion. Evidencia y verdad”. El concepto hus-
serliano de la verdad se articula sobre la distincidn entre significacion vacia
y significacion impletiva o que plenifica. En la Primera Investigacion Légica
se establece que lo que determina la significacién como tal no es la intuicién
plenificadora de sentido, sino la comprension, que le da referencia objetiva y
produce el pensamiento.!

"En el caso de los Prolegémenos “es preciso distinguir, en consecuencia, dos clases de con-
diciones de la evidencia: a) las reales o naturales, que corresponde investigar a la psicologia
y que expresan las circunstancias empiricas y externas en que un sujeto se percata de la
rectitud de su juicio, condiciones como la atencion, el interés, una cierta frescura espiritual,
etc. Pero estos principios no son conocimientos exactos o con cardcter de ley, sino que son
vagas universalidades empiricas. Y hay, por otro lado, b) condiciones ideales de la posibili-
dad de la evidencia de un juicio. Las leyes l6gicas puras se fundan en el concepto de verdad
en cuanto unidad ideal frente a una multiplicidad infinita de posibles enunciados idénticos
de la misma forma y materia” (Anton Mlinar, 2014, p.33).



102 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

La Sexta Investigacion Logica retoma la cuestion acerca del acto constitu-
yente de la significacidn, relaciondndolo de preferencia con la intuicién per-
ceptiva. Al expresar una proposicion determinada, por ejemplo, “ese perro
ladra mucho”, hay que reconocer que su acto de significacién no reside en
la percepcién. La cuestion es tan sencilla que puede faltar por completo la
percepcidn, sin embargo, el oyente puede entender la frase perfectamente.
Podemos escuchar, precisamente, el ladrido del perro. Con todo, aunque la
percepcidn no constituya nunca por si misma la significacién de un enuncia-
do pronunciado sobre su base, contribuye en algo a ella. De este modo en la
seccién 37 de la sexta investigacion, que se denomina “La funcién impletiva
de la percepcion. El ideal del cumplimiento definitivo”, Husserl (1967) sos-
tiene:

Los actos signitivos forman el grado inferior; carecen de toda plenitud.
Los actos intuitivos tienen plenitud, pero con diferencias graduales de
mds y de menos, dentro de la esfera de la imaginacion. Pero la perfeccion
de una imaginacién, por grande que sea, presenta una diferencia frente a
la percepcidn: no nos da el objeto mismo, ni siquiera en parte; nos da solo
su imagen, la cual, en cuanto que es imagen, no es nunca la cosa misma.
Esta la tenemos en la percepcion. La percepcidn ‘da’ el objeto también
con diversos grados de perfeccion, en diversos grados de ‘escorzos’. (p.
439)

Por ejemplo, la percepcion que se nos da de una casa no es total o completa,
sino que viene dada por partes. Si me paro en el frente de la casa probable-
mente no veré la totalidad de sus cuatro costados, su patio o su parte posterior
y viceversa. De este modo, esta gradacién del cumplimiento conduce a un
término final en el que toda la intencién en su plenitud ha alcanzado una im-
plecidn definitiva y dltima. Asi lo sostiene Husserl (1967): “El contenido total
intuitivo de esta representacion final es la suma absoluta de plenitud posible;
el representante intuitivo es el objeto mismo, tal como este es en si. Conteni-
do representante y contenido representado son aqui una sola cosa idéntica”
(p- 441). Cuando esto sucede, se ha producido el ideal de la adaequatio rei
et intellectus [la adecuacién de la cosa al intelecto], esto es, lo objetual estd
“dado” o “presente” exactamente tal y como es intencionado. La evidencia,
entonces, para Husserl, radica en esta plenitud de la adecuacién.

El autor explica, entonces, que el ideal de la adecuacién proporciona en él
la evidencia, distinguiendo entre un sentido laxo y un sentido estricto de
evidencia.



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 103

Hablamos de evidencia en un sentido laxo siempre que una intencién po-
nente (principalmente una asercién) encuentra su confirmacién por medio
de una percepcion correspondiente y plenamente adecuada, aunque esta
sea una sintesis adecuada de percepciones particulares conectadas. En este
caso puede hablarse con buen sentido de grados de evidencia.... Pero el
sentido riguroso de la evidencia, en la critica del conocimiento, se refiere
exclusivamente a este tltimo término infranqueable, al acto de esta sinte-
sis de cumplimiento mds perfecta, que da a la intenciéon —por ejemplo, a
la intencién judicativa— la absoluta plenitud de contenido, la del objeto
mismo. El objeto no es meramente mentado, sino dado —en el sentido mas
riguroso— tal como es mentado e identificado con la mencién. (Husserl,
1967, pp. 444-445)

Agrega Husserl que esto es vdlido para un objeto individual o uno universal,
para un objeto en sentido estricto de una situacién de hecho. Pero nada dice
acerca de lo que podriamos denominar el “objeto divino” o “Dios”.

La pregunta por la evidencia del conocimiento de Dios no se la plantea Hus-
serl en estos textos. De hecho, el siguiente paso es vincular la evidencia con
la verdad, aquella que no tiene un alcance religioso, sino que es de indole
epistemoldgica. Asi, Husserl (1967) sostiene que la evidencia misma es el
acto de coincidencia perfecta y “como toda identificacion, es un acto objeti-
vante; su correlato objetivo se llama el ser en el sentido de la verdad, o tam-
bién la verdad.” (p. 445). La verdad es, de este modo, para el autor, la plena
concordancia entre lo mentado y lo dado como tal. Esta concordancia es
vivida en la evidencia. Como se indicé al inicio de este apartado, la pregunta
por la evidencia en el dmbito religioso no estd en el horizonte de Husserl,
sino que su objetivo es otro: la fundamentacion de la 16gica. Fue necesario
esperar algunos afios para apreciar la manera en la que Scheler trata este tema
en su obra fundamental sobre la filosofia de la religion.

2. La nocion de evidencia religiosa para Max Scheler?

Existe un consenso relativo en torno a que uno de los principales aportes
fenomenoldgicos al estudio del acontecimiento religioso es el texto De lo

2 Parte de este apartado es una versiéon ampliada y revisada de mi articulo (Mufioz Pérez,
2023): “Fenomenologia y religiéon después de un siglo: un balance provisional”, publicado
en Erasmus. Revista para el didlogo intercultural.



104 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

eterno en el hombre, de Max Scheler, publicado en 1921, un par de décadas
después que las Investigaciones logicas, publicadas originalmente en 1901.
Me concentraré, entonces, en el segundo de los apartados del texto de Sche-
ler, denominado precisamente “Fenomenologia esencial de la religiéon”. No
obstante, en los prélogos del texto es posible encontrar algunas pistas que
complementan el mencionado apartado. Una de las primeras cuestiones que
capta la atencidn del lector es una frase que expresa lo siguiente: “ni Kant, ni
Santo Tomds, sino JFENOMENOLOGIA!” (p. 12), en la que Scheler dialoga
con la filosofia de su época. La cita es un poco larga pero enjundiosa:

El tratado sobre la religion se vincula s6lo débilmente al momento presente.
Saca alaluz por primera vez algunos frutos de la reflexion sobre la filosofia
de la religién que ha ocupado al autor desde hace muchos afios —los funda-
mentos primeros de la construccion sistematica de una ‘teologia natural’. A
pesar de la esperada protesta, el autor considera que estos fundamentos son
mds seguros que los tradicionales y también los tiene por apropiados para
ser mds profundamente comprendidos y mejor apreciados por el hombre de
hoy que los sistemas tradicionales de fundamentacién de la religion, que
se apoyan o bien en Tomds de Aquino o en Kant y Schleiermacher.... El
autor tiene el profundo convencimiento, que no puede fundamentar aqui,
de que el conocimiento natural de Dios no puede volver a cumplir esta
tarea unificadora ni sobre el terreno de la filosoffa de Tomds de Aquino ni
sobre el terreno del periodo filoséfico introducido por Kant. Unicamente la
cumplird si se libera el nicleo del agustinismo de sus ropajes historicos y
lo fundamenta de nuevo y mas profundamente por medio de una filosofia
fenomenoldgica; es decir, de la filosofia que intenta contemplar con mi-
rada limpia los fundamentos esenciales de toda existencia y la libera de
los cambios que una cultura demasiado enredada ha traido sobre ellos con
simbolos continuamente renovados. Entonces ella mostrard cada vez mas
claramente aquel contacto inmediato del alma con Dios que San Agustin,
con los medios del pensamiento neoplaténico junto a la experiencia de su
gran corazon, se esforzé por percibir y expresar. (Scheler, 2007, p. 12)

Este fragmento nos entrega varias pistas. La primera, es que hay una com-
prension por parte de Scheler (2007) de la filosofia fenomenoldgica®, muy en

3 En el texto De lo eterno en el hombre, se halla también una referencia a la fenomenologia
—que se origina en una critica a su obra proveniente de sectores anti eclesidsticos— califi-
cada como “una sirvienta o criada para todo”. Ante esto, Scheler responde: “Aqui hay que
decir lo siguiente: el método descriptivo —no dirigido a intuicién de esencias— de reducir



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 105

linea con lo dicho por Husserl: la fenomenologia es una disciplina filosofi-
ca que busca “contemplar con mirada limpia los fundamentos esenciales de
toda existencia” (p. 12), las esencias, dirfamos, en lenguaje scheleriano. Pero
también se destaca el recurso a san Agustin y al neoplatonismo; incluso, se
da a entender que la linea interpretativa se extiende hasta Platon. Antes de
desarrollar esta idea, me gustaria trabajar sobre otros aspectos de la fenome-
nologia esencial de la religién. Lo primero que caracteriza Scheler (2007)
son los fines de la mencionada fenomenologia:

La fenomenologia esencial de la religion tiene tres fines: 1. La dntica esen-
cial de lo ‘divino’, 2. La teoria de las formas de revelacién en lo que lo divi-
no se manifiesta y muestra al hombre. 3. La teorfa del acto religioso, por el
cual el hombre se prepara para la recepcion del contenido de la revelacion
y mediante el cual lo aprehende en la fe. (p. 99)

A pesar de la enumeracion realizada, Scheler (2007) no aborda todos estos
topicos, sino que focaliza su interés en el acto religioso: “No es nuestro pro-
posito desarrollar en este lugar toda la fenomenologia de la religiéon. Nos
limitaremos en lo esencial a tratar mds extensamente del acto religioso” (p.
101). Posteriormente, el autor abordard el tema de la evidencia del creyente,
esto es, su relacion racional con Dios.

Entonces, ;qué dice Scheler acerca del acto religioso? En primer lugar, da
la impresion de que quiere deslindar su investigacion de perspectivas que
fundamentan su relacién con Dios en una cierta base o sentimiento empirico
que, como mostraré mds adelante, se ilustran con el caso de Schleiermacher.
El hombre, a su juicio, posee

innumerables deseos, necesidades y anhelos de algo, cuya existencia psi-
coldgica no ofrece la mds remota garantia de que tenga que existir también
algo que pueda satisfacer estos deseos, necesidades o anhelos. De ahi que
carezca por completo de sentido cualquier teologia o metafisica del deseo
y de la necesidad. (Scheler, 2007, p. 199)

cualquier sistema de ideas metafisico o religioso (por ejemplo, el budismo, el agustinismo,
la filosofia de Aristdteles, de Platon o de Schopenhauer) a su contenido de vivencias ‘origi-
nario’, es decir, el método de hacer de nuevo intuible —reconstructivamente como quien
dice— lo que parece tardio, derivado, racionalizado, solidificado, volviendo de este modo
vivido e intuible su sentido originario, es de hecho, como método de la teoria descriptiva de
la concepcién del mundo, ‘una criada para todo’”, (Scheler, 2007, p. 16).



106 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Naturalmente, se plantea aqui la pregunta por el estatuto epistemoldgico de
estas cuestiones, por ejemplo, ;de qué tipo es la relacién que se establece
entre Dios y su creatura? Entre tanto, Scheler caracteriza, a continuacion, el
acto religioso. De nuevo, la cita es larga pero valiosa:

1° Estos actos pertenecen, seglin su especie esencial, a la conciencia hu-
mana tan constitutivamente como el pensar, el juzgar, percibir o recordar.
2° No pertenecen a ella porque es una conciencia humana, en el sentido
de los rasgos empiricos del hombre y de su acontecer animico obtenidos
inductivamente, sino porque es una conciencia finita en general. 3° Los
actos religiosos no pueden ser ni parecerse a cualquier mero deseo, nece-
sidad o anhelo, porque apuntan intencionalmente a un reino esencial de
objetos absolutamente distinto de lo que son los tipos de objetos empiricos
o ideales.... 4° Los actos religiosos ni pueden derivarse psicolégico-cau-
salmente, ni tampoco pueden ser concebidos teleolégicamente a partir de
algun tipo de finalidad para el proceso vital; s6lo si admite la realidad del
tipo de objetos al que ellos apuntan, es posible concebir su existencia. Ellos
muestran al espiritu humano adaptado, dirigido y ordenado a una realidad
sobrenatural, es decir, a una realidad que es esencialmente distinta de la
empirico-natural — siendo indiferente cémo cambie histéricamente en am-
bas regiones el contenido especial considerado real por los hombres. 5° Los
actos religiosos obedecen a una legalidad que es auténoma para ellos, que,
por tanto, no puede ser concebida a partir de la causalidad psiquica empi-
rica [sic] —por mds que los actos aparezcan sélo en ciertas constelaciones
de la vida animica empirica y en situaciones de la experiencia externa—.
Con esto también quedan distinguidos esencialmente los actos religiosos
de todas las necesidades humanas que determinan una produccién por la
fantasia de cosas ficticias. 6° Del mismo modo que los actos religiosos no
son sucesos psiquicos que se forman y se destruyen en nosotros segtin leyes
psiquicas naturales ... tampoco son meras variantes o combinaciones de
otros grupos de actos noéticos intencionales; por ejemplo, l6gicos, éticos
0 estéticos.... Bl es para ellos mds bien una materia dada. (Scheler, 2007,
pp. 199-200)

Las ganancias de este fragmento se podrian sintetizar de la siguiente ma-
nera: a) el acto religioso estd al mismo nivel que los actos cognitivos como
el juzgar o el pensar, b) los actos religiosos apuntan a un reino esencial de
objetos que no son empiricos, c) los actos religiosos apuntan a una realidad
sobrenatural y, quizds, la mds importante para nuestro propdsito, d) los actos



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 107

religiosos tienen valor per se, no son derivaciones de otros actos 16gicos,
éticos o estéticos. Aqui se muestra la fisura entre el pensamiento de Scheler y
el de Husserl, porque este tltimo dificilmente reconoceria el estatuto episte-
moldgico de un acto religioso, al menos, en el marco de las Investigaciones
logicas.

Como se sostuvo con anterioridad, el enfoque de andlisis de Husserl es 16gi-
co y no religioso. Por un lado, su interés —entre otros— es la verdad o fal-
sedad de ciertas proposiciones o enunciados 16gicos, no los actos religiosos
en si mismos. Por otro lado, también estos fragmentos sobre el acto religioso
constituyen un preambulo del tratamiento del Dios personal, marco en el cual
Scheler tematiza la nocién de evidencia. Asi, Scheler (2007) plantea que

el camino que hemos seguido hasta ahora para la fundamentacién de la
religion se ha revelado como desviado en algunos puntos de los caminos
por los que suele marchar actualmente la filosofia y la teologia. Por eso,
dirigiremos nuestra atencién a algunos tipos de fundamentacion de la re-
ligion que todavia poseen fuerza de atraccion en Alemania y en el circulo
cultural y europeo. (p. 225)

Esto es lo que el autor desarrolla en el apartado “Acerca de algunos ensayos
recientes de fundamentacién de una religion natural”. Scheler sostiene que es
necesario distinguir entre religion natural y teologia natural. Por la primera,
Scheler (2007) entiende que

la religion natural es el conocimiento espontdneo de Dios que puede ad-
quirir toda persona dotada de razén —con absoluta independencia del tipo
y grado de su formacién cientifica—, y que ciertamente adquiere sin que
necesariamente tenga plena conciencia reflexiva del camino por el que ad-
quirié ese conocimiento. (p. 226)

Dicho de otra manera, no es necesario conocer los argumentos filoséfico-teo-
16gicos o de la tradicién para admitir la existencia de Dios. En relacién a la
teologia natural, afiade que se trata de un saber natural sobre Dios, que se
debe apoyar en la religion natural, es decir, “en una peculiar fuente esen-
cial de intuicion y de vivencia de lo divino” (Scheler, 2007, p. 227). De este
modo, la teologia natural se ha de apoyar en la religién natural, asi como
toda ciencia del mundo se debe apoyar en las categorias o formas de ser de
la concepcion natural del mundo. Si lo anterior es correcto, la religién natu-
ral, antes que nada, “debe ser estudiada fenomenologicamente en sus actos



108 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

y objetos sometidos a leyes esenciales” (Scheler, 2007, p. 227). Asi, Scheler
busca también tener un conocimiento de Dios y de su relacién con el mundo.

Con posterioridad, el autor revisa el desarrollo de la teologia y de la filosofia
desde la época clésica hasta su época. De toda esa revision, lo que me inte-
resa es el tratamiento que realiza Scheler de Schleiermacher y sus contem-
pordneos acerca de la teoria de la religion. Lo anterior es relevante porque,
justamente, es el contraste entre Scheler y Schleiermacher lo que més valora
Joas en su andlisis, como expondré mds adelante.

De este modo, Scheler (2007) enumera un conjunto de “errores” en los que
habria incurrido Schleiermacher, a partir de los cuales ha instalado la “fu-
nesta tesis” que enuncia la existencia de una “independencia de la religién
tanto de la moral como de la ciencia y la filosofia” (p. 243). Algunos de esos

errores, segtin Scheler, son:

1° El primero y mas profundo error de Schleiermacher consiste en que a la
‘intuicién’ y ‘sentimiento’, su fuente de conocimiento de lo eterno, no se le
ocurre asignarle otro objeto que el universo —el universo que, concebido
como totalidad, produce en el hombre un ‘sentimiento de dependencia ab-
soluta’ — . (Scheler, 2007, p. 243)

El segundo error, agrega, es que se conecta el objeto de la religion al lla-
mado “sentimiento de dependencia absoluta”, no en un enlace intencional,
cognitivo, sino en uno meramente causal. En este contexto, Scheler cita a
Rudolf Otto: “El otro error de la definicién de Schleiermacher es que descu-
bre sélo una categoria de la valoracion religiosa de uno mismo (mejor dicho,
devaluacion) y quiere definir por ella el contenido del sentimiento religioso.”
(Otto, 1917, citado en Scheler, 2007, p. 244). Sin embargo, Scheler no deja
de criticar a Otto, porque, a su juicio, incurre en los mismos errores que
Schleiermacher:

Persevera Otto en el error metédico de Schleiermacher de querer también
aislar en concreto —es decir, aislar de las relaciones que guardan con todas
las restantes actividades y contenidos del espiritu— los fenémenos intui-
tivos originarios de la conciencia religiosa ... sin tomar en consideracién
el cardcter esencialmente colectivo y comiin de la experiencia religiosa.
(Scheler, 2007, pp. 244-245)

Scheler busca, finalmente, destacar que la investigacién fenomenoldgica esta
facultada para tratar lo sobrenatural, lo extrasensible y lo suprasensorial. Es



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 109

en este marco que aborda la evidencia. El autor comienza, entonces, pre-
guntandose si hay una evidencia para la teologia natural y, a su vez, normas
religiosas de verdad y de valor que le correspondan. Su respuesta es muy
interesante, como se expone en la siguiente cita:

El criterio para la verdad y cualquier otro valor cognoscitivo de la religion
s6lo pueden encontrarse a partir de su esencia, no se pueden extraer de nin-
guna esfera extrarreligiosa. Tampoco esto es algo que sélo sea vélido para
la religion. Asimismo, la ética y la estética completas son pura paja, aunque
se presuponga cualquier induccién y toda posible axiomdtica puramente
l6gica y oOntica, sin una ‘evidencia’ ética y estética, no reducible a nada
distinto.... Por tanto, la religiéon posee su tltimo y mds elevado criterio
de conocimiento en el darse en persona del objeto al que esta orientado el
acto religioso —en ultimo término, Dios—, y en la evidencia en la que se
abre este dar en persona a la conciencia; y se estaria poniendo lo mds firme
sobre lo menos firme si esto se considerara insuficiente.... S6lo es evidente
que todo ‘creer’ estd fundado —objetivamente— en un contemplar; digo
objetivamente, no, por tanto, de manera que ambos actos tuvieran que per-
tenecer al mismo individuo y conciencia. Asi, toda creencia cristiana esta
fundada, en dltimo término, en lo que le fue dado a Cristo saber sobre Dios
y sobre si mismo —no en forma de creencia, sino de contemplacién—, o
en lo que de ellos tuvo a bien comunicar a su Iglesia. (Scheler, 2007, pp.
252-253)

El autor sostiene, entonces, que el criterio de conocimiento de la religion
estriba en Dios. En definitiva, toda creencia cristiana esta fundada en Cristo.
Nada de esto tiene que ver con la evidencia légica o epistemoldgica husser-
liana, cuestion que tendrd presente Joas.

3. La evaluacion de Joas sobre Scheler

En El hechizo de la libertad. Teoria de la religion después de Hegel y Nietzs-
che, Hans Joas (2024) busca discutir la tesis sustantiva de que

hoy no se puede hablar de religion e historia de la religion si no es en re-
lacién con las exigencias normativas y la historia de la libertad politica, y
esto tras una fase histérica de globalizacion creciente.... El discurso sobre
la creencia, sostengo, ha estado explicita o implicitamente desde el siglo
XVIII ‘bajo el hechizo de la libertad’. (p. 14)



110 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Para cumplir con ese objetivo, revisa las tesis de, entre otros, Friedrich
Schleiermacher, Ernst Troeltsch, Rudolf Otto y William James. También las
de Max Scheler. A Scheler le dedica el capitulo 4 de la primera parte, denomi-
nado Evidenz oder Evidenzgefiihl? [; Evidencia o sentimiento de evidencia?].
El andlisis de Joas (2024) sobre Scheler comienza haciendo referencia a que
este dltimo es “uno de los pocos pensadores europeos de fuste de inicios del
siglo XX que no fue partidario —o quizds deberia decirse victima— de la asi
llamada tesis de la secularizacion” (p. 126). Joas sostiene que esta tesis se ha
discutido extensamente, para luego arribar a la conclusién de que no existiria
una relacion necesaria entre el proceso de modernizacion y la secularizacion.
Joas (2024) destaca, ademads, que Scheler era un pensador que “tenia oido”
para la religion e, incluso, lo califica como el nuevo san Agustin, esto es, “un
renovador fundamental del mensaje de fe en un tiempo de ingentes cambios
histéricos” (p. 129). Scheler es, entonces, uno de los pensadores que mas
licidamente reaccionan ante la devastacién que produjo la Primera Guerra
Mundial. Su tarea fue, ni mas ni menos, “renovar el mensaje cristiano del
amor” (Joas, 2024, p. 129).

Es en este marco que Joas (2024) formula el interrogante central de este
apartado: “Me pregunto si Scheler logré ir mas alld de una comprension
descriptiva del hecho que [sic] la creencia religiosa descansa en sentimien-
tos de evidencia, probando la evidencia de contenidos determinados de la
fe religiosa, sobre todo de una creencia especifica” (p. 130). A la luz de lo
expuesto anteriormente, mi respuesta es afirmativa. Scheler procura funda-
mentar la evidencia religiosa en la razén. Con todo, revisemos lo que afirma
Joas al respecto. En primer lugar, sostiene que la filosoffa de la religién de
Scheler es, principalmente, una fenomenologia de los actos religiosos que se
encuentra expuesta en De lo eterno en el hombre, cuestion que desarrollé en
el apartado anterior.

Un punto donde Joas y Scheler coinciden, y donde marcan una diferencia
con Scheliermacher, es en que la fe no estd fundada necesariamente en un
sentimiento o en una experiencia: “La esperanza religiosa estd destinada a
algo que nunca hemos experimentado y de lo que sabemos que nunca podria-
mos haber experimentado” (Joas, 2024, p.133). La fe religiosa tiene que ver
con algo que “el 0jo no vio, ni el oido oy6” (1 Cor 2:9), es decir, una certeza
que no estd fundada en ninguna experiencia.

De esta manera, llegamos al punto decisivo de este apartado. ;Como respon-
de Joas a la pregunta formulada anteriormente, es decir, evidencia o senti-
miento de evidencia? El punto que destaca acerca de Scheler, y que lo dife-



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 111

rencia de otros tedricos de la religion, es lo que Joas denomina “monoteismo
personalista”. Scheler, como se explicé en el apartado anterior, subraya como
fundamento de la fe a la relacion personal con Dios, en desmedro de lo que
se denominarfa lo “santo”. De nuevo, tenemos una larga, pero relevante cita:

Para responder a la pregunta ;evidencia o sentimiento de evidencia?’, a la
que aqui quiero volver, es decisivo marcar exactamente el limite en que la
descripcién empirica del sentimiento de evidencia del creyente se convier-
te, efectiva o supuestamente, en una prueba de evidencia de los contenidos
de fe. El problema ya se plantea en la filosoffa de la religién de Scheler,
en particular, en el punto en que define religion. Para Scheler no se trataba
solo de una fenomenologia de la experiencia y la accion religiosas, sino de
las determinaciones fundamentales de lo divino que se le revelan al cre-
yente en tal experiencia. Scheler no pretendia haber probado la fe cristiana
como evidente. (Joas, 2024, pp.144-145)

Y subraya, refiriéndose a Scheler:

que €l incluso habria presentado una «prueba de la indemostrabilidad de
Dios como persona» (331 [304]), ya que precisamente la creencia en un
Dios personal implicaria que este, como cualquier persona, no podria de-
sarrollarse por cuenta propia, sino solo «mediante un acto libre de autode-
sarrollo» (331 [304]). Pero en la definicién de religién aparece en Scheler
como un rasgo constitutivo la nocién de la personalidad de Dios (146, 240
[201, 311]). (Scheler, citado en Joas, 2024, pp.144-145)

Asi, se distingue notablemente esta definicién de los intentos de sus contem-
pordneos — William James, Emile Durkheim, Rudolf Otto, Nathan Soder-
blom y otros— por hacer de lo “sagrado” el rasgo central de la definicion.
Si bien, sostiene Joas, Scheler no ignora los términos de lo “sagrado” o lo
“santo”, la diferencia con los otros pensadores nombrados es que estos ulti-
mos “admiten en su definicion de religién también las concepciones de una
fuerza sagrada no personal o una multitud de dioses personales, Scheler se
refiere ya en su definiciéon a un monoteismo personalista” (Joas, 2024, pp.
145).* Como he sostenido mds arriba, la originalidad de Scheler se encuentra

4 En este punto, Joas sigue la interpretaciéon de Hanna Hafkesbrink, que se encuentra en su
articulo Das Problem des religiosen Gegenstandes bei Max Scheler [El problema del objeto
religioso en Max Scheler]. Segin Hafkesbrink, Max Scheler intenta superar el hiato que
existia entre el catolicismo y la modernidad desde el surgimiento de la enciclica Aeterni



112 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

justamente en la defensa del monoteismo personalista del que habla Joas, que
actiia como fuente de la evidencia del creyente.

Un comentario final

Los andlisis presentados anteriormente pueden parecer hoy de poco valor
o incluso irrelevantes. Hay algo de razén en ello. En un mundo inserto en
interrogantes sobre la inteligencia artificial, el cuidado del medioambiente,
los transhumanismos, las guerras, las nuevas formas de autoritarismo, etc.,
parece que la pregunta por lo que creemos y en lo que creemos se ha vuelto,
en el mejor de los casos, una cuestién de interés personal. Esta impresion se
agudiza si agregamos a todo lo anterior los casos de abuso en el &mbito de
la Iglesia catdlica, que se han desarrollado en las ultimas décadas. Tal parece
que la pregunta por Dios, por la religion, por la creencia religiosa, por la fe,
etc., han sido relegadas a los anaqueles o, como mencionamos anteriormente,
al ambito de la vida privada.

Sin embargo, una de las cuestiones que, en mayor o menor medida, hemos
ido apreciando los seres humanos en las primeras décadas del siglo XXI,
consiste en que, precisamente, los problemas planteados nos llevan de una
u otra manera a formularnos la pregunta por Dios o por la creencia religio-
sa: ;qué significa ser humano hoy?, ;hay algo mds alld de la experiencia?,
(,cO0mo nos relacionamos con este ser superior que llamamos “Dios”?

Tengo la impresién de que no queremos reducir nuestra existencia humana a
la vieja pretension del positivismo, a la contrastacion empirica de las hipéte-
sis o teorfas. Hay algo mds que medidas, informacién y datos. En ese contex-
to, considero, emerge también la pregunta acerca de en qué creemos 'y céomo
lo creemos. Ciertamente, esta pregunta se mueve en un terreno pantanoso,
porque han surgido una multiplicidad de falsas religiones o creencias que
se han aprovechado del desgaste de las aproximaciones mds tradicionales e
histéricas a la fe.

De esta manera, la lectura a la que nos invita Hans Joas no deja de ser in-
teresante para repensar una teoria de la religion. Particularmente, lo que he

Patris de Le6n XIII. Segiin la autora: “Die religionsphilosophische Situation, der sich Max
Scheler gegeniibersah, war bezeichnet durch die duserste Entfremdung zwischen moder-
ner Philosophie und Katholizismus.” [La situacién religioso-filoséfica que enfrenté Max
Scheler se caracterizé por la extrema alienacion entre la filosoffa moderna y el catolicismo]
(Hafkesbrink, 1931, p. 145).



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 113

tratado de desarrollar en este breve trabajo, es la idea de que la evidencia del
creyente va mds alld de los enunciados y proposiciones l6gicas —como diria
Husserl —, pero tampoco puede ser reducida a una forma de sentimentalismo
o estado de dnimo. De este modo, afirmar la creencia en un Dios personal, en
Jesucristo, es un acto racional que sigue teniendo plena vigencia en la actua-
lidad, como lo sostenia Scheler.

Referencias

Anton Mlinar, I. M. (2014). La evidencia en los Prolegémenos y en las Investigaciones
l6gicas. Primeros aportes para una comprensiéon modal de la evidencia en Husserl.
Investigaciones fenomenoldgicas, (11), 33-56. http://hdl.handle.net/11336/33900

Haffesbrink, H. (1931). Das Problem des Religiosen Gegenstandes bei Max Scheler. Zeits-
chrift fiir Systematische Theologie, (8), 145-180.

Husserl, E. (1967). Investigaciones logicas (vols. 1-2). Revista de Occidente.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Muiioz Pérez, E. V. (2023). Fenomenologia y religion después de un siglo: un balance pro-
visional. Erasmus. Revista para el Didlogo Intercultural, 25, 1-22. https://qellqasqa.
com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680

Scheler, M. (2007). De lo eterno en el hombre. Ediciones Encuentro.


http://hdl.handle.net/11336/33900   
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680

Prélogo a la reproduccion del texto

Apenas Studia Politicae aceptd la propuesta en honor a la obra de Joas, el
nombre de Cristina di Gregori surgié de inmediato como una invitada que
debiamos conseguir a como dé lugar. Claudio Viale tuvo contacto directo con
ella afos atrds, y sabia del alcance crucial de su obra para nuestro medio.
Fue a mediados de 2024 que empez6 a gestarse este dosier. Lamentablemen-
te, la muerte de Cristina nos sorprendid (y sorprendié al medio filosofico en
su conjunto) justo una semana antes de lanzar oficialmente nuestro llamado.
Cristina (como le decian afectuosamente sus discipulos, colegas y alumnos),
ademds de ser una referente indiscutida en los estudios sobre pragmatismo en
Hispanoamérica, fue —hasta donde sabemos— la tinica filosofa argentina que
publicd, en el afio 2013, un texto muy valioso y breve dedicado al vinculo de
Hans Joas con el pragmatismo. Nuestro proyecto era sugerirle que ampliara
dicha contribucién pionera, atendiendo a los tltimos desarrollos de Joas.

Como creemos que —aun teniendo mds de una década— el texto en cuestion
sigue contando con un valor innegable y una difusion practicamente nula,
hemos decidido reproducirlo en este dosier. Es nuestra forma de homenajear
a Cristina, pero también de contribuir al camino que ya han emprendido su
circulo de efectos y afectos: estudiantes, colegas y becarios, mayormente
provenientes de la ciudad de La Plata.

Queremos agradecer al Dr. Leopoldo Rueda (uno de los talentosos discipulos
de Cristina) por alentarnos en este proyecto. A Nicolas Saltapé del Departa-
mento de Filosoffa por sus gestiones, y a Natalia Corbellini, directora de re-
vistas de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién (FAHCE)
de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP), por darnos instrucciones
precisas para reproducir el texto.

Como originalmente este articulo forma parte de las actas de las IX Jornadas
de Investigacion en Filosofia de profesores, graduados y alumnos (28-30 de
agosto de 2013) de la FAHCE (UNLP), hemos hecho algunos agregados del
caso que no afectan al contenido: ofrecemos una version del titulo en inglés,
incluimos un resumen —tomado del tltimo parrafo de la introduccién— que
también cuenta con su traduccién a ese idioma. Hemos adecuado, y en un
caso actualizado, las citas siguiendo las normas de la revista. Ademds, hemos
agregado algunos detalles minimos de puntuacion entre corchetes, siguiendo
las normas de estilo habituales; corregimos algunos errores tipogréficos y de-
cidimos incluir una enumeracion que contribuye a seguir el argumento. Por
ultimo, agregamos la nomenclatura usual en las citas de la obra de Dewey.



Creatividad y teoria de la accion.
Hans Joas, recuperando a John
Dewey!

Creativity and Action Theory. Hans

Joas’s Reassessment of John Dewey
Prof.* Dra. Maria Cristina Di Gregori’

Resumen

En este articulo [se exploran] brevemente las tesis a las que Joas adhie-
re, de raigambre pragmatista, aludiendo particularmente a aquellas que a
su juicio permiten integrar muy naturalmente la teorfa de la accién con
la idea de creatividad que pretende sostener. En ese marco [se hipotetiza]
que su concepcién es fuertemente deudora de la concepcién deweyana de
la experiencia y la teoria de la accion, que el mayor valor de su trabajo en
esta orientacion consiste precisamente [en] enfatizar la vinculacion entre

! Este texto fue publicado previamente en Di Gregori, M. C. (2013) Creatividad y teoria de
la accién: Hans Joas, recuperando a John Dewey [en linea]. IX Jornadas de Investigacién
en Filosoffa, 28 al 30 de agosto de 2013, La Plata, Argentina. En Memoria Académica. Dis-
ponible en: http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2903/ev.2903.pdf Esta
obra estd bajo licencia 2.5 de Creative Commons Argentina. Atribucién-No comercial-Sin
obras derivadas 2.

* Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién (FaHCE), Instituto de Investiga-

ciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS), Universidad Nacional de La Plata
(UNLP) Argentina.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.06

STUDIA POLITICA £ Numero 65 otono 2025 pag. 115-125
Recibido: 01/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




116 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

creatividad y accién que estd presente y poco trabajada e[,] indudablemen-
te, en mostrar la relevancia de dicha reflexién filosdfica para el campo de
la sociologia. Finalmente [se esbozan] algunas sugerencias respecto de la
necesidad de destacar en sucesivas exploraciones, tanto en el contexto de
Joas como en el de las interpretaciones pragmatistas, la importancia de la
idea de transaccion formulada por el propio Dewey, frente a la primacia de
la teorfa de la accién a secas en funcion de redefinir con mayor precision la
idea de creatividad misma

Palabras clave: creatividad - teoria social - Joas - Dewey - pragmatismo
- transaccién

Abstract

This article addresses the thesis that Joas adheres to, from a pragmatism
approach, focusing on those that, according to his view, let him to integrate
very naturally social theory with the idea of creativity that he intends to
defend. In this framing, it hypothesizes that Joas’s conception is strongly
influenced by Deweyan conception of experience and his theory of action,
that the scope of his work in this orientation precisely lies in to emphasize
the link between creativity and action that is present and underrated and un-
doubtedly to point out the relevance of that philosophical reflection for the
field of sociology. Finally, it outlines some suggestions regarding the neces-
sity of highlighting in further explorations, as well in the context of Joas’s
work as in the context of pragmatist interpretations, the idea of transaction
formulated by Dewey, towards the primacy of just the theory of action ba-
sed on defining more accurately the proper idea of creativity.

Keywords: creativity - social theory - Joas - Dewey - pragmatism - tran-
saction

[Introduccion]

ichard Bernstein evalda en su The Pragmatic Turn (2010), que el
pragmatismo ofrece una interpretacion de los seres humanos y su lu-
gar en el mundo. Los pragmatistas en general fueron criticos de lo
que Dewey llam¢ “la teoria del espectador” (LW, 4, p. 19) y focalizaron su
atencién en el know-how y esto, sencillamente afirma Bernstein, es intere-
sarse por saber cdmo se vinculan el mundo y las practicas humanas y socia-
les. Se complace en recordarnos ademads, que si bien la expresion “ser en el
mundo” no es propia de la tradicién pragmatista, ella articula bellamente la
comprensién pragmatista de la transaccion. Proceso que toma lugar entre los



PROF.» DRA. MARIA CRISTINA DI GREGORI 117

organismos humanos y su entorno, un proceso que incluye y exige el know-
how o saber hacer, saber hacer que se erige en la base para saber[—]que.

Bernstein mismo considera que el trabajo de Hans Joas en torno a la teoria
de la accién y la creatividad, es uno de los mds rigurosos y perceptivos (y sin
quitarle un dpice de valor, agregaria que[,] ademds, uno de los pocos existen-
tes) acerca de la idea de accién en John Dewey y su vinculacion con la idea
de creatividad. Sin olvidar, claro estd, que el propio Joas, en coincidencia con
el filsofo pragmatista, es un militante convencido del valor de la denomina-
da orientacion vital de la filosoffa pragmatista.

En efecto Joas enfatiza en dos de sus obras centrales, El pragmatismo y la
teoria de la sociedad (1998) y The Creativity of Action (1996), la necesidad
de recurrir a la tradicién pragmatista para tratar cuestiones actuales vincula-
das a la teoria social y la filosofia, en particular en lo relativo a la teoria de
la accién y la nocién de creatividad que dicha teoria implica en el contexto
mencionado.

Joas sostiene de modo explicito que el pragmatismo en general si bien no lo-
gré constituirse durante buena parte del siglo XX en la filosofia predominan-
te de EE.UU., consiguié que muchas de sus tesis sobrevivieran subrepticia-
mente en diversas e importantes tradiciones de la filosoffa contemporénea.
Resulta interesante recordar aqui a Vincent Colapietro.

Vincent Colapietro[,] en su trabajo de 2009, [“]A Revised Portrait of Human
Agency: A Critical Engagement with Hans Joas’s Creative Appropriation of
the Pragmatic Approach[”] sostiene que los propios aportes de Joas, orienta-
dos a explorar la relacién entre la teorfa de la accién pragmatista y la nocién
de creatividad que se postula implicada, también son poco atendidos, por no
decir ignorados, por la filosofia reciente. No ocurre lo mismo en el campo de
la sociologia. Esta actitud, sin embargo[,] en su opinién no debiera sorpren-
dernos y hasta es esperable dado que los socilogos, indica, se interesan por la
vida social favorecidos por su condicidn de cientificos sociales, mientras que
los fildsofos en general siguen mds ocupados en el desarrollo insular de su dis-
ciplina. Todo esto, claro estd, dicho en un tono critico que cuestiona un modo
de hacer filosofia, que a su juicio no solo exagera las cuestiones relativas a la
pureza temdtica y disciplinar sino que también corroe o vicia lo que denomina
la vitalidad del pensamiento. Finalmente, coincidimos con esta lectura[,] en
especial con su reconocimiento de que mantener a la filosofia fuera del alcan-
ce de otras disciplinas como posicién tedrica, coincide con cierto fastidioso
sentido de los limites de la disciplinariedad vigente y que dicha actitud es



118 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

dificilmente conciliable con el modo pragmatista de hacer filosofia; una po-
sicién que aboga por una conexion vital en términos que aluden a la relacién
que debe mantener la filosofia con la cultura de su época y con el ocuparse y
preocuparse por los problemas y dilemas de su momento histdrico.

En lo que sigue exploraremos brevemente las tesis a las que Joas adhiere, de
raigambre pragmatista, aludiendo particularmente a aquellas que a su juicio
permiten integrar muy naturalmente la teorfa de la accién con la idea de
creatividad que pretende sostener. En ese marco hipotetizamos que su con-
cepcion es fuertemente deudora de la concepcion deweyana de la experiencia
y la teoria de la accién, que el mayor valor de su trabajo en esta orientacién
consiste precisamente [en] enfatizar la vinculacion entre creatividad y accién
que estd presente y poco trabajada e[,] indudablemente, en mostrar la rele-
vancia de dicha reflexion filoséfica para el campo de la sociologia. Finalmen-
te esbozaremos algunas sugerencias respecto de la necesidad de destacar en
sucesivas exploraciones, tanto en el contexto de Joas como en el de las inter-
pretaciones pragmatistas, la importancia de la idea de transaccién formulada
por el propio Dewey, frente a la primacia de la teoria de la accién a secas en
funcion de redefinir con mayor precision la idea de creatividad misma.

Hans Joas: su interpretacion de algunas tesis pragmatistas

Podria decirse brevemente que Joas estd preocupado por desarrollar una teo-
ria de la accidn, en si mismo un tema crucial para las teorias socioldgicas,
que le permita dar cuenta e incorporar coherentemente la dimension creativa
en los procesos de accion humana misma. El concepto de creatividad ha
devenidol[,] en su interpretacidn, una cuestion marginal respecto de la teoria
de la accion en sociologia y otras disciplinas por décadas. Por supuesto que
Joas se opone a aquellas concepciones de la creatividad que apelan a la inspi-
racion divina o a otras explicaciones misteriosas, ajenas a la factura humana
y mundana. Hablar de la naturaleza creativa de los seres humanos, en buena
parte de la tradicion hubiera sido una blasfemia, decir que las creaturas eran
al mismo tiempo creadores, una idea de gran audacia. Sin embargo[,] en su
extensa y compleja reconstrucciéon de lo que denomina las metaforas de la
creatividad, reconoce que ha habido serios intentos de defender las posibili-
dades creativas de la acciéon humana. En particular sostiene que se desarro-
llaron tres ideas de singular importancia al respecto. No es de nuestro interés
aqui exponerlas, pero si mencionarlas; ellas son segtin nuestro autor: [1)] la
idea de expresion formulada por Herder, [2)] la idea de produccién y [3)] la



PROF.2 DRA. MARIA CRISTINA DI GREGORI 119

idea de revolucién[,] ambas postuladas por Karl Marx. Dicho de modo muy
breve[,] ninguna de las tres ideas le parece a Joas adecuada en funcién de
dar cuenta de la creatividad de un modo lo suficientemente amplio, infiero
que tampoco de la idea misma de accién que Joas quiere defender. Las obje-
ciones que dispara contra las mismas son las siguientes[:] la idea de expre-
sién (como actividad) circunscribe primariamente la creatividad al dmbito
subjetivo o mundo subjetivo del actor[;] [l]a idea de produccién vincula la
creatividad con el mundo objetivo, vale decir el mundo de objetos materiales
que son las condiciones y fines de la propia accién[;] y por dltimo la idea de
revolucidn le parece cuestionable dado que se asume que el proceso creativo
es relativo al mundo social pero especificamente orientado a reorganizar las
instituciones sociales que gobiernan la convivencia humana.

En opinién de Joas ninguna de las tres posiciones ofrece una teorfa de la
creatividad asociada a la accién humana que resulte satisfactoria. Son ideas
limitadas, incapaces de cubrir en sentido amplio la nocién de creatividad
ya que dicha potencialidad se vincula exclusivamente con algunos tipos de
accion humana, vale decir con algunos modos de relacionarse con el mundo
pero no con otros. En palabras de Joas: “Una consecuencia inevitable de
estas posiciones es que a otros tipos de accién concretas se les niega todo
vestigio de creatividad y hasta son percibidas como radicalmente opuestas a
la creatividad” (1996, p. 116).

La teoria de la accidn, sostiene, debe ser reconstruida de tal manera que sea
capaz de incorporar la dimension creativa de la accién como cuestion intrin-
seca a su propia estructura y devenir.

Recordemos que en The Creativity of Action Joas se encarga de sefialar que el
pragmatismo cldsico apunté con sus criticas al corazén mismo de la filosofia
cartesiana, decisiva para el desarrollo de la Filosofia Moderna. En su concep-
cion, Descartes fue quien erradicé cualquier nocion de mundo como tomado
por supuesto, como punto de partida genuino para el quehacer filoséfico, al
mismo tiempo que también expulsé la condicion encarnada, situada y corpo-
ral del ego pensante y de otros sujetos pensantes en el mundo. La estrategia
de Descartes, piensa, encontré problemas de dificil o imposible solucién,
esto es, la tarea de constituir el mundo, el cuerpo y el ti sobre la base del ego
pensante. El pragmatismo, sostiene Joas, va contra esta idea central. Atribuye
con justicia a Charles Peirce el reclamo emancipatorio del ego pensante, de-
fiende la duda real, frente a la duda metddica y artificial, en definitiva, inter-
preta Joas, Peirce sale en defensa del anclaje del conocimiento en situaciones
problemadticas de la vida real. Asi, coherente con sus intuiciones iniciales, el



120 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

pragmatismo suplanta la nocién de un ego dubitativo en soledad, por la idea
de una investigacion cooperativa con el fin de hacer frente a los problemas
reales detectados en el curso de la accién humana.

En dicho contexto analiza los aportes de la tradicion pragmatista cldsica con
relacién a la teoria de la accién y la creatividad. Sostiene que la concep-
cién pragmatista de la creatividad radica en la comprension pragmatista de
la acciéon humana en si misma. Y subraya que el mds acabado desarrollo al
respecto fue el logrado por John Dewey[,] quien despliega su teoria de la
experiencia en términos de teoria de la accidn.

De un modo a veces poco sistemdtico y claro, Joas pretende dar cuenta de la
teoria de la experiencia sostenida por Dewey, en términos de investigacién
y de arte, tal cual lo sugiriera el propio filésofo norteamericano. Asi recoge
la idea de Dewey acerca de que la vida humana debe ser entendida en tér-
minos de accidn, investigacién o arte, sugiriendo la equivalencia semdntica
que en gran medida Dewey ensaya en sus diversas explicitaciones del tema
y que esta actividad en definitiva impregna todas las zonas y aspectos de la
vida. Suscribe entonces [a] la idea de que toda accién humana es una forma
de interaccién entre el organismo y el medio y que el resultado buscado en
cualquiera de esas formas debe ser entendida como una genuina transforma-
cidén del material existente; una actividad de hacer y rehacer que transforma
el material existente previo que estd involucrado en los procesos de la accién
misma. El ser humano es en consecuencia y por encima de todo un ser préc-
tico, y por eso mismo, se halla embarcado[,] entre otras cosas, en un proceso
habitual de tomar decisiones acerca de lo que le conviene o desea hacer y en
la tarea de elegir lo[s] medios adecuados para hacerlo.

En nuestras palabras, decir entonces que el ser humano es un ser practico, o
decir que el ser humano es un experimentador “natural”, son en este contexto
asuntos fuertemente interrelacionados. Decir que en los procesos de resolu-
cién de problemas el ser humano es un ser obligado a la deliberacion y a la
eleccion, al acierto o al fracaso en la toma de decisiones, va delineando la
concepcion deweyana aceptada por Joas en el campo de una concepcion de
la accion, tal que el sujeto, necesariamente activo, aunque también pasivo,
anticipa y promueve modificaciones en el mundo, por un lado[,] y un mundo
transformado por dichos procesos pero también transformador o modificador
del sujeto y el mundo, por el otro, en vistas de las consecuencias que uno y
otro generan en el mismo proceso. En una palabra, la teoria de la experiencia
aportada por Dewey y defendida por Joas, liga de manera clara la idea de
creatividad, al menos en un primer momento, a [la de un] tipo de interac-



PROF.» DRA. MARIA CRISTINA DI GREGORI 121

cién que debe ser comprendida en los términos de genuina transaccion. En
este contexto la creatividad es entendida como una capacidad o potenciali-
dad para una constante transformacién o reorganizacién de nuestros hébitos,
nuestras instituciones y nuestro mundo material; es también potencialidad
intrinseca a la accion o si se quiere muy natural a los mencionados procesos
transaccionales, procesos mediante los cuales los seres humanos y el mundo
se transforman, reorganizan y modifican mutuamente. (No incluimos en este
trabajo las distinciones que varios autores, entre ellos el propio Joas, men-
cionan en torno a los diversos niveles de creatividad que deben considerarse
implicados en estas transformaciones).

Puntualicemos un poco mds la idea de transaccion en Dewey. En Knowing
and [t]he Known (1949), Dewey y Bentley sostienen que esta idea conduce
a entender la experiencia misma en términos de accidn transaccional y esto
significa entre otras cosas, que ya no entenderemos ningtin proceso activo
como ocurriendo entre cosas y objetos que existen[,] por un lado, al margen
de los hombres, ni a los seres humanos involucrados como existiendo de un
modo totalmente separado de las cosas[, por el otro]. Asi, sefialan, a diferen-
cia de las consecuencias que deben asumir otras concepciones —incluso en
el contexto de otras teorfas de la accion—, su posicién no se ve obligada a
lidiar con el problema de forzar al hombre y al mundo a encajar en algtin tipo
de organizacién o conexion. En esta perspectiva ellos estdn interconectados
desde el inicio: el organismo humano se desarrolla, vive y se modifica con y
en el resto del cosmos. Y sefialan:

[“Los organismos humanos desarrollados™] [e]stdn ahi en un sistema tal
que sus operaciones y transacciones pueden verse directamente, incluidas
las que constituyen los conocimientos. Cuando son vistos asi, los conoci-
mientos y los saberes [knowings and knowns] se nos presentan diferen-
ciados dentro del cosmos factico, no como si estuvieran alli provistos de
antemano para que a partir de ellos haya que producir cosmos-sistema-he-
cho-conocimiento. Hecho, lenguaje, conocimiento tienen en este procedi-
miento estatus césmico; no se toman como si existieran originariamente
en campos irreconciliablemente hostiles. Esto, una vez més, no es mas que
decir que vamos a investigar los conocimientos, tanto en lo que se refiere
a los materiales como a la elaboracion, en el sentido de la ciencia ordinaria
([LW, 16, p. 55)).

Coincidiendo nuevamente con Joas, estd claro que para el pragmatismo de
Dewey la creatividad se ubica desde el inicio en la actividad transaccional



122 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

del mundo de la vida o mundo cotidiano y que visualiza a la ciencia como un
desarrollo, mds pronunciado de dicho potencial.' Siguiendo la lectura de Ana
Ponce (2012) podriamos decir en términos mds actuales que

(...) la nocién de transaccion que desarrolla Dewey implica una ontologia
funcional (...) la transaccién no ocurre entre elementos que tienen existen-
cia independiente, sino que los elementos adquieren su cardcter a partir de
sus funciones dentro de la transaccion. (...) este enfoque implica que nin-
gtin hecho puede ser determinado al margen de los elementos constitutivos
del proceso transaccional ya que el organismo y el ambiente pertenecen a
un mismo sistema dindmico.

Los limites a este proceso, acotamos, se desprenden del consecuente caricter
situado, corporalizado y social de la actividad transaccional y creativa.

Para finalizar, es interesante recordar que para Joas la obra de Dewey, El arte
como experiencia [(1933)], estd destinada a servir de base para una discusién
concluyente de la contribucion pragmatista a la teoria de la creatividad. En
efecto, como ya hemos senialado en otro lugar?, alli Dewey caracteriza todo
vinculo entre el ser humano y el mundo, toda experiencia en términos de
interaccién y transaccion. Asi, tanto en el dmbito de la ciencia, como del arte
y la vida cotidiana los seres humanos son genuinos experimentadores, inves-
tigadores y el vinculo entre ellos mismos y el mundo consiste en un proceso
en el cual, ni el objeto del conocimiento ni el del arte preceden al proceso
mismo, sino que constituyen su producto, su transformacién controlada o
dirigida. Existe una raiz comtn entre las ciencias, las bellas artes y la vida
cotidiana. Ellos constituyen diversos modos de la vida practica; cada una de
ellas constituye un arte en el sentido primigenio que Aristételes le atribuyera
a la experiencia —en términos generales— y por ello cada una de ellas ha
de ser definida en términos de una activa intervencion, manipulacion e inte-
raccion entre el hombre y el mundo, respondiendo a cuestiones valorativas|,]
y en consecuencia a fines diferentes[,] Dewey no niega la posibilidad de
diferenciarlas. Cada una de ellas produce nuevos bienes que, una vez miés,

!'Sin duda, Dewey elimina, a diferencia de los aportes de algunas de las llamadas “filosofias
de la vida” la férrea distincion entre la creatividad por un lado y la vida cotidiana y la cien-
cia por otro. Evade también toda posibilidad seria de vincular a la accién con la creatividad
en base a la intervencién de alguna voluntad prehumana o en base a lo que serfa alguna
forma arbitraria y misteriosa de generar significados.

2 Cfr. Di Gregori, M.C. Pérez Ransanz, A. R. (2012).



PROF.» DRA. MARIA CRISTINA DI GREGORI 123

transforman al sujeto y al mundo y potencian nuevos procesos de interven-
cién y creacion. En ese sentido creo que no seria aventurado decir en esta
breve referencia a El arte como experiencia,que esta obra es a las bellas artes
lo que la Logica: [La] teoria de la investigacion [(1938)] es a las ciencias
en el conjunto de la obra de Dewey, sin negar que, como sugiere Joas, es
posible reconocer aportes diferenciadores para la teorfa de la creatividad en
la primera de ellas. En particular aquella que remite a la posibilidad de dife-
renciar entre experiencias habituales, interrumpidas y consumadas, ubicando
la creatividad en relacidén directa con estas tltimas.

Comentarios finales

Coincido con Bernstein en que el valor central del trabajo de Joas consiste en
ofrecer una visién de la teoria de la accion pragmatista y deweyana en parti-
cular[,] en la que se dé clara cuenta de una adecuada version de dicha teoria.
Joas[,] en buena medida, hace suya dicha lectura de la concepcion deweyana.
En efecto enfatiza el cardcter unificador y abarcador de la accidn tanto en el
terreno de la vida comun de los hombres como en el campo de las diversas
actividades diferenciadoras que incluye su hacer, me refiero a que da cuenta
en dichos términos de la actividad cientifica misma, el arte, etc., una perspec-
tiva que es sostenida y desarrollada por pocos fildsofos aun en la actualidad.

Rescato también como logro central el avance que significa el aporte de Joas
con relacion a su intento de dilucidar y explorar con mayor detenimiento las
consecuencias de dicha concepcidn para un sin nimero de cuestiones filosé-
ficas de las que ain hay que dar cuenta partiendo de la teoria de la accién,
de la transaccion o si se prefiere de la experiencia pragmatista misma. En su
caso, el interés por incluir en la agenda del pragmatismo la problematica de
la creatividad humana ofrece un modo particular y enriquecido de articular
la propuesta pragmatista misma, en particular en torno de la obra de Dewey.
Aporte que gana en claridad para la idea de la creatividad ya que[,] en con-
sonancia con la idea de continuidad exigida por la concepcion deweyana,
no se defiende como cualidad especifica de ciertos subgrupos de personas o
tipos de acciones especificas, tesis dificil de sostener rigurosamente aun en
los complejos contextos tedricos en las que han surgido y que le interesa re-
futar al propio Joas para el campo de la sociologia. Hemos sefialado en otras
oportunidades la importancia de esta tarea de explicitacién de las consecuen-
cias del modo de pensar pragmatista, con relaciéon a otras cuestiones, por
ejemplo[,] a la idea de racionalidad, la funcion de los valores en los procesos



124 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

cognitivos y artisticos, las consecuencias de esta problemadtica para la idea de
un modo de vida politico, etc.

Por ultimo, quisiera poner especial énfasis en lo que creo constituye una
necesidad urgente para la reflexion filosofica en estas dreas. Me refiero a la
necesidad de enfatizar, de manera prioritarial,] la idea de transaccién expues-
ta por Dewey, idea o concepto a la que se brinda poco espacio des[d]e un
punto de vista analitico, tanto en los trabajos de Joas como en muchos de los
trabajos abocados a la recuperacion del pensamiento pragmatista, en especial
en términos de pensamiento comprometido con la vida y cuyo pivote es la
teorfa de la accién misma. Filédsofos como Richard Bernstein caracterizan
el significado del uso deweyano del término transaccién como proveyéndo-
nos de una formulacién mds rigurosa de la categoria de lo orgdnico. La idea
de Bernstein me parece acertada aunque amerita mayores especificaciones.
En nuestra opinidn, dicha categoria[,] ademds, permite describir con mayor
claridad lo que ocurre en el &mbito de la accién humana entendida como ac-
tividad transformadora, en definitiva creadora. Ella permitiria dar cuenta con
mayor rigor del cardcter agente y paciente del sujeto en los procesos interac-
tivos y hasta precisar lo que podriamos llamar el cardcter agencial del mun-
do material mismo. Dando cuenta asi de que[,] en términos transaccionales,
queda mads claro que el sujeto es un agente activo y paciente tanto por su
condicién de situado como por los efectos transformadores que los cambios
realizados en el mundo tienen sobre él mismo. Efectos que generando nue-
vas situaciones que lo afectardn, algunas previsibles y otras no, son los que
garantizan la explosién de nuevas posibilidades creativas de la creatura.

Referencias

Bernstein, R. (1996). John Dewey. Ridgeview Publishing.
Bernstein, R. (2010). The Pragmatic Turn. Polity Press.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of
Pragmatism and American Philosophy, 1(1, 2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Di Gregori, M. C.y Pérez Ransanz, A. R. (2012). Experience, Emotions and Creativity. En
Sixto Castro y Alfredo Marcos ([Eds.]). The Paths of Creation. Creativity in Science
and Art ([pp.] 97-115) Peter Lang.

Sugerencia: Dewey, J., & Bentley, A. (1949). Knowing and the known. En J. A. Boydston
(Ed.), The later works of John Dewey (Vol. 16, 1949-1952): Essays, typescripts, and
Knowing and the known (2008). Southern Illinois University Press..


https://doi.org/10.4000/ejpap.961

PROF.» DRA. MARIA CRISTINA DI GREGORI 125

Joas, H. (1993). Pragmatism and Social Theory. University of Chicago Press.

Joas, H. (1996). The Creativity of Action. Polity Press- Blackwell Publishers. [(Trabajo
original publicado en 1992)]

Joas, H. (1998). El pragmatismo y la teoria de la sociedad. Centro de Investigaciones So-
cioldgicas. [(Trabajo original publicado en 1993)]

Ponce, A. (2012). Afectividad y comprension. UNAM.



Human Action, History and Social
Change: Reconstructions of Social
Theory in Three Contexts

Accion humana, historia y cambio
social: reconstrucciones de la teoria

social desde tres contextos diferentes
Bjorn Wittrock™

Abstract

This text appeared in German in a Festschrift —a collection of essays writ-
ten to honour and in celebration of an eminent Scholar— to Professor Hans
Joas on the occasion of his 60th birthday in 2010. It compares Stuart Hu-
ghes’ (1958) monograph Consciousness and Society: The Reconstruction
of European Social Thought, 1890-1930 with Die Kreativitit des Handelns
[The Creativity of Action] by Hans Joas (1992). Since Hughes’s develop-
ment can be paralleled with Talcott Parsons’s contributions (especially the
conviction that the reflection on human action is fundamental for a new
social theory) and given that Joas’s critique of Parsons is key to his view on

" Professor Emeritus at Uppsala University, Uppsala, Sweden. Chair of the Social Sciences
Section and Vice-President ex officio of the Academia Europaea. Founding Director of the
Swedish Collegium for Advanced Study and its principal leader from 1996 to 2018. He has
also served as President of the International Institute of Sociology. Correo electrénico: bjorn.
wittrock@swedishcollegium.se | Cédigo ORCID: COMPLETAR

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.07

STUDIA POLITICAE ¥ Numero 65 otonio 2025 pig. 126-158
Recibido: 15/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




BJORN WITTROCK 127

social theory, this paper points out a promising dialogue between Joas and
Hughes that is not straightforwardly developed in former’s work. It starts
out by analysing the basic structure of two of the most outspoken and pole-
mical versions of a naturalist and an anti-naturalist account of human action
that appeared in the years Hughes published his book. It then moves on to
consider how the dilemmas, which were identified in the wake of the deba-
tes at mid-century, stand out in our own era in two versions of social theo-
rizing and thought that have emerged out of an analytical-empiricist and
a linguistic-interpretive tradition respectively. It argues both these current
orientations have successfully overcome several of the shortcomings cha-
racteristic of earlier positions. These present-day orientations mark genuine
scholarly advances in elaborating an action-based social science. In this
context, It also repeatedly calls attention to works by Hans Joas and tries
to indicate that they are characterized by strategic choices that hold out the
promise for a social science that will be more consistently action-based but
also more consistently historically reflective than anything that has existed
since the age of profound reconstruction of social thought that forms the
subject of Hughes’s Consciousness and Society.

Keywords: Hughes - social - theory - action - Joas - naturalism

Resumen

Este texto aparecio en alemdn en un festschrift al profesor Hans Joas —una
coleccion de ensayos escritos en honor y celebracién de un investigador
eminente— con motivo de su cumpleafios nimero sesenta, en 2010. Com-
para la monografia de Stuart Hughes (1958) Consciousness and Society:
The Reconstruction of European Social Thought, 1890-1930 [Conciencia
y sociedad: La reconstruccion del pensamiento social europeo, 1890-1930]
con Die Kreativitit des Handelns [La creatividad de la accion] de Hans
Joas (1992). Dado que el desarrollo de Hughes puede equiparse con las
aportaciones de Talcott Parsons (especialmente la conviccion de que la re-
flexion sobre la accién humana es fundamental para una nueva teoria so-
cial) y dado que la critica de Joas a Parsons es clave para su perspectiva
tedrico-social, este articulo sefiala un didlogo fructifero entre Joas y Hughes
que no se desarrolla directamente en la obra de Joas. Comienza analizando
la estructura bdsica de dos de las versiones mds francas y polémicas de un
relato naturalista y antinaturalista de la accién humana que aparecieron en
los afios en que Hughes publicé su libro. A continuacion, pasa a considerar
cémo los dilemas, que fueron identificados a raiz de los debates de me-
diados de siglo, se destacan en nuestra propia época en dos versiones de
la teorizacion social y el pensamiento, que han surgido de una tradicién
analitico-empirista y lingiifstica-interpretativa, respectivamente. Sostie-
ne que estas dos orientaciones actuales han superado con éxito varios de
los defectos caracteristicos de las posturas anteriores. Estas orientaciones
actuales marcan auténticos avances académicos en la elaboracién de una
ciencia social basada en la accién. En este contexto también llama repeti-



128 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

damente la atencién sobre los trabajos de Hans Joas y trata de indicar que
se caracterizan por opciones estratégicas que prometen una ciencia social
basada en la accién, pero que también abordaran la reflexion histdrica con
mayor profundidad, en relacién a todo lo que ha existido desde la era de
intensa reconstruccién del pensamiento social que constituye el tema de
Consciousness and Society de Hughes.

Palabras clave: Hughes - teoria social - accién - Joas - naturalismo

Introduction

he introduction to this volume starts out by highlighting a book publi-

shed half a century ago, namely H. Stuart Hughes’ (1958) monograph

Consciousness and Society: The Reconstruction of European Social
Thought, 1890-1930. It was advertised as “the first book in any language to
survey the new social thought that shaped the twentieth century mind.” It
came to play a path-breaking role.

This was so not only because the author was able to trace thematic analo-
gies between the series of scholars who, not least due to Talcott Parsons’
(1937) historical and analytical majestic research programme The Structure
of Social Action two decades earlier, had come to be regarded as the classics
of sociology and social thought. Rather it was, again as emphasized by the
editors of this volume, because Hughes went beyond an earlier tradition of
writing intellectual history and the history of social thought and social scien-
ce from the vantage point of individual nations. Instead he adopted a Euro-
pean-wide perspective or, more precisely, a perspective in which intellectual
developments on the European continents, specifically in the German-spea-
king world, in France, and in Italy, were treated in thematically, rather than
nationally, structured chapters.

Hughes (1958) wrote the history of social science and social thought in a
way that emphasized the contextual nature of these types of inquiry in three
senses. Firstly, instead of lining up a number of predecessors, who lay the
foundations for later achievements and successes of social science, Hughes
emphasized the fragile and tentative nature of the works of the classics. Se-
condly, he avoided to neatly assign the classical thinkers to singe disciplines
that only later have consolidated and solidified into well-established profes-
sional denominations. Thirdly, he consistently analyzed social thought and
social science within a wide landscape of various intellectual and literary



BJORN WITTROCK 129

pursuits, thereby to some extent antedating the form of writing the intellec-
tual history of social thought that Wolf Lepenies (1985) was to excel in some
decades later in his masterpiece Die drei Kulturen.

Again as pointed in the introduction to this volume, the mountains of articles
and books which have appeared in the last half century have added and revi-
sed our understanding of intellectual history in general and of the classics of
social thought in particular. In particular, some of the accounts have tended
to emphasize both the pre-disciplinary history of the social sciences even
more strongly but also the intricate interplay between societal and intellec-
tual conditions in the growth of social thought in the late nineteenth and early
twentieth century. However, even after decades of scholarship, the emphasis
in Hughes’ book on conceptions of societal change and of human conscious-
ness and action in such historical processes in the reconstruction of social
thought remains an important focus for any analogous exercise. This is true
also of the present volume on historicism and pragmatism.

1. Social Thought in the Classical Age: The Continued Relevance of Hu-
ghes’ Perspective

The editors of the present volume are correct in arguing that the general
character of Hughes’ perspective, while still relevant, may to some extent
entice a reader to underestimate the reciprocity of intellectual relations be-
tween Europe and North America. When discussing American pragmatism,
Hughes (1958) takes knowledge of its basic representatives more or less for
given and tries to shed additional light on European thinkers by pointing out
similarities in their conceptions to those of American pragmatists rather than
to engage in an exposition of the achievements of American philosophy per
se. However, this should not really be seen as a fault in Hughes’ account but
rather a possible, and unfortunate, effect of an overall perspective that by
and large correctly identifies main sources of intellectual innovation and the
relative asymmetry that still obtained between Europe and North America
and the former turn of a century and perhaps also for some time thereafter.

Hughes himself expresses his basic stance in similar terms:

I hope to establish that it was Germans and Austrians and French and Ita-
lians —rather than Englishmen or Americans or Russians— who in general
provided the fund of ideas that was to come to seem most characteristic of
our own time. (1958, p. 13)



130 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

In that sense Consciousness and Society forms an impressive backdrop for
the third volume in Hughes’ informal trilogy, namely The Sea Change: The
Migration of Social Thought, 1930-1965 which is an analysis of the inte-
llectual migration of the 1930°s from continental Europe to Britain and the
United States and of its long-term consequences (Hughes, 1975).

Hughes’ (1958) volume is path-breaking, but it also marks an endpoint. This
is so in at least three ways.

Firstly, it is one of the last works by a major American intellectual which
takes continental European intellectual superiority in the history of social
science and social thoughts for granted. Even if the leading American univer-
sity reformer of the first decades of the twentieth century, Abraham Flexner,
may have been more pronounced in the articulation of such a position from
his earliest writings at the turn of the century up until the early 1930’s, the-
re would have been few if any leading American thinkers who at that time
would have seriously questioned the validity of Flexner’s basic view of the
intellectual leadership of Europe in social thought and high culture more
generally. In this sense, Hughes is one of the last representatives in a long
line of leading American university scholars. Even if respect for European
achievements persisted long after the publication of Consciousness and So-
ciety, few Americans propounding such a view would have felt comfortable
or competent to adopt the overarching perspective of Hughes but would ra-
ther have limited themselves to discussions of the importance of individual
European or smaller circles of such scholars. Ten years after the publication
of Consciousness and Society the second edition of the Encyclopaedia of the
Social Sciences appeared in 1967. It broke with —what for want of a better
word might be termed— the historicist nature of the first, 1934, edition of the
same encyclopaedia. The new edition manifested the triumph of American
social science and marked the highpoint of the influence of Parsons and of an
American version of social science as a systematic rather than an interpreti-
ve-conceptual and historical domain of inquiry.

Secondly, it is “an essay in intellectual history” that belongs to a long tradi-
tion in terms of its methodological stance (Hughes 1958, p. 3). The focus is
not on “popular ideas and practices — with the whole vast realm of folklore
and community sentiments” (p. 9). Nor is it on “the activities and aspirations
of ruling minorities or the rival minorities striving to supplant them” (p. 10).
Rather it is “the history of ideas that eventually will inspire such governing
elites” (p. 10). It is “the study of major ideas in their pristine form on higher
levels” (p. 11).



BJORN WITTROCK 131

Already at the time of writing such a position was implicitly being challen-
ged from three quarters. There were, firstly, a growing interest among his-
torians precisely in popular practices and beliefs, in the history of everyday
life, often accompanied by a critical view of the notion of ideas “on higher
levels”. Furthermore, a few years later the renaissance of interest in macro
historical accounts of the development of basic production patterns and sys-
temic forces on a global scale was just about to begin. In such a perspective,
the ideas, which Hughes’ chose to analyze, might appear to be of relatively
minor importance or perhaps as but one additional source of power to those
of capital, political domination and military power.

Thirdly, Hughes (1958) emphasized the provisional, some might say con-
tingent, nature of the philosophical commitments of the generation of the
1890°s: “The generation of the 1890’s had done no more than to deny the
tenets of naturalism ... They were content to dwell in a twilight zone of
suspended judgment — open to metaphysical possibilities, yet wary of dog-
matic assertion”, a position Hughes himself embraced as “the most valid
philosophical position for the student of human society” (p. 32). This posi-
tion, which seemed so reasonable to Hughes, was not necessarily incompa-
tible with the prominent research programme of the so-called behavioural
revolution in American social science at the time but it was a relationship
at least potentially filled with antinomies and tensions; it was perhaps not
coincidental that the title of the chapter immediately following the lines
where Hughes declared his sympathies for the philosophical orientation of
the generation of the 1890’s was “The Decade of the 1890°s: The Revolt
against Positivism”.

In other words, Hughes wrote his book in a decade, the 1950’s, that involved
an unprecedented growth of positivism in American social science, closely
associated with the so-called behavioural revolution. The book itself marked
not a “revolt against positivism”, to quote the title of one of the chapters
of his book, but it was a call for reflection and caution in the adoption of a
neo-positivist research programme. Hughes book was largely written during
his residence at an institution, which had been created as part of the beha-
vioural revolution of American social science, namely the famous Center for
Advanced Study in the Behavioral Sciences in Palo Alto.

The book shares some important thematic concerns with Talcott Parsons
(year) path-breaking The Structure of Social Action, namely a focus on so-
cial action and social order against the background of an analysis of wor-
ks by late nineteenth and early twentieth century scholars. This also means



132 STUDIA POLITICAE N° 65 otofio 2025

that both Hughes’ and Parsons’ analysis have important thematic parallels in
common with one of the books that constitutes an early cornerstone in the
research programme elaborated in the course of the last two decades by Hans
Joas (1992), namely his foundational volume Die Kreativitdit des Handelns.
Die Kreativitit des Handelns in fact starts out by a critical examination of
Parsons’ effort to provide a theoretical synthesis with the category of social
action as a cornerstone. Hans Joas’ own proposal is to historicize the con-
ceptualisations of both social action and societal change — and in this sense
Joas shares many of Hughes’ concerns. However, an historical and contex-
tual analysis of this sort does not for Joas mark an endpoint but instead the
starting point for a renewed engagement with the programme of elaborating
an action-based social theory.

However, despite some similarities, Hughes’ book also differed from Par-
sons’ work in major respects, most significantly perhaps the following ones:

Firstly, its main focus was, as just mentioned on continental European de-
velopments at large, not on Anglo-Saxon plus German authors. Secondly,
Hughes’ volume may perhaps be said to constitute an important historical
contextualisation of the analysis provided by Parsons. Thirdly, however, if
there was an interest in both books in questions concerning the explanation
and understanding of social action, then they differed in their basic philoso-
phical and action theoretical perspective. In the end Parsons’ analysis had its
basic sympathies with causal forms of accounts and had little sympathy for
an interpretive and intentional account of action. Hughes’ predispositions
were exactly the opposite ones.

At the time of publication of Hughes’ book, accounts and explanations of so-
cial action and the view that social action constituted perhaps the most central
problem underlying any social theory and social science, had become greatly
elaborated since the time of the classics of social science that were treated
both by Parsons and by Hughes. The theme had become directly linked to
developments within philosophy of science but also to a profound restruc-
turing of the whole field of the social and behavioural sciences. What might
have previously been broadly labelled a positivistic and naturalistic account
of human action had now been given an expression that was philosophically
more articulate and sophisticated by also more radical and far-reaching than
at any time earlier. Simultaneously, anti-positivist and anti-naturalist posi-
tions were also being expressed in a sharper and more polemical way than
had earlier been the case.



BJORN WITTROCK 133

I shall start out by analysing the basic structure of two of the most outspoken
and polemical versions of a naturalist and an anti-naturalist account of hu-
man action that appeared in these years. I shall then move on to consider how
the dilemmas, which were identified in the wake of the debates at mid-cen-
tury, stand out in our own era in two versions of social theorizing and thought
that have emerged out of an analytical-empiricist and a linguistic-interpretive
tradition respectively. I shall argue both these current orientations have suc-
cessfully overcome several of the shortcomings characteristic of earlier po-
sitions. These present-day orientations mark genuine scholarly advances in
the elaboration of an action-based social science. In this context, I shall also
repeatedly call attention to works by Hans Joas and try to indicate that they
are characterized by strategic choices that hold out the promise for a social
science that will be more consistently action-based but also more consistent-
ly historically reflective than anything which has existed since the age of
profound reconstruction of social thought that forms the subject of Hughes’s
(1958) Consciousness and Society.

2. Social Thought in a Neo-Classical Age: Reorientations at Mid-Cen-
tury

In the sequel, I shall highlight how historical change and its relationship to
human action was conceptualized not in the formative period 1890-1930,
which is discussed in Hughes’ book, but in the period, in which his book
itself appeared. I shall focus on two important examples of such conceptions
as they appeared in widely discussed treatises at the time.

I have chosen two examples, each of which illustrate the writings of a distin-
guished and sophisticated scholars but also marks a position that is a particu-
larly outspoken, no to say, extreme one within two broad tradition that might
perhaps be called a naturalist-empiricist one, an anti-naturalist, linguistic
philosophical one.

Firstly I shall treat works by a leading analytical philosopher of science in
an empiricist, some would so positivist, and naturalist tradition, Carl Gustav
Hempel. I will outline his famous explication of a then dominant conception
of explanation within analytical philosophy of science. Hempel was perhaps
the most articulate and sophisticated proponent of a naturalistic scheme of
explanation that, so he argued, was in principle equally applicable to the
explanation of natural phenomena and of human action and history. He also



134 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

tried to demonstrate that this scheme could be made compatible with the type
of functional analysis which had come to play a dominant role in American
social science in its analysis of historical and societal change (Hempel, 1942,
1959, 1965).

The second example stems from the same year in which Hughes’ book work
out,i.e.,in 1958, when a book was published that launched a head-on attack
on positivism, naturalism, and on behavouralism in social science. This was
a small, polemical volume written by the British philosopher Peter Winch
(1958), with the title The Idea of a Social Science. It came to serve as a
focal point for discussions and critique of the growing dominance of a pu-
rely behavioural and positivist version of social science. It was an effort
to outline a notion of society from the vantage point of ordinary language
philosophy. Its primary objective was to challenge a positivist conception
of social science but indirectly it also entailed a critical view of traditional
intellectual history.

Peter Winch (1958) tried to demonstrate that the increasingly prominent be-
havioural conception of human society and human action rested on a funda-
mental misconception and that a meaningful social science should not use
the appearance of numerical regularities as its focus but rather the language
games in which our own ordinary lives proceed and are made intelligible and
meaningful.

As for intellectual history, the challenge would be most explicitly articula-
ted somewhat later by scholars in history and political theory, most notably
Quentin Skinner, in confronting themes raised by but taking a highly critical
stance against Winch, although drawing, as did Winch, on the philosophy of
the late Wittgenstein, and in Skinner’s case also most directly on the philoso-
phy of speech acts as developed by John Austin. This group of scholars, so-
metimes labelled the Cambridge School, were to exert a profound influence
and reshape the nature of intellectual history later in the century.

These two examples are elaborated in texts that have been of importance
in their own right and in their own time. However they are also texts of a
programmatic nature that have exerted a profound influence on subsequent
discussions on human action and historical change in human society. Each
of them provides an exemplary answer to the question how historical chan-
ge should be analyzed and what role human action plays in such processes.
Each of them, however, also exemplify dilemmas and pitfalls associated with
the philosophical position that they portray.



BJORN WITTROCK 135

In a following section of the essay I shall then continue the discussion beyond
the two examples by an indirect assessment of their long-term importance
against the background of own contemporary age. I shall do so by indicating
how in recent years other solutions proposed to the dilemmas encountered by
the neo-classical examples that have been proposed from within and beyond
the broad traditions represented by Hempel and Winch.

In the section I shall focus on works by Peter Hedstrom (1998, 2005, 2009)
and Quentin Skinner (1978, 1996, 2002). In that context I shall also indicate
how Hans Joas’ research programme points to fruitful avenues to reach a
solution to what for a long time has stood out as major stumbling blocks in
research on historical change and human action.

3. Analytical Philosophy and Social Thought: An Empiricist Approach

In the years around the middle of the twentieth century, a leading analyti-
cal philosopher in the tradition of logical empiricism, Carl Gustav Hempel
(1965), published a series of essays, later collected in a volume with the
title Aspects of Scientific Explanation and other Essays in the Philosophy
of Science on the nature of scientific explanation both in the natural and the
human sciences. Some of these dealt directly with problems in the historical
and social sciences, perhaps most notably “The Function of General Laws
in History” and “The Logic of Functional Analysis”, originally published in
1942 and 1959 respectively but others were also of relevance to these fields
of inquiry, including “Deductive-Nomological vs. Statistical Explanation”
published in 1962.

At the peak of empiricism within the social sciences in the form of the see-
mingly irresistible rise of the behavioural revolution, logical empiricism wi-
thin philosophy of science has long ceased to be a coherent school and taken
the form of a series of contributions by individual philosophers from within
a broad tradition. Carl Gustav Hempel’s essays constituted perhaps the most
sophisticated defence, which was articulated in the middle of the twentieth
century, of a conception of scientific work in the tradition of logical empi-
ricism. To be of relevance to the social and human sciences, it then had to
address key problems within these sciences. In particular it had to provide
an account of how explanations of processes of historical change might be
construed. It also had to pass verdict on the scientific validity and usefulness
of what at the time had emerged as the most important effort from within a



136 STUDIA POLITICAE N° 65 otofio 2025

broad empiricist tradition to provide a scientific explanation of societal and
historical change, namely the paradigm of functionalism and functional ex-
planation. Carl Gustav Hempel took up both these challenges.

A basic idea behind the approach advocated by Hempel (1965) but echoed
in writings by other empiricist philosophers was that explanations could and
should be reconstructed as valid arguments; the phenomenon to be explai-
ned, the explanandum, could be described by a statement that followed from
other statements, that constituted the premises of the argument, the so-called
explanans, and the truth of which jointly implied the truth of the explanan-
dum statement. The explanans-statements were in principle of two types, na-
mely statements, which expressed general laws or at least had a law-like cha-
racter, in the simplest case imagined in the form of general implications, and
singular statements that asserted the truth of particular conditions, sometimes
called initial conditions, referred to in the premise of the general implication
that asserted a law-like relationship. If both the general statements, referring
to a law-like relationship, and the singular statements referring to the initial
conditions of the law-like statements, were true, then, by implication, so was
the concluding statement referring to the explanandum. This general model
of explanation, sometimes referred to as the deductive-nomological model of
explanation was inspired by advances in the natural sciences. Hempel, and
many others including his disciple Richard Rudner (1966), argued that it was
equally applicable in the historical and social sciences.

Objections to the effect that the cultural and human sciences were orientated
towards individual events and actions and had a focus on the unique nature
of individual human actions in their specific context and had little use for
or interest in more general and law-like phenomena, were countered along
two lines. Firstly, empiricist philosophers could point out that even if this
was a correct description of the practices of humanistic scholars, even such
scholars tacitly assumed the existence and validity of a number of more ge-
neral relationships. In this perspective, the humanistic sciences were not so
much characterized by their idiographic as opposed to nomothetic character.
Instead they tended to use short-hand descriptions in their accounts and ex-
planations rather than to spell out the full and binding set of premises leading
up to an account of the phenomenon to be explained. This was essentially
the line of argument taken by Hempel (1942) in his early essay on the role of
general laws in historical explanations.

Secondly, empiricist philosophers argued that the argument about the distinct
nature of the cultural and social sciences in having the task of describing



BJORN WITTROCK 137

unique events rested on a misperception of the role of scientific practice in
the first place, on a so-called reproductive fallacy. Neither the natural, nor the
cultural sciences could possibly and in detail reproduce each and every fea-
ture of their domain of inquiry. No matter how idiographic in its orientation,
every study of a set of phenomena depends on an ability to make a selection
of relevant features and to demonstrate relationships between these different
features. In this sense, the cultural sciences are no more focused on indivi-
dual cases than the natural ones, no more entitled than the natural sciences
not to state the nature of the more general relationship by virtue of which
different phenomena can be related to each other in a comprehensible way,
open to challenge by others on the basis of empirical evidence that might
question or further strengthen our beliefs in the more general relationships.

Arguments in defence of an empiricist conception of historical change along
these two lines could by virtue of their character as programmatic statements
not be disproved. They could however be questioned in terms of their prac-
tical usefulness. Perhaps the most simple but also the most embarrassing
objection of such a practical nature was the one that concerned the demand
for true, or at least empirically well-founded, scientific laws, or at least
law-like general statements, as the key element in the premises of the argu-
ment leading up to an explanation of the phenomenon to be explained, the
explanandum. The very notion of a scientific law raised a bundle of intri-
cate philosophical problems about what constitutes a law and how merely
accidental generalizations might be distinguished from the necessary con-
nections characteristic of a scientific law. Most efforts to tackle this problem
tended to lead to further problems concerning the nature and truth conditions
for counterfactual statements, thus posing problems also about the nature of
different systems of logic.

From the point of view of the social and human sciences, most of these pro-
blems appeared to be both intractable and impractical, since their most ob-
vious problem was the lack of anything resembling a scientific law and the
difficulty to provide anything much beyond assertions of some correspon-
dence between variables defined in broad statistical terms and allowing for
only statements about very general tendencies among sets of large numbers
of data. The essays by Hempel (1942, 1959, 1962, 1965) constituted per-
haps the most sophisticated defence that was articulated in the middle of
the twentieth century, of a conception of scientific work in the tradition of
logical empiricism. However, even he was not really in a position other than
to specify desiderata eventually to be fulfilled by practicing social scientists.



138 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

The actual types of explanations provided by social scientists seemed to be
far away from the deductive-nomological ideal type explicated by the logi-
cal-empiricists.

The situation was equally problematic when it came to an analytically phi-
losophical explication and assessment of the then dominants effort within
empiricist social science to establish a theoretical framework for the expla-
nation of societal phenomena and historical change, namely the paradigm of
functionalism. Hempel (1959) took up this task in an essay on the nature of
functional explanation published just shortly after H. Stuart Hughes’s analy-
sis of the reorientation of social thought in the classical period. The tone
of the essay can perhaps best be characterized as polite and constructive.
Hempel adopts a perspective in which functional explanations are seen as
falling short of the criteria of adequacy of a proper scientific explanation.
However, a functional explanation could, Hempel argued, be seen as a partial
explanation, as involving some steps on the way towards the spelling out of
a full-fledged explanatory argument. There were however major problems
with functional explanations from the perspective of analytical philosophy
in an empiricist tradition.

First of all, explaining a phenomenon by stating that it fulfilled some func-
tion relative to a social system or subsystem, meant that the phenomenon
was not described as the conclusion, the explanandum, of a valid argument
with true premises. On the contrary, the phenomenon might at best refer to
something that might be contained in part of the premises of an explanatory
argument. Such an argument would then presuppose that a social system was
identified and that necessary conditions for the maintenance of that system in
general or of some state of stability of that system could be specified. It might
for instance be stated in theoretical terms that some function had to be perfor-
med for the system to be preserved or to remain within some boundaries cri-
tical for its long-term stability. However, in addition, the role of a particular
institutional practice for the performance of that function would have to be
specified. Normally several different practices might conceivably contribute
to that and at least to some extent to be able to substitute for each other. There
would in other words be a series of so-called functional equivalents, not all
of which would normally even be identified.

Furthermore, the set of conditions for the maintenance of the system in such
a state would often only be specified at a very general level, whereas the set
of empirically meaningful conditions tended to be vague or open-ended. If
some empirical phenomenon could be said to constitute to contribute to the



BJORN WITTROCK 139

maintenance of a system within critical boundaries, it might be argued that
such a phenomenon fulfilled a function relative to the system at large. Such a
phenomenon would then not be, as should be the case with the explanandum
of a proper explanation, the necessary conclusion of an argument. It would,
however, form part of a set of conditions that might be jointly sufficient for,
in this case an explanandum in the form of the stability or maintenance of a
social system. To have identified some conditions of this type would be an
important contribution, but it would be far from a scientific explanation of
the phenomenon itself.

However, even in this modest interpretation, the value of the functional ex-
planation would depend on further assumptions that it might be quite difficult
to ascertain. Normally, functional explanations in the social sciences tended
to be ex post and often also ad hoc. With the benefit of knowledge of what
had actually happened, some events or institutional practices could always
be said to have led to the downfall or preservation of a system. Furthermore
functional explanations in the social and human sciences tended to depict a
world of systemic properties and necessary consequences of processes, but it
was normally a world where human actions were derivative relative to higher
systemic needs rather than constitutive of the social world as such.

The fact that social and human scholarly practices in an empiricist tradition
turned out to be unable to meet the requirements for a proper scientific expla-
nation, as specified by analytical philosophy in the empiricist tradition, when
it came to the study of historical and societal change had two consequences:

Firstly, empiricist social science at the time when it became the predominant
mode of scholarly self-understanding in the social and human sciences had
access to a growing wealth of techniques for data collection and the statisti-
cal methods used for their analysis. However it remained unable to explicate
what theoretical connections and mechanisms brought about changes in the
statistical patterns discerned.

Secondly, even if broad patterns were discerned, there was often no convin-
cing way of relating these patterns to ideas about human action and social
change. The long-term result was a social science that possessed neither an
idea of what law-like mechanisms brought about social change, nor a con-
ception of the wider relevance of human action to the formation of modern
societies. As a result historical change in societies continued to be analyzed
in terms not of actions but in terms of macro-societal phenomena, normally
in the form of either of societal functions and needs or in terms of broad pro-
cesses more or less directly related to a conception of such needs.



140 STUDIA POLITICA Ne° 65 otono 2025

4. An Idea of a Social Science: On Origins and Consequences of a Lin-
guistic Turn

In the same year in which Hughes’ book came out, i.e., in 1958, another
publication launched a head-on attack on positivism, naturalism, and on be-
havouralism in social science. This was a small, polemical volume written by
the British philosopher Peter Winch, The Idea of a Social Science. It came to
serve as a focal point for discussions and critique of the growing dominance
of a purely behavioural and positivist version of social science. This book
was an effort to outline a notion of society from the vantage point of ordi-
nary language philosophy. Its primary objective was to challenge a positivist
conception of social science. I have chosen to focus on this book by Winch
because it takes a particularly outspoken and polemical stance and because it
came to give rise to several important debates.

Perhaps the most important and sophisticated elaboration of the implications
for the social and historical sciences of the philosophy of the late Wittgens-
tein occurred from the mid 1960°s and onwards in the writings of Quentin
Skinner. Skinner was also influenced by the late Wittgenstein but drew most
directly on the philosophy of speech acts as developed by John Austin and
often also took the 1946 book by Robin Collingwood’s The Idea of History
as a point of departure and of critique. Quentin Skinner confronted many
of the themes raised by Winch but took a highly critical position vis-a-vis
Winch. The group of scholars, inspired by Skinner and other Cambridge in-
tellectual historian, were sometimes labelled the Cambridge School. They
came to exert a profound influence and reshape the nature of intellectual
history later in the century. I discuss this in the next section but start out with
the influential book by Winch, which through its very radicalism, came to
occupy an anti-positivist position, inspired by ordinary language philosophy,
that was as extreme and as the empiricist counter position that it launched an
all-out attack on.

Peter Winch was an Oxford-trained philosopher. He took his point of depar-
ture in the type of linguistic philosophy which had evolved mainly at Oxford
and which was inspired by the philosophy of the late Wittgenstein (Winch,
1969). It had made important advances in the analysis of ordinary language
and of the speech acts constitutive of language but also of non-linguistic hu-
man action. Winch’s book is an engaged inquiry into what we mean we term
certain phenomena social and how an understanding of such phenomena is
at all possible.



BJORN WITTROCK 141

His basic answer to the question what makes human behaviour intelligible
is that it expresses and is governed by rules that specifies appropriate types
of action but also makes it possible to break a rule. The rules provide criteria
of identify for classes of action. If we just were to analyze the statistical fre-
quencies of a number of bodily or verbal movements on the basis of external
similarities without having grasped what type of actions they belonged, what
rules they were embodying and what notion of meaningfulness had prevai-
led when they were embarked upon, we would not really have understood
anything of their social meaning.

We would have disregarded their character of being social relations between
human beings who have formed concepts that make rules and human actions
meaningful. In that sense there is, Winch argued, a crucial difference be-
tween natural and social phenomena:

An event’s character as an act of obedience is intrinsic to it in a way which
is not true of a clap of thunder ... There existed electrical storms and thun-
der long before there were human beings to form concepts of them. But it
does not make sense to suppose that human beings might have been issuing
commands and obeying them before they came to form concepts of com-
mand and obedience. (Winch, 1958, p. 125)

However, Winch (1958) adopts a stronger position than that. He argues for
the constitutive role of concepts:

A man’s social relations with his fellows are permeated with his ideas about
reality. Indeed, ‘permeated’ is hardly a strong enough word: social relations
are expressions of ideas about reality ... the social relations between men
and the ideas which men’s actions embody are really the same thing consi-
dered from different points of view. (p. 23)

Of course it might be retorted that not all forms of action are “permeated”
in this sense; many could perhaps best be seen as mere bodily reactions or
habitual imitation. Winch, however, rejects such objections. He admits that
his analysis primarily refers to so-called discursive ideas. However, he then
immediately extends the domain of validity for such ideas and subsumes all
types of notions under this encompassing concept:

But there is no sharp break between behaviour which expresses discursive
ideas and that which does not; and that which does not is sufficiently like



142 STUDIA POLITICA Ne° 65 otono 2025

that which does top make it necessary to regard it as analogous to the other
...our language and our social relations are just two different side so of the
same coin. (1958, pp. 123, 129)

Constellations of linguistic expressions, concept and actions jointly cons-
titute the different form of life. Winch (1958) explicitly draws on a famous
statement by Wittgenstein: “What has to be accepted, the given is —so one
could say— forms of life” (p. 40).

Winch articulated his position in explicit opposition to the idea that the so-
cial sciences “must follow the methods of natural science rather than phi-
losophy if we are to make significant progress”. This is so because “human
society involves a scheme of concepts which is logically incompatible with
the kind of explanations offered in the natural sciences” (p. 72). In his criti-
que Winch implicitly accepted the appropriateness of an account of natural
science along the lines of analytical and empiricist philosophy of science. He
assumed that natural science explanations depend on covering laws and that
theory construction proceeds in an inductive way by generalizations from
large numbers of observations.

In the case of social science, this is however impossible because the social
scientist

has to take seriously the criteria which are applied for distinguishing ‘diffe-
rent’ kinds of actions and identifying the ‘same’ kinds of action within the
way of life he is studying. It is not open to him to impose his own standards
from without. In so far as he does so, the events he is studying lose altoge-
ther their character as social events. (Winch, 1958, p. 108)

If a researcher nevertheless were to disregard such criteria intrinsic to the
way of life been studied, the ensuing results would be trivial and meanin-
gless:

A man who understands Chinese is not a man who has a firm grasp of the
statistical probabilities in the Chinese language. Indeed, he could have that
without knowing that he was dealing with a language at all ... ‘Unders-
tanding’ in situations like this, is grasping the point or meaning of what is
being done or said. (Winch, 1958, p. 115)

In a weak interpretation this statement may be seen merely to require that
social science must take human actions and the meanings imputed by human



BJORN WITTROCK 143

beings to their actions seriously. Such an interpretation would not exclude
the identification of social mechanisms and the explanation of social outco-
mes in terms of the unintended consequences of the purposeful actions of a
large number of individual human beings.

There is however also a stronger interpretation that would entail that no ex-
planation of a social phenomenon or a process of social change could be
meaningfully undertaken unless is was performed with exclusive recourse to
concepts and rules which exist within a given form of life and which would
be familiar or at least meaningful to the members of such a form of life. Such
a position is still defensible. But it does not constitute a social theory. Rather
it is a methodological programme, which might guide empirical research un-
dertakings. As a methodological programme it combines advocacy of a parti-
cular epistemological basis for the social sciences with a strong commitment
to a very particular form of methodological individualism, distinct from the
well-known positions advocated from within a broad popperian, and basica-
Ily naturalist, tradition.

The programme of Winch (1958), despite its skeleton character, has —per-
haps also because of its polemical and uncompromising nature — stimulated
lively debate in a several disciplines. In its early stages this debate involved
both philosophers and representatives of social science disciplines. Among
the participants in this debate were Alfred Louch, Alasdair Maclntyre, Ed-
mund Leach and Ernest Gellner. Several of these and other scholars, inclu-
ding Georg Henrik von Wright (1971) in his famous book on Explanation
and Understanding later elaborated a position either in explicit opposition
to Winch, as did Ernest Gellner, or used Winch as one significant reference
point, as did von Wright and Macintyre.

For all its brevity and programmatic character, echoes of Winch’s argument
can be discerned in many of the debates about the linguistic turn, the consti-
tutive role of language, and in efforts to understand societal institutions and
practices, including practices of writing, in terms of an analysis of speech
acts in given contexts. In this sense, the book and the debate around it to
some significant extent came to serve as an early impetus to a whole range
of later debates that came to crystallize around ideas about the constitutive
role of language and of the need for conceptual, anthropological and contex-
tual forms of understanding as opposed to a naturalistic study of behavioural
patterns.



144 STUDIA POLITICA Ne° 65 otono 2025

5. Social Action and Social Mechanisms

In a preceding section, I argued that in the mid-twentieth century there exis-
ted a disjuncture in the relationship between empiricist philosophy of science
and empiricist social sciences practiced in the wake of the so-called beha-
vioural revolution. On the whole empiricist philosophy appeared to be too
stringent for empirical social science to be able to comply with its require-
ments. Hence these requirements tended at best to be rhetorically invoked
but practically neglected or, more commonly, to be regarded as more or less
irrelevant for the practices of social science.

There also existed a disjuncture between the growth of quantitative, normally
survey-based, research on social trends and general social theory in a Parso-
nian tradition, in which the category of social action was central but largely
unrelated to empirical concerns. At the same, there was from the mid-1950’s
onwards and accelerating in the 1960’s a growing use in the social sciences at
large of rationalistic models that had previously been largely restricted to the
domain of the economic sciences. A path-breaking book form the mid-1950’s
was characteristically called An Economic Theory of Democracy (Downs,
1957).

In consequence and as asserted above, sociologist by and large continued
to analyze societies not in terms of action but in terms of macro-societal
phenomena, whether interpreted as exemplifying societal functions or being
broadly related to societal processes of modernization.

This situation, with a series of disjuncture’s, gradually came to be regarded as
largely inevitable. It is only in the course of the last two and half decades that
the situation has begun to change. One important reason for this is the rise
of a new type of analytical social science that addresses both the problem of
scientific explanations and the problem of human agency and its role in pro-
cesses of social and historical change. This type of social science, sometimes
labelled the analytical turn, has emphasized clarity and the need to “dissect”
societal phenomena in their constituents and analyzable parts (Hedstrom &
Swedberg, 1998; Hedstrom, 2005; Hedstrém & Bearman, 2009).

Analytical social science of this type has a strong empirical orientation
linked to its preference for a mode of theorizing that embraces rather than
avoids formalization. It proceeds by distinguishing the relevant background
conditions for an action, then tries to discern individual beliefs, desires and
opportunities ushering in an individual action that, in conjunction with a lar-
ge number of analogous actions, will contribute to emergent social outco-



BJORN WITTROCK 145

mes, in the sense that social outcomes tend to be unintended consequences of
the actions of a large number of interacting individuals.'

The analysis will involve an analysis also of aggregate patterns, including
spatial distributions of inequalities. It will often rely on an analysis of social
processes in terms of topologies of networks and of social norms and infor-
mal rules that impinge on the actions of members of a community. An impor-
tant ambition of this type of analytical social science has been to identify an
increasing number of general social mechanisms.

These mechanisms tend to be on the level of middle-range theory and to
avoid broad historical accounts but they may be the closest social science
has come to the kind of law-like statements that Hempel and analytical phi-
losophers in an empiricist tradition saw as indispensable for a proper scien-
tific explanation. Social mechanisms are cast in terms of human action and
rely on assumptions of the conventions governing such action but also on
assumptions that how human may form justified belies of their potentials to
realize their desires. The idea of mechanisms therefore also serve to link an
understanding of what constitutes rational action in given circumstances to
an interpretation of large amounts of data about social and spatial develop-
ments.

As a consequence, there are a number of efforts underway to build bridges
across the chasm that used to exist between empiricist philosophy of science
with its demand for explanations in terms of covering laws and empirical
social science with its masses of data. The advances made have meant that
for the first time in decades there is a situation when a significant group of
contemporary social scientists seems confident that these scholarly practices
in due course can realistically and increasingly operate in a mode analogous
to practices adopted within the natural sciences. In fact, several of the key re-
presentatives of this type of social science have also entered in collaboration
with natural scientists and embarked on joint empirical projects.

However even so, neo-empiricist analytical social science faces two signi-
ficant problems: firstly the social mechanisms, which have been identified
and which form the backbone of this movement, may well be characterized
as being law-like. However, it is a social science that has decided to focus on
middle-range theory. It remains to be explored and specified what the con-

! For a succinct statement of this position see Peter Hedstrom (2009) “The Analytical Turn
in Sociology” in Peter Hedstrom and Bjorn Wittrock (Eds.), Frontiers of Sociology (pp.
331-342).



146 STUDIA POLITICA Ne° 65 otono 2025

textual boundaries are of middle-range social mechanisms. In particular both
the relevance and accuracy of middle-range social mechanisms in research
with a broad historical orientation is by necessity an open one. The same is
true for the explanation of large-scale historical change.

Secondly, in its analysis of the role of human action, it starts out from assump-
tions of typical actions, beliefs and desires. They provide crucial elements in
the operation of social mechanisms. The results are processes where more
or less rationally conceived human beings through their actions produce a
social outcome that is often quite different from the intentions of the human
beings themselves as an early stage in a process. In the words of perhaps
the most prominent representative of analytical sociology, Peter Hedstrom,
“actors make society ‘tick’, and without their actions social processes would
come to a halt” (2009, p. 333). Desires and beliefs provide reasons for human
beings to act. However in constructing such constellations of beliefs, desires,
reasons, and actions, the focus in analytical sociology is on what me be con-
sidered typical constellations.

This can be justified by the reasons given by Peter Hedstrom (2009), namely
that it has to be so because “the focus on actions is merely an intermediate
step in an explanatory strategy to understand change at a social level” (p.
333). However, it could also be argued that for this very reason it would be
valuable to have a differentiated theory of different forms of human action,
where human action and its different forms, including rational-deliberative
actions as well as habitual actions but also constitutive and ground- and ru-
le-breaking forms of action, were systematically conceptualized.

It is precisely when it comes to these two points of major historical trans-
formations and of human action conceptualized in a rich and diversified fra-
mework that Hans Joas has made some of his and contemporary sociology’s
most important contributions. In the concluding part of the essay, I shall
come back to the last two points above.

6. Meanings and Contexts: The Reconstruction of Political and Social
Thought

Already in The Idea of a Social Science itself but also in the debates around
it, three deep-seated problems became visible and were not given any real
solutions (Winch, 1958).

Firstly, despite the emphasis on human actions and their meanings, the



BJORN WITTROCK 147

book did only provide an analysis of one special type of action, namely that
drawing on so-called discursive ideas, and then reduced other forms to this
particular form. Much of later work in the tradition of linguistic philosophy
and speech act theory has resembled Winch in this respect. Thus even the
type of contextual analysis of political ideas that has reshaped the field of his-
tory of political thought has explicitly rejected any effort to hermeneutically
understand the mind, the intentions and beliefs of the individual author of a
text. Instead the action involved in a speech act is interpreted with reference
to the linguistic rules of a given language and to what constituted dominant
texts in a field at the time of writing and to which any new intervention into
the field had to relate but also to the wider social and political context in
which the writing of the text took place. Jointly assumptions of these types
of normalized forms of conditions external to the text itself serve to give an
interpretation of the meaning of a text and of the possible intentions behind
writing it.

Secondly, this also means that for all its polemical verve, the book may ex-
hibit a clear idea what social science is not. However, it is less clear what its
own idea of social science and human action really is. This is exemplified by
its tendency to lump together a number of phenomena that are all described
as vitiating the very idea of a rational or a causal explanation and that are
referred to with terms such as beliefs, desires, intention and several others.

Thirdly, it is unclear how Winch wants to analyze situations when human be-
ings provide radically different interpretations of interactions in which they
are involved. Sometimes Winch seems to suggest this is not a real problem.
Even in situations of war, human beings are involved in an activity which “is
governed by conventions”. But of course different parties in such a situation
may have drastically different interpretations of how different kinds of ac-
tions should be described and understood and whether they jointly constitute
something sufficiently close to a convention accepted by both parties to be
labelled a war (Winch, 1958).

Modern history is filled with such examples of radical disjuncture of inter-
pretations. On the whole, Winch seems to make far-reaching assumptions
about a shared conceptual apparatus and a shared form of historical and so-
cietal consciousness. He concedes, drawing on what he calls “the jargon of
social psychology”, that there might be differences between ‘in-group atti-
tudes’ and ‘out-group attitudes’, but this seems to weak a conceptual part to
make sense of the series of disasters, ethnic cleansings, and genocides cha-
racteristic of parts of the twentieth century. Here we are at the limit when the



148 STUDIA POLITICA Ne° 65 otono 2025

insistence on performing the analysis within the context of one set of linguis-
tic and, by implication, social rules may be upheld but at the price of yielding
no information about the meaning of what is happening in terms that are
meaningful also to the members of the life forms concerned. It is precisely
here that traditional historicism would have provided answers and where the
careful contextualism of Quentin Skinner and his colleagues provides some
clear answers as does the historical phenomenology of Karl Jaspers. It is also
precisely here that a series of works by Hans Joas in the last decade and a half
open up avenues both for empirical research and analytical reconstruction.

However concerning all the three problems just highlighted it seems clear
that a much more cogently argued anti-naturalist position, inspired by the
works of the late Wittgenstein and the speech act theory of Austin, has been
articulated in the course of the last three decades by Quentin Skinner and a
number of scholars around him.

Let me first only briefly point to the oeuvre of Quentin Skinner. There can be
little doubt that nobody has contributed more than Skinner in the last three
decades to a profound rethinking of what it means to write the history of po-
litical thought. Furthermore, no one in the course of the last century has been
able to provide such a cogently and carefully argued analysis of the history of
late medieval, renaissance and early modern political thought. Nor has pro-
bably anybody in the course of the twentieth century written on the history
of political thought in an equally philosophically and methodologically both
informed and guided way. First of all, Skinner (1978) already in his early
magnum opus, The Foundations of Modern Political Thought, broke decisi-
vely with an earlier predominant tradition of seeing the writings of the great
political philosophers as timeless and their works as trans-historical ideatio-
nal units to be considered elevated from the contexts in which they occur.

Skinner expressed this in the preface of The Foundations of Modern Political
Thought in the following way:

To study the context of any major work of political philosophy is ... to
equip ourselves ... with a way of gaining greater insight into its author’s
meaning than we can ever hope to achieve simply from reading the text
itself ‘over and over again’ as the exponents of the ‘textualist’ approach
have characteristically proposed... It enables us to characterise what their
authors were doing in writing them. (p. xiii)

More precisely, this procedure allows for an interpretation of the text and for
stating what the intention of the author might have been in writing it:



BJORN WITTROCK 149

For to understand what questions a writer is addressing, and what he doing
with the concepts available to him, is equivalent to understand some of his
basic intentions in writing, and thus to elicit what he may have meant by
what he said — or failed to say ... we are not merely providing historical
background for our interpretation, we are already engaged in the act of
interpretation itself. (Skinner, 1978, pp. xiii-xiv)

This type of recovery of intentions is at the heart of a contextually sensitive
analysis of the history of political and social thought, but it is also of imme-
diate relevance for the study of behaviour: “in order to explain why ... an
agent acts as he does, we are bound to make reference to this vocabulary [i.e.
normative vocabulary], since it evidently figures as one of the determinants
of his action” (1978, p. xiv). In other words normative vocabulary is not an
instrumentally available resource. It also has a constraining and partly cons-
titutive effect “upon behaviour itself”. However, the general argument of
Skinner has implications far beyond the realm of history of political thought.
In the last instance it concerns our potentials for understanding and explai-
ning human action. This in turn is only possible if we take the illocutionary
force of speech acts into account. We have to understand what an agent was
doing in writing or uttering some words:

Acts ... embody conventional meanings which, when we know the langua-
ge involved —whether a natural language or a language of gesture— we
can hope to read off. When we claim, that is, to have recovered the inten-
tions embodied in a text, we are engaged in nothing more mysterious than
this process of placing them within whatever contexts make sense of them.
(Skinner, 1996, p. 151)

This position has important implications that may not be immediately ob-
vious, in particular the following ones:

Firstly, intentions cannot be recovered through processes of empathic ima-
gination but through a careful analysis of the linguistic and ideological con-
ventions that obtain in a society at a particular point in time. It is necessary
to capture the nature of such linguistic and social conventions since it is only
relative to norms inherent in such conventions that actions are at all interpre-
table, whether the norms are being followed or broken.

Secondly, it is only relative to such normative conventions and sets of beliefs
obtaining at a particular time and place that it is possible to judge whether
particular forms of behaviour or belief can be deemed rational or rather ratio-
nally acceptable within a form of life (Skinner, 1996, p. 153).



150 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Thirdly, by focusing on “the range of things that writers and speakers may be
capable of doing in (and by) the use of ... words and sentences”, it is possible
to speak of the meaning of linguistic expressions in a way that easily avoids
the kinds of criticisms that deconstructivists have labelled: “recent anti-in-
tentionalist theories of interpretation have given us scarcely any reason that
we must abandon the quest for authorial intentionality in the sense in which
Collingwood and Passmore are interested in it” (Skinner, 1996, p. 147). The
type of intentionality in which Skinner is interested has to do with the fact
that in order to understand a proposition we have to see it “as a move in ar-
gument. To understand it, we may need to grasp why it seemed appropriate
to make just that move, and hence to issue just that utterance” (1996, p. 148).
This in turn is only possible if we are able to understand also the illocutionary
force of a speech-act, i.e., to take an example from Austin often quoted by
Skinner, we have to understand that a policeman calling to a skater on a pond
saying in saying “The ice over there is very thin” should be taken to be not
just a descriptive statement but to involve a warning to the skater.

In sum, we have to grant that it is impossible “to think other people’s thou-
ghts after them” (1996, p. 150). However, we may still speak of the meaning
of an utterance and of the intention involved in such an action in the more
restricted sense of understanding the conventions that have governed langua-
ge use in specific contexts and that any speaker or writher within that context
has had to relate to in making in argument.

Fourthly, Skinner does not use an all-embracing category to lump together all
kinds of linguistic and mental phenomena, including beliefs, motives, purpo-
ses and intentions. On the contrary he makes a clear distinction between for
instance intentions and motives. Intentions can be recovered via an unders-
tanding of existing conventions and appear in an internal relationship vis-a-
vis forms of life. For this reason, intentions cannot be inserted as premises in
causal explanations of the covering-law model required by empiricist philo-
sophers of science, in particular Hempel.

The process of recovering the meaning and intention of an action through
a process of grasping the context of conventions in which it has occurred
constitutes, Skinner insists, not the identification of a cause but forms part
of a process of interpretation and understanding that is necessary for any
explanation, causal or not, to be possible However, contrary to the argu-
ments of for instance Peter Winch and other radical anti-naturalists, this
does not mean that no causal explanation may be given of human action.
Nor does it preclude that phenomena such as motives, or phenomena gi-



BJORN WITTROCK 151

ving rise to motives, may function in a causal explanation of human action
(Skinner, 2002, p. 138). However, such causal explanations need not ne-
cessarily be of the covering-law model the empiricists and naturalists have
tended to insist on.

Fifthly, the neo-classical philosophical debate on the nature and explanation
of human action and societal change, both in its analytical-empiricist form as
exemplified by Hempel and in its radical anti-naturalist form as exemplified
by Winch, came to appear as increasingly irrelevant for the methodological
and theoretical pursuits of practicing social scientists and historians. Skin-
ner’s position on the other hand, like that of Peter Hedstrom, has direct me-
thodological implications and has served as a source of inspiration for scho-
lars who have achieved what can only be labelled a revolution in the writing
of the history of political thought, where a focus on context and meaning,
has replaced an earlier tradition of focusing almost exclusively on texts and
relegation other concerns to a diffuse realm of background factors.

Sixthly, on a theoretical level the position of Skinner, has entailed that the
perennial question of rational action to some extent has been reconsidered
and that an area has been opened up for fruitful interaction between philo-
sophers, sociologists, and economists with a focus on decision theory on
the one hand and on the other historians and anthropologists with a focus
on grasping what courses of action may be characterized as rational given
contextually prevailing conventions and acceptable sets of belief. This holds
the promise of overcoming a traditional dichotomy between rationalism and
relativism, and it is important to see that Skinner’s position does not involve
relativism either in epistemic or methodological terms. Rather his position is,
as he himself, points out, reminiscent, in another context, of the one embra-
ced by Max Weber (Skinner, 2002, p. 143).2

7. The Reconstruction of Social Theory: Social Mechanisms, Linguistic
Contextualism, and the Creativity of Action

Theories of social mechanisms and theories of meaning and context may
have different points of departure, analytical-empiricist in the one case, lin-
guistic-interpretive in the other. However they have both entailed major ad-
vances in contemporary social theory or perhaps rather, following Hughes,

2 See also Palonen (2003): Quentin Skinner: History, Politics, Rhetoric, for a discussion of
Weber and Skinner.



152 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

to an incipient reconstruction of European social thought, albeit in a different
context than that of the period 1890-1930.

Both these two streams of scholarship and thought have contributed to a re-
newed interest in the relationship between philosophical-epistemic and em-
pirical-methodological concerns. They are also both characterized by a focus
on human action as the central category in social theory. Of course, Parsons’
conceptualization of social action has been intensely debated ever since it
was first proposed. However, scholars in these new, or rather renewed, tra-
ditions of social theory they have not only reopened debates that tended to
become closed in the wake of the Parsons’ proposal for a neo-classical syn-
thesis. Such a reopening has taken place within social theory already decades
ago. However, they have closely linked their focus on human action to em-
pirical and textual research practices and may have thereby contributed to a
re-examination of human action as a basic category of social science in a way
reminiscent of the classical debates so elegantly discussed in Hughes (1958).

Furthermore, theoreticians both of social mechanism and of theories of me-
aning and context insist on the central role of intentions in accounting for
actions. Within an analytical-empiricist tradition such an orientation has tra-
ditionally tended to be dismissed as being either superfluous or arbitrary or
else circular. The concept of intention has been seen as superfluous since
it allegedly inserts a category that is not amenable to systematic analysis
or observation and simply adds a category that will make the explanatory
framework more cumbersome without adding any explanatory force or in-
formation. It has been seen as arbitrary in the sense that the only way of
assigning some explanatory role to the category of intention has allegedly
been through a process of empathic imagination or introspection not subject
to interpersonally controllable standards. It has been seen as circular since,
barring this last procedure, the existence of an intention would only be some-
thing that could be inferred ex post from observing the very events that was
to be explained.

As outlined above, scholars in both the tradition of neo-analytical theories of
social mechanisms and those in the tradition of linguistic-interpretive analy-
sis reject these standard empiricist objections to an analysis of intentions and
actions. They do so by avoiding any effort to engage in an introspection into
the inner deliberations of human beings. In the linguistic-interpretive case,
the solution consists in an analysis of conventions governing the intelligibi-
lity of speech acts and their illocutionary force. These conventions are social
and constitute necessary conditions for assigning meaning to speech acts.



BJORN WITTROCK 153

They are neither arbitrary, nor superfluous. They constitute a necessary first
step of interpretation of an action but do not preclude further steps involving
other categories in the explanation of an action.

Neo-analytical scholars with a focus on social mechanisms admittedly focus
on typical constellations of beliefs, desires, reasons, and actions. However, it
is, they insist, human beings with their desires, beliefs and reasons who choo-
se to act or not to act and take advantage or not of opportunities that exist.
The concept of social mechanism constitutes the crucial link the actions of
large numbers of individuals and social outcomes on a collective level. The
identification of social mechanisms requires careful empirical research but
the theoretical constructions depend on also on an analysis of conventions
governing social life, including linguistic usage, in different contexts. Per-
haps it can be said that this analytical research programme is thereby able to
link up previously distinct research endeavours within rational choice theory,
graph theory and survey and experimental research and to discover social
mechanisms that operate in different societies and contexts.

Both the neo-analytical and the linguistic-interpretive contributions
from recent years have been characterised by a focus on social and
linguistic conventions in the analysis of social action. They have also
chosen to concentrate on a limited number of key aspects of action
and have abstained from efforts at elaborating an overarching typo-
logy of action. In the case of so-called analytical sociology there has
also been a clear focus on empirical social phenomena on a midd-
le-range level rather than, say, on a macro-historical scale.

By these strategic choices both neo-analytical and linguistic-interpretive
analysis have achieved significant scholarly advances. They have also been
able to reconstitute some of the close links between philosophy, empirical
research practices and the reconstruction of social thought that forms the
focus of H. Stuart Hughes (1958) volume Consciousness and Society on Eu-
ropean social thought in its classical period. It against this background that
the scholarly contributions of Hans Joas must be seen. In this respect there

are six major contributions that should, in a few concluding statements, be
highlighted.

Firstly, Hans Joas has, together Jiirgen Habermas, probably contributed more
than anyone else to overcome the intellectual divide between European and



154 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

American social thought that forms a theme across the volumes of H. Stuart
Hughes’ trilogy. In particular, from his earliest works onwards he has been
able to demonstrate that intellectually seminal links can be established be-
tween pragmatism and classical European social theory and philosophy of
action.

Secondly, Hans Joas has already in early works but in a distinct and unique
way from Die Kreativitit des Handelns onwards elaborated the outlines of a
comprehensive theory of action.

One key characteristic of this book is that it refuses to reduce the problem of
action to a technical problem of analyzing and extending one specific class
of actions, for instance in the form of means-ends-rationality, and then de-
lineate it from all other forms that are assigned to a residual category. There
are few parallels in contemporary social theory to this move and to taking
equally seriously rational-deliberative actions, norm-guided action and the
specific but foundational form of transformative action that Hans Joas (1992)
has analyzed in terms of the creativity of action. This strategy seems to be an
intellectual pursuit in the spirit of Max Weber.

Thirdly, few other scholars have extended such an ambitious theory of action
also to include processes of the constitution and emergence of values and
of commitments that come to identify the core of a human being. With the
book Die Entstehung der Werte, Hans Joas (1997) has been able to streng-
then and to provide increased plausibility to his analysis of creative action.
But through this move he has also been able to open up a realm of research
that both the neo-analytical and the linguistic-interpretive scholars have pla-
ced outside of their immediate concern and have had to treat as external to
analysis of action proper. By refusing to treat values as something externally
given, avenues are opened up to an understanding of processes of preference
formation also within contexts where rational-deliberative forms of analysis
may be the most immediately relevant ones.

Fourthly, the analysis of values and their processes of origination and emer-
gence is relevant for several contemporary discussions in social theory, in-
cluding interest in so-called cultural traumas but also in a field in which Hans
Joas (2000, 2008) has played a pioneering role, namely that of bringing war
and the experience of war into the core of social theory.

Fifthly, Hans Joas has extended his analysis of ways in which value commit-
ments and solidified and contested on a collective level to research program-
me with a focus on processes concerning the emergence of new institutional



BJORN WITTROCK 155

arrangements and the institutionalization of norms and thereby to an analysis
of norm-guided actions. Hans Joas’ major project on human rights and the
articulation of such rights over long periods of time and in different contexts,
has the potential to re-establish close links between social theory and legal
theory of a completely new type.

Sixthly, this research programme of Hans Joas also explores and extends the
role of social theory in the contemporary world, where, contrary to the world
analysed by H. Stuart Hughes, the pre-eminence and intellectual hegemony
of Europe is a phenomenon of the past. One key aspect of the programme
on the so-called Sakralitiit der Person is that it involves empirical research
on processes, involving agents from vastly different cultural, religious and
political backgrounds, interactively articulating a commitment, expressed in
universalistic terms albeit emerging out of particularistic processes of inter-
pretation and contention. This research programme is also linked to Hans
Joas’ series of important publications on the cultural values of Europe and
on world religions. These are projects of relevance for instance for an assess-
ment of Max Weber’s classical works on the world religions but also for an
understanding of the contemporary world and what an action-based analysis
of this world may amount to (Joas & Wiegand, 2005; 2007).

With this last-mentioned programme of research Hans Joas takes up the
challenge, where neo-analytical and linguistic-interpretive forms of contem-
porary social theory stop short, namely to extend the action-based analysis
also to processes of global change. With this step we once again touch upon
themes at the core of the period of reconstruction of European social thought
in the years 1890-1930, but themes that were also taken up again by mid-cen-
tury. Specifically, the theme of understanding profound historical change in
a global context re-emerges.

Much of the debate in the late twentieth and early twenty-first centuries about
the origins, the meaning and the nature of world history have as a reference
point a small but highly influential book, namely Karl Jaspers’ (1949) Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte, translated into English in 1953. Jaspers’
book remains till this day a powerful argument for the global nature of the
emergence of, what might be termed, human second-order consciousness and
reflexivity and thus also of the origins of a history of human consciousness
as a common category beyond national or religiously demarcated narratives.
It carries a further importance by virtue of the fact that its basic conceptions
emerge out of a tradition that from the start, with Husserl as the towering
figure, opposed historicist readings of human development.



156 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

In a sense Jaspers’” book forms an effort to write the history of conscious
humankind beyond historicist readings. In that sense it also stands in an in-
teresting and intricate relationship to another work from the immediate pos-
twar period, namely Friedrich Meinecke’s (1946) Die deutsche Katasrophe.
Meinecke was one of the relatively few leading German learned men who
explicitly came to embrace a positive conception of historicism. His late
work, Die deutsche Katastrophe, involves a re-reading of German history
and an effort to critically examine precisely those features in German history
during the last two hundred years which Meinecke had previously given such
value appreciation as to justify the semantic relocation of historicism from a
largely critical and negative valuation into a positive one. What Jaspers did
was in a sense the opposite, namely to find categories sufficiently universal
to serve as anchoring points for the writing of a common history of human
consciousness and change beyond national and regional preconceptions.

In recent years the works of Shmuel N. Eisenstadt (2005) and Robert N.
Bellah (2005) have reinvigorated this discussion and have demonstrated its
urgent relevance for any theorizing in the social and historical sciences. Hans
Joas’ current research in this area has already now left an important imprint
that is likely to grow in the years to come. Hans Joas’ contributions in this
field have a triple significance. They extend and deepen an historical unders-
tanding of the role of human action in the constitution of some of the most
fundamental institutional features of human history. They call attention to
dilemmas of value and normative commitments in our own age. They finally
also clarify some of the most significant prerequisites for the meaningful
assignment of the category of action and for the assignment of intention be-
yond the intentionality of mere instrumentality within the immediate tempo-
ral and spatial region of an individual. In other words the highlight links be-
tween human action and experiences of a transcendental nature (Joas, 2004).
Thus the further analysis of the theme of the axial age holds more promise
than possibly that of any other theme in leading contemporary social theory
to the core of what was at stake in the debates a hundred years ago at the
time of reconstruction of social thought. This is likely to be focal point for an
encounter of different interpretations of the role of historical transformations
and crystallizations, of the nature of human action, and of experiences of
self-transcendence. ¥



BJORN WITTROCK 157

References

Bellah, R. N. (2005). What is axial about the Axial Age? European Journal of Sociolo-
gy / Archives Européennes de Sociologie, 44(1), 69-89. https://doi.org/10.1017/
S0003975603000012

Downs, A. (1957). An Economic Theory of Democracy. Harper & Row.
Collingwood, R. G. (1946). The Idea of History. Oxford University Press.

Eisenstadt, S. N. (2005). Die Achsenzeit in der Weltgeschichte in H. Joas & K. Wiegand
(Eds.), Die kulturellen Werte Europas (pp. 40-68). Suhrkamp.

Hempel, C. G. (1942). The Function of General Laws in History. The Journal of Philoso-
phy, 39(2), 35-48. https://doi.org/10.2307/2017635

Hempel, C. G. (1959). The Logic of Functional Analysis in L. Gross (Ed.), Symposium on
Sociological Theory (pp.271-307). Harper & Row.

Hempel, C. G. (1962). Deductive-Nomological vs. Statistical Explanation in H. Feigl and
G. Maxwell (Eds.), Minnesota Studies in the Philosophy of Science (Vol. 111, pp. 98-
169). University of Minnesota Press. https://hdl.handle.net/11299/184632

Hempel, C. G. (1965). Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philoso-
phy of Science. Free Press.

Hedstrom, P. (2005). Dissecting the Social: On the Principles of Analytical Sociology.
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9780511488801

Hedstrom, P. (2009). The Analytical Turn in Sociology in P. Hedstrom & B. Wittrock (Eds.),
Frontiers of Sociology (pp. 331-342). Brill.

Hedstrom, P. & Bearman, P. (Eds.). (2009). The Oxford Handbook of Analytical Sociology.
Oxford University Press.

Hedstrom, P. & Swedberg, R. (Eds.). (1998). Social Mechanisms: An Analytical
Approach to Social Theory. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CB09780511663901

Hughes, H. S. (1958). Consciousness and Society: The Reconstruction of European Social
Thought, 1890-1930. Knoft.

Hughes, H. S. (1975). The Sea Change: The Migration of Social Thought, 1930-1965. Harper.
Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Artemis.

Joas, H. (1992). Die Kreativitdt des Handelns. Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2000). Kriege und Werte. Studien zur Gewaltsgeschichte des 20. Jahrhunderts.
Velbriick Wissenschaft.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz.
Herder.


https://doi.org/10.1017/S0003975603000012
https://doi.org/10.1017/S0003975603000012
https://doi.org/10.2307/2017635
https://hdl.handle.net/11299/184632
https://doi.org/10.1017/CBO9780511488801
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663901
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663901

158 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Joas, H. & Knobl W. (2008). Kriegsverdringung. Ein Problem in der Geschichte der
Sozialtheorie. Suhrkamp.

Joas, H. & Wiegand, K. (Eds.). (2005). Die kulturellen Werte Europas. Verlag.
Joas, H. & Wiegand, K. (Eds.). (2007). Sikulariesierung und die Weltreligionen. Suhrkamp.

Lepenies, W. (1985). Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Litteratur und Wissenschaft.
Hanser.

Meinecke, F. (1946). Die deutsche Katastrophe. Europa Verlag.

Parsons, T. (1937). The Structure of Social Action. McGraw-Hill Book Company.
Palonen, K. (2003). Quentin Skinner: History, Politics, Rethoric. Polity.

Rudner, R. S. (1966). Philosophy of Social Science. Prentiss Hall.

Skinner, Q. (1978). The Foundations of Modern Political Thought. Volume One: The Re-
naissance. Cambridge University Press

Skinner, Q. (1996). From Hume’s Intentions to Deconstruction and Back. The Journal
of Political Philosophy, 4(2), 142-154. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.
tb00046.x

Skinner, Q. (2002). Visions of Politics. Volume 1: Regarding Method. Cambridge Universi-
ty Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511790812

Von Wright, G. H. (1971). Explanation and Understanding. Routledge & Kegan Paul.

Winch, P. (1958). The Idea of a Social Science and its Relation to Philosophy. Routledge
& Kegan Paul.

Winch, P. (Ed.). (1969). Studies in the philosophy of Wittgenstein. Routledge & Kegan Paul.


https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.tb00046.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.1996.tb00046.x
https://doi.org/10.1017/CBO9780511790812

World Religions and Social Thought
From Ernst Troeltsch and Max Weber
to Jirgen Habermas and Hans Joas
Religiones del mundo y pensamiento
social

Desde Ernst Troeltsch y Max Weber

a Jiirgen Habermas y Hans Joas
Bjorn Wittrock™

Abstract

This paper was drafted on occasion of Hans Joas’ 70" birthday, and publi-
shed in German, in the book edited by M. Schlette, B. Hollstein, M. Jung
and W. Knobl (2022), under the title Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beitrdge zu Hans Joas’ Die Macht des Heiligen. After highlighting
the contributions of Joas’ social philosophy, Wittrock shows the main traits
of the history of social theory regarding the scientific research of world

" Professor Emeritus at Uppsala University, Uppsala, Sweden. Chair of the Social Sciences
Section and Vice-President ex officio of the Academia Europaea. Founding Director of the
Swedish Collegium for Advanced Study and its principal leader from 1996 to 2018. He has
also served as President of the International Institute of Sociology. Correo electrénico: bjorn.
wittrock@swedishcollegium.se

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.08

STUDIA POLITICAE 2 Numero 65 otofio 2025 pag. 159-197
Recibido: 15/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




160 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

religions. This reconstruction places the questions asked and the answers
provided within their historical context, while at the same time it identifies
some persisting questions, such as the place and role of world religions
compared to other religious phenomena, or that of the relationship between
Christianity and Modernity. Further, a central asset of this article is the
reconstruction of the sociological and philosophical understanding of the
Axial Age. After these preparatory and reconstructive parts, Wittrock fo-
cuses his analysis upon the most recent works —until then— of Habermas
and Joas regarding the discourse on the Axial Age, in order to show their
tensions and inherent capabilities facing the current experiences of secula-
rization and transcendence.

Keywords: world religions - social theory - modernity - secularization -
transcendence

Resumen

Este trabajo fue escrito con ocasién del festejo de los 70 afios de Hans Joas,
y publicado en alemdn en el libro editado por M. Schlette, B. Hollstein,
M. Jung and W. Knobl (2022), con el titulo Idealbildung, Sakralisierung,
Religion. Beitrdge zu Hans Joas’ Die Macht des Heiligen. Después de re-
saltar las contribuciones de la filosofia social de Joas, Wittrock muestra los
principales rasgos de la historia de la teorfa social con relacién a la inves-
tigacion cientifica de las religiones mundiales. Esta reconstruccion ubica
en cada contexto histérico las preguntas que se hicieron y las respuestas
que se proveyeron, mientras que al mismo tiempo identifica algunas pre-
guntas persistentes, tales como el lugar y el rol de las religiones mundiales
en comparacién con otros fenémenos religiosos, o respecto de la relacién
entre cristianismo y modernidad. Ademds, un aporte central de este articulo
es la reconstruccién de las interpretaciones socioldgicas y filoséficas de la
era axial. Después de estas partes preparatorias y reconstructivas, Wittrock
enfoca su andlisis en las obras hasta ese momento mas recientes de Ha-
bermas y Joas relacionadas con la era axial, para mostrar sus tensiones y
capacidades inherentes frente a las experiencias actuales de secularizacién
y trascendencia.

Palabras clave: religiones mundiales - teorfa social - modernidad - secula-
rizacién - trascendencia

Hans Joas and his oeuvre: Introductory Remarks

In the course of an extraordinary scholarly career, Hans Joas has, in publica-
tions from the 1970s onwards, recast our conception of the nature of social
theory.



BJORN WITTROCK 161

During this period, he has held positions at a number of distinguished scho-
larly institutions starting with his alma mater, the Free University of Berlin,
and the Max Planck Institute for Human Development in Berlin. He has sub-
sequently been Director of the Max Weber Centre for Advanced Cultural and
Social Studies at the University of Erfurt. and then a Permanent Fellow of the
Freiburg Institute for Advanced Studies at the University of Freiburg. Since
the year 2000 he is a regularly recurring Visiting Professor of sociology and
social thought at the University of Chicago where he is a Member of the
Committee on Social Thought and a Professor in the Department of Sociolo-
gy. Hans Joas is now Ernst Troeltsch Professor for the Sociology of Religion
at the Humboldt University of Berlin. He has also held visiting positions at
many universities and institutes for advanced study across the world, inclu-
ding positions at Wissenschaftskolleg zu Berlin and the Swedish Collegium
for Advanced Study in Uppsala, where he has also served as a Non-resident
Long-term Fellow.

His achievements have been honoured through scholarly prizes, including
the René Konig Prize, the Bielefeld Luhmann Prize, the Hans Kilian Award,
Prix Paul Ricoeur, the Max Planck Research Award, as well as through mem-
bership in academies and by honorary doctorates (in Tiibingen and Uppsala).

Hans Joas has elaborated a research programme that has entailed a reinter-
pretation of the history and commitments of sociology and social theory. This
has involved the establishment of new links between scholarly traditions, not
least between American-based traditions of pragmatism and European-origi-
nated social theories of a phenomenological and hermeneutic orientation but
also scholarship of a conceptual historical nature.

He has also expounded the implications of this reinterpretation through an
engagement and an educationally lucid presentation of the developments of
main currents in social theory. His monograph, co-authored with Wolfgang
Knobl, Sozialtheorie. Zwanzig einfiihrende Vorlesungen [Social Theory:
Twenty Introductory Lectures], is but one prominent example of this (Joas &
Knobl, 2004/2009).

In the last instance, Hans Joas engages with the conditions for human beings
to understand and to act in a world that poses seemingly insurmountable
problems of an epistemic, moral and existential nature. This engagement has
characterized his oeuvre from his earliest works onwards in which he was
able, e.g., to demonstrate that intellectually seminal links exist between prag-
matism and classical European social theory and philosophy of action.



162 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

He has explored these ideas in a series of works. In his book on The Creativi-
ty of Action (Joas, 1992/1996), he outlines a comprehensive theory of action.
In particular, this book refuses to reduce the problem of action to a problem
of the nature of means-ends-rationality. Instead he proposed that other types
of action also be included, be they norm-guided actions or forms of transfor-
mative action that Hans Joas has analysed in terms of the creativity of action.

In a further step, Joas extended his inquiry to include studies of processes
of the constitution and emergence of values and of commitments that come
to identify the core of a human being. This is a main theme of his book on
Die Entstehung der Werte [The Genesis of Values] (Joas, 1997/2001). Throu-
gh this move he was also able to open up a realm of research that both the
neo-analytical and the linguistic-interpretive scholars had tended to place
outside of their concern and as external to analysis of action proper.

Hans Joas then pursued an analysis of ways in which value commitments
are consolidated and contested on a collective level as well as an analysis of
norm-guided actions. His major study of this type had a focus on the emer-
gence and the articulation of basic human rights over long periods of time
and in different contexts. This work was presented in a major volume on
The Sacredness of the Person: A New Genealogy of Human Rights (Joas
2011/2013).

The book stimulated a dialogue between scholars in social theory and those
with a focus on legal theory. It also provided an example of how universalis-
tic claims, inherent in notions of human rights, are not specific to a particular,
occidental, tradition but might be arrived at from a starting point in different
cultural, societal and religious traditions. With this project, Hans Joas (2013)
broached issues that had preoccupied Ernst Troeltsch in Troeltsch’s efforts
to discern pathways whereby human agents from different societal and reli-
gious backgrounds, might, through human interaction and interpretation, ar-
ticulate a commitment of a universalistic nature, yet expressed with recourse
to different vocabularies and traditions.

Hans Joas’ research on the genesis of values and the origins of a notions of
the sacredness of the person had also links to Joas publications on the cultu-
ral values of Europe and on world religions and on the possibilities to extend
an action-based analysis to processes of global change. With this step Joas
once again touched upon themes taken up by Ernst Troeltsch, Max Weber
and other scholars in the period of reconstruction of European social thought
in the late nineteenth and early twentieth centuries.



BJORN WITTROCK 163

Hans Joas’ contributions in this field extend and deepen an understanding of
the role of human agency in the constitution of societal institutions in their
historical contexts. They also highlight links between human action and ex-
periences of a transcendental nature. Thus we arrive at the core of what was
at stake, at the time of reconstruction of social thought, in debates a hundred
years ago about world religions and world history.

In his book, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der
Entzauberung [The Power of the Sacred: An Alternative to the Narrative of
Disenchantment], Hans Joas (2017) has chosen to focus on these themes and
to outline an alternative to Max Weber’s writings on disenchantment. The
enquiry into the uses and validity of the concept of disenchantment serves as
a pivot for a scholarly engagement that re-examines the history of the social
and human sciences, the role of contemporary social theory and the interwea-
ving of sociology, theology and the history of religion. However, there is
an almost equally extensive and intensive engagement with the concepts of
secularization, rationalization and modernization. There is also a treatment
of a range of other concepts, not least those of differentiation, sacralization
and ritual.

In effect, Hans Joas outlines a conception of the sociology of religion that
draws on classic works by Ernst Troeltsch and Max Weber but that also goes
beyond these works. In particular, Joas proposes a new interpretation of Max
Weber’s conception of a sociology of religion.

Hans Joas’ (2017) book also includes an extensive discussion of the concept
of the Axial Age. Thus new volume contains what is arguably the most cir-
cumspect and thorough analysis to date of the history of the concept of the
Axial Age, including discussions of Ernst von Lasaulx, Abraham Hyacinthe
Anquetil-Duperron, John Stuart-Glennie, George Foot Moore and Rudolf
Otto, to name but some of the authors taken up by Joas.! I shall return to Hans
Joas analysis later in this essay. However, it might be noted already here that
he also refers to Weber’s footnote no 1 on page 155 in the second volume of
the Collected Essays on the Sociology of Religion, with its remark about the
temporal simultaneity of the “first blooming of Hellenic and Chinese phi-
losophers” and of the Israelite Prophetic Age. Weber, in contrast to Eduard
Meyer, rejects the idea of possible “loans” between these cultures (Weber, as

! See also Guy G. Stroumsa (2018) “Anquetil Duperron et les origines de la philologie
orientale: ’orientalisme est un humanisme” in ASDIWAL. Revue genevoise d’anthropolo-
gie et d’histoire des religions, issue 13, pp. 161-174.



164 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

cited in Joas, 2017).

In his essay “The Axial Age and Its Interpreters: Reopening a Debate”, ano-
ther sociologist, Johann P. Arnason (2004), also discusses this footnote and
Weber’s interpretation of the Indian case relative to the “first blooming of
Hellenic and Chinese philosophy”. His conclusion is that Weber has, in nuce,
formulated an Axial Age hypothesis. However, it would appear to be at least
as important for a discussion about the Axial Age to go beyond the footnote
and to view it in the context of Weber’s oeuvre. In such a context, the most
relevant question is that of the overall structure of the three volumes. *

In the following, I shall argue that in the early history of social theory there
is an intimate relationship between the sociological study of world religions
and the historical analysis of civilizations and global historical change. This
relationship is at the core of Max Weber’s Collected Essays on the Sociology
of Religion. Furthermore, there is a distinct, but partially overlooked, scho-
larly tradition throughout the last century that has shared this focus.

I shall start by highlighting a few key contributions to this tradition starting
with works by Max Weber and Ernst Troeltsch and ending with two recent
publications by Jiirgen Habermas and Hans Joas. In this latter context, I sha-
1l come back to Max Weber’s collected essays. In particular, I shall engage
with a text that is central to Hans Joas’ (2017) analysis in The Power of the
Sacred, namely Weber’s Zwischenbetrachtung, originally published towards
the end of the first of the three volumes. In my essay, I shall maintain that
social theory and universal history were closely linked in the works of Weber
and Troeltsch. However, it is only towards the end of the twentieth century,
largely due to contributions by Robert N. Bellah and Shmuel N. Eisenstadt,
that these linkages have become clearly recognized again, if still only partia-
lly so, and have come to exert a formative influence on our understanding of
the contemporary role of the social sciences.

1. Social Thought and the Study of World Religions

The period from the mid-eighteenth to the mid-nineteenth century was one in
which Europeans came into ever more frequent contact with the inhabitants
of other parts of the world and tried to understand, trade with and, increa-

2 See also Arnason (2003), Civilizations in Dispute: Historical Questions and Theoretical
Traditions (pp. 86-105, 157-179). Brill.



BJORN WITTROCK 165

singly, to dominate and subjugate peoples and territories in Africa, Asia and
the Americas. Out of such contacts, disciplines such as anthropology and
a variety of linguistic and ethnographic forms of knowledge emerged but
also new types of medicine. Gradually, in the second half of the eighteenth
century there was also a shift in the balance of economic, commercial and
political resources that tended to give increasing weight to European powers
relative to nations and societies in other parts of the world.?

Similarly, there were signs that European cultural and scientific achieve-
ments were increasingly being incorporated into an imaginary in which Eu-
rope was presented as being no longer one among several civilizations but
as epitomizing the characteristics of civilization as such. This imaginary be-
came more prominent relative to an older conception that had depicted other
civilizations as different, but not inferior, and sometimes also superior in
some respects, as in the views among some Enlightenment thinkers of China
as being exemplary in the way in which wisdom and power were linked in
the conduct of public affairs.

It is only in the course of the nineteenth century, though, that ever larger
parts of the world became subjected to European territorial expansion and
acquisition on a massive scale and that it is possible to characterize the en-
tire age as one of imperialism. In this period many European scholars and
observers took it for granted that a profound divide existed between their
own religious faith, most often varieties of Christianity, with a foundation
in religious experiences of divine revelation, and other forms of beliefs and
practices. Simultaneously, however, the nineteenth century also witnessed a
gradually growing interest among European theologians in extra-European
religions. In the early twentieth century this ushered in a debate about the
possibility of a sociology of religion and, indeed, about the scholarly study
of religion in general. This is a debate, however, that has to be seen in a wider
intellectual context.

Thus this was a period, which the intellectual historian H. Stuart Hughes
(1958) in a now classical overview, Consciousness and Society, described as
one in which an earlier confidence in the universal applicability of a natura-
listic and positivistic programme to all domains of scholarship, was waning

3 1 have addressed some of these questions in various publications, including Johan Heil-
bron, Bjorn Wittrock and Lars Magnusson (Eds.). (2001): The Rise of the Social Sciences
and the Formation of Modernity: Conceptual Change in Context, 1750-1850. Originally
published in 1998 by Kluwer Academic Publishers.



166 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

despite advances across a range of fields in the natural sciences. At the same
time a variety of programmes for the incipient social sciences were compe-
ting with each other.

It was also as a time when political and social contestations within countries
were becoming sharper, a time when deeper international scientific coope-
ration occurred amidst an ever growing volume of international trade and
commerce at the same time as relationships between nations became sharper
and more closely tied to armaments. Religion, its study and its roles, was in
many ways at the crossroads of this variety of processes. At this juncture in
time, programmes were outlined for the systematic study of religion. Two
of these programmes came to be particularly seminal and exemplary for the
study of religion in its historical and societal contexts, namely the histori-
cal sociology of the Protestant theologian Ernst Troeltsch and Max Weber’s
strongly historically orientated sociology of religion.

A sociology of religion in general and of world religions in particular has to
articulate a stance towards two sets of problems, namely the following ones:

First, on what grounds can a distinction be drawn between the so-called
world religions and other conglomerates of religious practices? Furthermore,
if such a dividing line can, indeed, be drawn, what then is the status of the
so-called world religions relative to each other and to sets of religious prac-
tices of a more local or regional nature?

Second, is it possible to explain how and through which mechanisms world
religions influence key societal practices and vice versa? In particular, what
is the interconnections between world religions and those wider patterns of
exchange, domination and interpretation that may be labelled civilizations?
Furthermore, are there features in some world religions that have been of key
significance for the formation of a modern world and for its further efflores-
cence and radicalization? Is it, for instance, as Weber suggestively proposed,
possible to outline mechanisms through which the emergence and growth of
modern capitalism depends on a specific type of religious system of beliefs
and modes of conduct? Can we, as Weber more intimates than demonstrates,
discern tensions that emerge as a result of the unfolding of ever more radical
features inherent in both religious practices and other societal and cultural
practices?

Both Ernst Troeltsch and Max Weber engage with these problems. They do
so in terms that differ in style, temperament, form of exposition, intensity of
narration and theoretical imaginary. Yet, both of them produce versions of



BJORN WITTROCK 167

answers to these two sets of basic problems for a sociology of religion that,
for all their differences, tend to be compatible, complementary and mutually
reinforcing.

However, from its inception in scholarly works and universities in Europe
and North America in the course of the nineteenth and twentieth centuries,
scholars engaging in any debate about history of religion as an academic
subject were confronted with an even more elementary question than the two
discerned about, namely the following one: should the dominant religion in
Europe and North America, i.e., Christianity, be assigned a special, privile-
ged | position as a pre-eminently universalistic religion of revelation and sal-
vation. Such a stance could be asserted and perhaps even imposed. However,
in scholarly terms it required that two intellectual moves be made.

First, Christianity as a religion of revelation would have to be regarded as
categorically different from the forms of tribal and clan religions reported by
European explorers and administrators as they travelled across or conquered
ever larger extra-European areas of the Globe. Such a move entailed that
religious practices among inhabitants in the subtropical, tropical and subarc-
tic zones, increasingly subjected to European rule, were assigned to fields
of study such as folklore and ethnography and kept separate from those of
theology and biblical and religious studies. In practice, most European and
North American scholars adhered to a delimitation roughly along these lines.

Second, another move had to be performed, namely one that ensured that a
distinction be made between Christianity and other forms of “higher” reli-
gion that bore an appearance of being analogous to Christianity in structural,
semantic and even genealogical terms and, possibly, constituting religions of
revelation.

In order to perform this second move, some scholars, notably the Leiden
Old Testament scholar Abraham Kuenen (1883), argued that a distinction
be made between truly universal religions and religions that in fundamen-
tal ways were rather exponents of various ethnic or national properties. The
upshot of this analytical apparatus was that, despite apparent similarities be-
tween Christianity and other religions with a vast extension, elaborate rituals
and with theologies inscribed in books that had been assigned sacred status,
it was in the end only Christianity that might be labelled a truly universal
religion rather than merely being a cultural and theological expression of a
particular nation, people or a similarly delimited collective.



168 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

2. On the Possibility of a Sociology of World Religions: Ernst Troeltsch
and Max Weber

Already at the turn of the nineteenth century an assumption about the su-
periority in terms of universalism of Christianity relative to other world
religions was becoming, even though still being widely held, increasingly
problematic. This problematic position is reflected in the programmes for a
sociology of religion elaborated by Ernst Troeltsch and Max Weber.

In the German academic world, a group, mainly of theologians, emerged and
gained strength within the framework of the so-called religious-historical
school. It had taken shape in the 1880s and 1890s at several German univer-
sities, including Gottingen, Tiibingen, Marburg, Leipzig and Bonn. Its mem-
bers argued for a strengthening of the study of the history of extra-European
religions also within theological faculties of universities. Ernst Troeltsch
was a key member of this intellectual circle. The group met with sympathies
in several circles.*

However, as late as in 1901, Adolf von Harnack, like Troeltsch a Protestant
liberal theologian and church historian but of an older generation, resisted the
idea that faculties of theology should create Chairs in the history of religion
in terms that reveal a deep emotional aversion to the idea of such Chairs and
of studying the history of Christianity and of other religions on equal terms.

Harnack was not alone in holding such views but his reputation and position
in the German academe was exceptional and he played a prominent role in
academic and public life in general. He was also some years later, namely
in 1911, to become the first President of the Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft
(KWG), the precursor of today’s Max Planck Society (MPG), at the time so-
metimes ironically described as the Emperor’s academic guards regiment.

Hence, when Troeltsch and Weber addressed the theme of the possibility of
a scientific study not only in the form of church history but as a history that
treated Christian religion as one among several world religions, this was a
theme of interest to many intellectuals but within theological faculties and

4 For an interesting review of some of these developments, see Suzanne L. Marchand
(2009), German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and Scholarship. Cam-
bridge University Press, not least 252-284. See also ,,Nachwort des Herausgebers, 1. Das
Interesse an den Weltreligionen am Vorabend des Ersten Welkrieges and das Problem der
Wirtschaftsethik®, in Max Weber (1991), Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen: Konfzi-
anismus und Taoismus. Schriften 1915-1920 (pp. 235-241). Published by Mohr Siebeck.



BJORN WITTROCK 169

also beyond it was still an unorthodox stance and to some even a scandalous
proposition.

In the present context it is only possible to indicate Ernst Troeltsch’s (1924)
stance in some of its outlines by way of pointing to a small posthumous co-
llection of five lectures, which he had been invited in 1920 to deliver in Lon-
don, Oxford and Edinburgh, Der Historismus und seine Uberwindung: Fiinf
Vortrige von Ernst Troeltsch. The lecture, first delivered in Oxford, on “Die
Stellung des Christentums unter den Weltreligionen”, is particularly fascina-
ting (pp. 62-83). It contains a strong plea not only for contacts and dialogue
between representatives of different world religions. There is also a vision of
the elaboration through such contacts of a quest for a deeper understanding
of questions of human dignity as they appear from within given traditions,
each with its tacit presuppositions and its place within a certain cultural and
societal context. Troeltsch articulates a vision that the end result of such
communicative interaction might be something much more significant than
a vague generalization of values. Rather Troeltsch holds out the possibility
for the emergence of, to use Hans Joas’ vocabulary, a new conception of the
sacredness of the person, out of the particular conceptions of different forms
of universalism inherent in different world religions.

For Troeltsch this dialogical quest was advocated on the basis of an autobio-
graphical account of the intellectual development of his own views. Thus he
tells how his own research gradually led him to a realization that Christia-
nity as a religion with universalistic claims was nevertheless fundamentally
shaped and permeated by the historical experiences of the areas in which
it had taken root and grown over centuries in an originally pagan Europe
(Troeltsch, 1924, pp. 74-83).

However, this sense of a common ground did not extend to forms of Chris-
tianity beyond the cultural sphere in which the merger of Latin-Romance
and Germanic peoples had taken place. Thus adherents of Eastern forms
of Christianity, such Jacobites, Nestorians, Armenians, and even the Rus-
sian Orthodox Church, fall outside of this image of Christian universalism,
Troeltsch (1924) maintained, since they had emerged out of a different set of
historical experiences and beliefs (pp. 75-76).

With an even more extended perspective, it had to be admitted, Troeltsch
emphasized, that a naive belief in something Absolute may be just as genui-
ne a feature in non-Christian religions as among Western Christians, once it
was admitted that different historical, geographical and social conditions and
contingencies had given rise to beliefs that were genuine but inevitably had



170 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

a different appearance from those common in Christians belonging to one of
the churches having their origins, if in the form of adherence or opposition,
in some version of Latin Christendom.

In other words, there is, Troeltsch argues, in all the “great and spiritual re-
ligions”, a sense of “the Absolute”. However, this sense takes shape in in-
timate interaction with the entire cultural system of which it has become
an integral part. A sense of the Absolute, which goes beyond the contextual
limitations inherent in a religion, may only emerge as the result of a dialogue
and a quest which is a common to all these religions and which may usher in
a common objective that is as yet unknown.

In summary, Troeltsch adopts a position, shared by Weber, according to
which world religions are regarded as analogous in categorical terms and
may be taken up in scholarly works from both a theological and a sociologi-
cal vantage point. However, in contrast to Troeltsch, Weber came to develop
a programme for the comparative study world religions but also of the cultu-
ral worlds, i.e. the civilizations, of which these religions formed a significant
part at least in genealogical terms. The most extensive scholarly work, which
prepared for publication by Max Weber himself, even if not fully completed
in the form he had envisaged, are the three volumes, more than 1400 pages of
text, of the Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie [Collected Essays
on The Sociology of Religion]. In the form in which they were published
after Weber’s death, they constitute a historical and comparative analysis of
the early history of the great world religions.

Furthermore, while the point of departure for Weber’s project is the objective
to formulate and examine an argument about the causes of a specific form of
capitalism in the modern world, a major share of the pages of the three volu-
mes have, as already noted, a focus on the transformations that occurred in
the period which many, if not most, historians of world religions, have come
to label the Axial Age.

This is true for almost all of the third volume on Ancient Judaism and for
most of the second volume on Hinduism and Buddhism. As for the first vo-
lume, it has, as already indicated, a complex structure with more than 20%
of the 573 pages devoted to four introductory, intermediary and concluding
sections, each one with its one tone and emphasis. The remainder is rather
equally divided between the two essays on Protestantism and one long sec-
tion on Confucianism and Daoism, and the latter section has to a significant
extent a focus on the Axial Age.



BJORN WITTROCK 171

Against this background, it might be suggested, that Weber’s collected essa-
ys on the sociology of the world religions constitute the largest sociological
oeuvre on the Axial Age to be published before the late twentieth century
projects of Shmuel N. Eisenstadt together with Wolfgang Schluchter and of
Robert N. Bellah. The possible exceptions to the validity of this assessment
might perhaps be some of the works by, or inspired by, Benjamin Schwarz.
Needless to say, nothing of this detracts from the fact that it was Karl Jasper’s
(1953) book The Origin and Goal of History that introduced the term Axial
Age even if its empirical part is just an interesting outline.

If this analysis, at least tentatively, is accepted, it entails that it is meaningful
in terms of analytical categories to relate different Axial world religions to
each other and to explore similarities and differences between them. It is pre-
cisely such an exercise that Max Weber undertakes in his Collected Essays
on the Sociology of Religion.

In an analogous vein, Troeltsch also opens up for such an analysis in his
essay on the position of Christianity relative to other world religions. This
indicates the structure of a reasonable answer to the first analytical question
posed above about the nature of a demarcation of world religions relative to
other types of ritualistic and religious practices. The delineation of the great
world religions is not merely conventional. It reflects the status of historical
scholarship on some of the major transformations in societal practices that
occurred in the centuries around the middle of the first millennium BCE.
Both Weber and Troetlsch draw on such scholarship and structure their basic
arguments accordingly.

Several later scholars have come to describe these transformations with ex-
plicit reference to Karl Jasper’s terminology as constituting an Axial Age.
However, what in the last instance is of significance is not whether a par-
ticular terminology is employed to describe some of these transformations
but whether the transformations themselves are identified and assessed in
terms of their causes and consequences (as Weber has an ambition to do in
his essays). In Weber’s case this is an explicit ambition, in Troeltsch’s case it
is only implicitly so, but both arguments are cast in terms that are consistent
with each other and follow paths that are to some extent parallel and to some
extent complementary.’

5 Some years after Max Weber’s essays on the Protestant ethic and the Protestant sects
were published for the first time, his friend Ernst Troeltsch (1923) undertook an extremely
careful analysis of the emergence of and divergence between Lutheran and Calvinist forms



172 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

However, the change of terminology is not merely a matter of convention.
It also has consequences for the substance and orientation of an analysis of
religions and civilizations. In Hans Joas’ (2017) words, the shift from a dis-
course about religions of salvation and redemption to that of an Axial Age
entails a sharpening of the focus of scholarly debates (p. 290-291). In the
next section, I shall outline the conditions and implications of this shift with
reference to the contributions of Robert N. Bellah and Shmuel N. Eisenstadt.
I shall then discuss two recent major publications, written by Jiirgen Haber-
mas and Hans Joas respectively.

In another context, I have highlighted conceptual developments in the middle
of the twentieth century of the legacy of Weber’s account of the transforma-
tive period that formed the focus of Weber’s Collected Essays on the Socio-
logy of Religion and that Weber’s disciple and colleague Karl Jaspers came
to denote by the term the “Axial Age”. The key protagonists in my analysis
of this period are Karl Jaspers and an American scholar who had been inte-
racting with members of the Weber circle in Heidelberg in the 1920s, inclu-
ding Jaspers, namely Talcott Parsons. In a slender book, published in 1966,
with the title Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives,Parsons
formulated, without mentioning Jaspers, an alternative narrative to that of
Jaspers’ (1953) account in The Origin and Goal of History.

Societies was published at a time when Parsons’ influence in social science in
general and in sociology in particular may have been at its Zenith. Its appea-
rance may be seen against the background both of wider contextual shifts
and intellectual challenges inherent in the Parsonian scheme. Interestingly
enough, just a few years before its publication, Parsons had been teaching a
course at Harvard together with both Robert Bellah and Shmuel Eisentadt.

of Protestantism in his magnum opus Die Soziallehren der cristlichen Kirchen und Grup-
pen (pp. 605-794). See in particular section 3, “Der Calvinismus”. Even if Troeltsch was a
theologian, his writing is sociological and underpinnes by a keen historical sense. The Prot-
estantism part of his book takes up more than half of the nearly 1000 pages of the volume
and the first section has the characteristic title “Das soziologische Problem des Protestant-
ismus”. What Troeltsch writes is compatible with the thrust of Weber’s analysis but formed
by a deep and detailed understanding of every stage in the early history of Protestantism.
For an understanding of Weber’s (1991) interest in China, the Studienausgabe to the vol-
ume of the collected works of Max Weber, Band /19, provides interesting materials about
the context in which Weber was writing and revising his study of the ethics of economy
of the world religions as well as of its reception. See Max Weber, Die Wirtschaftsethik der
Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus, Schriften 1915-1920, Studienausgabe der
Max Weber Gesamtausgabe, Band 1/19.



BJORN WITTROCK 173

In later decades of the twentieth century and in the beginning of the twen-
ty-first century, the writings of these two scholars were instrumental in re-
invigorating an interest in exploring links between a comparative sociology
and history of religions and civilizations and efforts to understand the mo-
dern world and its antinomies. These concerns gradually came to attract the
attention of a range of scholars in the humanities and social sciences and
also contributed to a redefinition of the nature and commitments of social
theory.

3. The Idea of the Axial Age and the Study of World Religions and World
History: Robert Neelly Bellah and Shmuel Noah Eisenstadt

It would not be Parsons’ sociology, however, that would engender a renewed
interest in Weber’s and Jaspers’ works on the long-term history of world
religions and civilizations. Instead, the first strong impetus in this direction
would come in 1975 from another Harvard professor, namely the sinolo-
gist Benjamin Schwartz and a group of prominent scholars, including Peter
Brown, Louis Dumont, Eric Weil, and Arnaldo Momigliano. They took up
the notion of the Axial Age in a path-breaking special issue of the journal
Daedalus, devoted to the theme “Wisdom, Revelation, and Doubt: Perspec-
tives on the first Millennium B.C.”.% Several of them later published major
works that further explored these ideas.

Soon afterwards the two young colleagues of Parsons, already mentioned,
namely Robert Bellah and Shmuel Eisenstadt (2005) embarked on research
programmes that came to retain their commitment and engagement for the
rest of their lives. These two scholars are rightly said to have “done more
than anyone to make the Axial Age significant for comparative historical
sociology”.’

There is an obvious parallelism between the research programmes of Bellah
and Eisenstadt and that of Max Weber’s Collected Essays on the Sociology
of Religion.

¢ Daedalus 104, Spring 1975, no. 2.

7 The quotation is from an article where he generously acknowledges the significance of
Shmuel Eisenstadt’s contribution, a recognition that any fair observer should extend to
include Bellah himself. See Robert N. Bellah (2005), “What is Axial about the Axial Age?”
in European Journal of Sociology 46 (pp. 69-89).



174 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

In fact, Shmuel Eisenstadt’s project in the 1980s and 1990s, in cooperation
with Wolfgang Schluchter, on the Axial Age and the great world religions
had Weber’s collected essays as a key reference point.® This project, which
I came to join in 1991, was inspired by a vision of probing the continued
validity —and the need for a possible rethinking— of Weber’s analysis in his
Collected Essays on the Sociology of Religion.

As to the substantive core of Axial thought, Jaspers and, even more so, later
interpreters such as Bellah and Eisenstadt and their collaborators and collea-
gues have recognized the complexity and sophistication of the long history
of narrative accounts in the form of myths and of rituals associated with such
myths but also the multiple forms of Axial thought.

It is largely due to the dual commitment of both Eisenstadt and Bellah to
focus both on detailed empirical scholarship and on theorizing opening wide
theoretical perspectives that the idea of the Axial Age in later years has come
to enter centre-stage in social science debates and theorizing.

Bellah and Eisenstadt represent different intellectual styles, but both of them
have been crucial in transmitting to the scholarly community at large a strong
sense of the intellectual urgency of the debates around the idea of the Axial
Age. This idea has been the subject of an increasingly intense but also in-
creasingly well-informed debate, involving ancient historians, historians of
religion and philosophy, and linguists.

Scholars not only in the humanities and social sciences but also in fields such
as cognitive science have explore ideas of the Axial Age. Most notably per-

8 See Shmuel N. Eisenstadt (Ed.) The Origins and Diversity of Axial Age Civilizations (1986).
University of New York Press; Kulturen der Achsenzeit I: Ihre Urspriinge und ihre Vielfalt,
Teil 1, Griechenland, Israel, Mesopotamien. Teil 2: Spdtantike, Indien, China, Islam (1987);
Kulturen der Achsenzeit I1: Ihre institutionelle und kulturelle Dynamik, Teil 1: China, Ja-
pan. Teil 2: Indien. Teil 3: Buddhismus, Islam, Altigypten, westliche Kultur (1992). See also
Wolfgang Schluchter (1996), Paradoxes of Modernity: Culture and Conduct in the Theory
of Max Weber. Stanford University Press. See also Wolfgang Schluchter (1998), Die Entste-
hung des modernen Rationalismus: Eine Analyse von Max Webers Entwicklungsgeschichte
des Okzidents. Suhrkamp. Wolfgang Schluchter und Friedrich Wilhelm Graf (Hrsg.) (2005),
Asketischer Protestantismus und der ,Geist* des modernen Kapitalismus. Moor Siebeck, as
well as Johann P. Arnason, Shmuel Noah Eisenstadt and Bjorn Wittrock (Eds.) (2005), Axial
Civilizations and World History. Brill, and Robert N. Bellah (2005), “What is Axial about
the Axial Age?”, European Journal of Sociology 46, 69-89 as well as Robert N. Bellah’s
(2010) magisterial works in this field in recent years are his monograph Religion in Human
Evolution: From the Paleolithic to the Axial Age and his and Hans Joas already mentioned
co-edited volume from 2012, The Axial Age and Its Consequences.



BJORN WITTROCK 175

haps a range of theoretically orientated scholars such as Johann P. Arnason,
José Casanova, Merlin Donald, Jiirgen Habermas, Hans Joas, Charles Taylor
and Roberto Mangabeira Unger have come to deeply engage in the dialogue
about transformative moments in world religions and world history.

As a result, this theme in general and that of the Axial Age in particular has
emerged as one of the great scholarly discussions of the late twentieth and
early twenty-first century.’

4. World Religions and the Evolution of Human Culture: Robert Neelly
Bellah

In his late magnum opus Religion as Human Evolution: From the Paleoli-
thic to the Axial Age as well as in the parallel volume, edited together with
Hans Joas, The Axial Age and Its Consequences, Robert Bellah (2011, 2012)
explores in detail the different paths that led up to Axial breakthroughs in
different cultural parts of the Old World, namely in Ancient Greece, Ancient
Israel, and Ancient China, and plausibly also in the case of India. (As for
Iran, Bellah refrains, with reference to the paucity and uncertainty of sour-
ce materials, from analysing this fifth “classical” case of an original Axial
transformation).

In Bellah’s (2011, 2012) account the Axial Age heralds the emergence of a
new cultural stage in human evolution, namely that of so-called theoretic
culture. In this characterization, Bellah is inspired by the evolutionary and
cognitive perspective of Merlin Donald (1991, p. 214). Bellah emphasizes
that the Axial Age is expressive of the possibilities that opened up to hu-
mankind at the time of the emergence of a fourth evolutionary stage in the
development of human culture.

Thus from the earliest forms of human interaction in so-called episodic cul-
ture, over mimetic culture and, the development of language and the pos-
sibility of constructing “a unified, collectively held system of explanatory
and regulatory metaphors,” a “comprehensive modeling of the entire human
universe” (Donald, 1991, p. 214) made so-called mythic culture possible.

In this evolutionary scheme the Axial Age represents a relatively early phase
of the fourth fundamental stage, the so-called theoretic age that allows for a

° One example of the relevance of the Axial Age for efforts to reach an understanding of our
contemporary age is Charles Taylor’s magisterial work A Secular Age (2007).



176  STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

new type of critically reflexive activities. These activities complement those
of bodily reactions and mimetic imitation and gesturing, and those of mythi-
cal narratives. Bellah also argues that this perspective serves as a means
towards avoiding teleological reasoning. This is a convincing argument as
far as the four, or possibly five, original cases of Axial breakthroughs are
concerned.

In this perspective there is no need to privilege any one of the five cases as
being the precursor. Nor is there a need to construe a genealogy and to es-
tablish streams of influence and of borrowing. However, it seems less clear
how an evolutionary perspective can help explain developments once the
original Axial qualitative changes have taken place.

Jaspers had argued that a distinctive feature of the Axial Age was the emer-
gence of forms of thought that did not only involve transpositions and va-
riations of mythical narratives but new forms of thinking that clearly trans-
cended the limits of existing practices of human society. This feature figures
prominently as a key characteristic in the analyses of many scholars, inclu-
ding Shmuel Eisenstadt and Hans Joas but also in the works of Robert Bellah.
Bellah, however, also tries to construe the preconditions for the possibility
of expressing a distinction between a transcendental and a mundane sphere.

One element in this line of argument is to emphasize that the Axial Age invol-
ved the emergence of a distinction between narrative and analytical accounts.
Thereby humans are not only able give expression to visions and ideas of the
world beyond the constraints of existence at a specific time and place. The
distinction also enables a critical and analytically orientated stance towards
both material and intellectual practices and beliefs. Already for Jaspers this
marked the transition from mythos to logos, a breakthrough in critical reflec-
tion and indeed the emergence of history in the sense of the epoch in human
existence characterized by a reflexive, historical consciousness.

Bellah also devotes much attention to the question of the form of religious
practices in two main types of pre-Axial societies, namely tribal societies
and large so-called Archaic societies. Thus in earlier tribal societies, the in-
vocation and articulation of mythical beliefs in ritualistic practices would
normally serve the social and cultural coherence of a collective. They would,
of course, involve practices outside of the bounds of day-to-day practices of
production and reproduction. They might also involve or usher in changes in
the collective life of a community. In this way, myths could be reinterpreted
and supplanted or even replaced by additional myths, as could imaginations



BJORN WITTROCK 177

about the primacy of different forces or divinities associated with the diffe-
rent forms of myths.

In large-scale Archaic societies with rituals performed by Emperors or other
centrally placed rulers, occasional and irregular, but inevitable, catastrophic
external events, involving e.g. draughts, famines, pandemics and flooding,
might lead to questioning and reinterpretations but rarely, if ever, to a funda-
mental challenge to notions of an ideal cosmological or societal order.

In other words, in both types of pre-Axial societies, there might be, Bellah
argues, instances of disruption but rarely ushering in more than a partial
adaptation and not in a critical reflection and rejection of some myth by way
of questioning its premises or engaging in a comparative exposition of its
merits and shortcomings in, say, a Platonic or Aristotelian, dialogical form.
This started only in some societies in the Old World around the middle of the
first millennium BCE. This change is profound enough to justify the desig-
nation Axial Age and the identification of those civilizations where this first
occurred.

In many ways, Bellah’s argument is similar to Jaspers’. However, it is less
philosophical and involves an incomparably more extensive and careful
reconstruction of historical scholarship. It is also, contrary to Jaspers’ and
Eisenstadt’s inquiries, grounded in —the expression inspired by seems too
weak — an evolutionary perspective represented, as already mentioned, not
least by the works of Merlin Donald. Interestingly enough, this link between
evolutionary theorizing and psychology has also come to exert an influence
on discussions in the field of cognitive science.

Bellah’s project on religion in human evolution was meant to be carried on
beyond the original Axial Age. Alas, Robert Bellah’s death in July 2013
meant that this project has not been finalized. Whether manuscripts covering
later periods exist and may come to be published remains an open question.

5. Comparative Civilizations and the Antinomies of World History: Sh-
muel Noah Eisenstadt

Shmuel Noah Eisenstadt has sometimes been described as the Max Weber
of our times. At least for a time, and in particular in the 1960s, he was often
perceived as a representative of the structural-functionalist school that came
to occupy a dominant position in much of social science.



178 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

Eisenstadt’s early studies involved a focus on the study of cultural and reli-
gious practices and traditions. Already in these early works there was also
one important feature that came to pervade virtually all of Eisenstadt’s wor-
ks, namely an emphasis on antinomies, inherent tensions and processes that
have opposing consequences and on a dialogical view of human action and
of society.

In 1963, and as already mentioned, his early magnum opus appeared, namely
The Political System of Empires. This book made him famous throughout the
scholarly world of social science. It analysed structural features and contes-
tations, which appeared in imperial societies, over the control and use of free
resources in societies where a large share of all resources were bound up in
traditional and ascriptitve settings beyond the control of a central imperial
apparatus and its rulership and taxation. Different empires develop different
strategies to enable control of free resources but also different strategies in
their use of a variety of military or cultural projects, dependent on different
civilizational imaginations and visions.

The new direction of the research programme of Eisenstadt gradually took
form during the second half of the 1970s and the first half of the 1980s. These
were years when there occurred what might perhaps best be termed a redis-
covery of both Max Weber’s Collected Essays on the Sociology of Religion
and of Karl Jasper’s (1953) book Vom Ursprung und Ziel der Geschichte.

For Eisenstadt (1963), the hypothesis of the Axial Age held out a triple pro-
mise. Firstly, it might broaden and complement the institutional analysis of
the political systems of empires. Secondly, it might provide, or at least su-
ggest, an understanding of the emergence in some societies, as well as the
non-emergence in others, of distinctly imperial political forms of rulership
in some parts of the world at a, broadly speaking, similar period in time. It
might, however also and thirdly, provide an analytical account that would
be less constricted by the somewhat rigid taxonomic categories of structural
functional analysis of Parsons.

Together with a prominent Weberian scholar, Wolfgang Schluchter, Eisens-
tadt made the idea of the Axial Age focus of a sustained research program-
me. Eisenstadt extended the analysis considerably and involved humanistic
scholars in fields such as Egyptology, Assyriology, Sanskrit studies, History
of Religion, Sinology, and many others with an interest in an overall analysis
of societies and cultures in their historical contexts and in exploring linkages
between history, philosophy and religion across regions and across time.



BJORN WITTROCK 179

The idea of the Axial Age suggested a research focus that was related to
Eisenstadt’s earlier works and to his interests in Weber’s sociology. It also
provided an analytical framework that gave prominence both to institutional
and cultural phenomena. Furthermore, it went beyond a North Atlantic pers-
pective, given that the key sites of the Axial breakthroughs were located in
the Eastern Mediterranean, the Middle East and in South and East Asia. In
a sense it was a form of analysis that had affinities with a cultural and inte-
llectual cosmopolitanism that recognized the achievements of different sites
across the world.

Eisenstadt published a large number of monographs, edited volumes and ar-
ticles in the 1980s and 1990s on the idea of the Axial Age. A succinct pre-
sentation of the early part of his project together with Wolfgang Schluchter
is given in the edited volume The Origins and Diversity of Axial Age Civili-
zations (Eisenstadt, 1986).

Eisenstadt’s interest in the Axial Age was never that of an antiquarian. Ra-
ther it reflected his sense that the momentous upheavals of the Axial Age
provided an echo for the most deeply transformative events of our own age
as well. There is a deep connectivity between his interests in antiquity and in
modernity. In both areas, his original Buberian influences became gradually
more pronounced and both his theorizing and scholarly style came to differ
ever more from those of his former colleague Talcott Parsons.

More precisely, for Eisenstadt, modernity was never mainly the successful
end-result of a process of differentiation and modernization. Even if those
elements are relevant, modernity for him is rather a situation characterized
by a lack of markers of certainty. As such it entails great potentials but also
great threats of the use of violence.

In practical terms, Eisenstadt elaborated the ideas of multiple modernities in
Jerusalem from the early 1990°s but also, in the context of a joint research
programme with Wolfgang Schluchter (at Heidelberg and Erfurt) and myself
(in Uppsala). Some of these ideas involved exploring societal transforma-
tions in the course of the second millennium CE, what was sometimes called
“early modernities” or, to use a term coined, by the Sanskrit scholar Sheldon
Pollock, the “vernacular millennium”. In this context, Shmuel Eisenstadt
and some of his colleagues elaborated what became an alternative to both
classical modernization theory and to ideas about an inevitable clash of civi-
lizations, namely the paradigm of so-called multiple modernities.



180 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

In many ways, the age of modernity was for Eisenstadt an age of pervasive
institutional and cultural transformation of a significance equal to that of the
Axial Age. In fact, he sometimes described it as a second Axial Age,i.e., an
age in which new notions of temporality, the construction of social bonds,
and of cosmology ushered in institutional transformations previously unima-
ginable. However, in this respect modernity represented an intensification of
features of the Axial Age to such an extent that it threatened to undermine its
own conditions.

Moreover, and more systematically than perhaps any other social scientist, Ei-
senstadt argued against the identification of modernity solely with a Western
tradition. Even if the contemporary world is one characterized by a belief in
the potential of human action to change social and political conditions, there
are many different sets of such beliefs and many different institutional paths.
In works on India, China, Japan — in particular the great study of Japanese
Civilization: A Comparative View and on Islamic societies, Eisenstadt was
able to demonstrate that these societies in fact exhibited both cultural and ins-
titutional features, typical of modern societies, at a much earlier stage and in
much more widespread form, than scholars had assumed (Eisenstadt, 1996).

In works such as Fundamentalism, Sectarianism and Revolutions he con-
sistently argued that fundamentalism is not a traditional but a distinctly
modern phenomenon (Eisenstadt, 1999). Specifically, it is modern not only
by the fact that its adherents tend to use modern technologies to the limits
of their capacity. It is also profoundly anti-traditional in its rejection of
practices of continuous textual contestation and reinterpretation. Instead of
such practices the different varieties of fundamentalism assert the absolute
and unchangeable validity of their own decontextualized interpretation of
textual passages in those scriptures about sociality, cosmology and tem-
porality that they elevate to an ontological status of self-referential and
eternal validity.

In practice this tends to entail a social and political stance characterized by
efforts to violently impose upon society at large a combination of political
voluntarism, institutional enforcement, technological pragmatism and inte-
llectual curtailment and inflexibility. In other words, it means the emergence
of cultural and institutional practices that are completely at odds with those
of traditional institutions, be they classical empires, traditional religious or-
ders or the legal and political organs of pre-industrial societies.

In parallel to his interests in the contemporary age, he extended and dee-
pened his engagement with research on the Axial Age. In dialogue with a



BJORN WITTROCK 181

variety of historical experts he explored the emergence of axial forms of
cultural and institutional phenomena in the first millennium BCE. Perhaps
the most extensive demonstration of this from later years of his career is the
volume Axial Civilizations and World History, edited together with Johann P.
Arnason and Bjorn Wittrock (Eisenstadt et al., 2005).

In these historical contexts, Eisenstadt always pressed for a close inquiry into
precisely those cases that might constitute the strongest and most convincing
counter-instances to the hypothesis of the emergence of the Axial Age in
those civilizations that had been highlighted by Jaspers, Bellah and Eisens-
tadt himself. In the volume just mentioned those instance were the ones of
Pharaonic Egypt and of Mesopotamia. The authors of these chapters, Jan
Assmann and Piotr Michalowski, explored them in depth as possible exam-
ples of Axial-analogous breakthroughs prior to the Axial Age proper — but
came out strengthening rather than weakening the original hypothesis about
the location of the Axial breakthroughs.

Furthermore, Eisenstadt argued that many previous forms of ritualistic prac-
tice were, if in a different guise, continued in religious practices after the
Axial breakthroughs and thereby contributed to the tensions and antinomies
inherent in all highly articulated civilizations. In the core epoch of the Axial
transformation, the fact that the most important proponents of the transfor-
mations had a peripheral and heterodox position vis-a-vis mainstream cul-
tural and political order led to an opening of horizons and the emergence of
a variety of critical voices. Eventually, however, the Axial ruptures were, in
Eisenstadt’s view, given a standardized form and became more or less clo-
sely tied to new political centres and to new cultural-religious orthodoxies.
However, they still retained a potential for the emergence of new heterodox
interpretations that might take the form of a serious threat to central political
power, no matter how closely linked the clerical and religious interpreters
had become to that centre.

This served as yet one more source of inspiration for Eisenstadt’s fascination
with possible parallels between the ruptures in some civilizations in antiquity
and the revolutionary transformations of the modern age. It is not co-inci-
dental that while working on the large volume about the Axial Age, he also
wrote a monograph with the title The Great Revolutions and the Civilizations
of Modernity (Eisenstadt, 2006). In both periods there is a crisis in terms of
the, at least temporary, absence of markers of certainty. In both there is also
an emphasis on the role of human agency to shape mundane reality so as to
better conform to a visionary imaginations of human amelioration.



182 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

This emphasis on parallels between transformative sequences of events had
important epistemic consequences. It meant that Eisenstadt, while fascina-
ted with the ruptures both in the middle of the first millennium BCE and
in the middle of the first millennium CE (with the rise of Christendom and
later Islam) as well at the end of the second millennium CE (with the Great
Revolutions of Modernity) needed analytical categories capable of grasping
similarities and differences between transformations in distant and different
historical landscapes.

Two strategies immediately presented themselves. Occasionally, Eisensta-
dt tended to deal with this problem in terms of temporal notions. Thus one
possibility was to recognize the similarity of later developments to those
that had occurred in the middle of the first millennium by describing later
developments, e.g. the emergence of Islam, as constituting a “secondary”
breakthrough. This might appear as a convenient stratagem. However, with
an increasing distance in time and space, the case for suggesting a reasona-
ble genealogy tends to become weaker. As a consequence, Eisestadt became
increasingly hesitant to use such a terminology.

An alternative stance might be to distinguish between the temporal notion
of an Axial Age and an analytical one of Axial civilizations or features cha-
racteristic of Axiality. This was an epistemic stance that was reflected in Ei-
senstadt’s (1996) famous book about Japan as an example of a modern but
non-Axial civilization.

Even though possible, this is perhaps not always an analytically satisfactory
solution. An alternative way to proceed might be to recognize that at the core
of both Jasper’s, Bellah’s and Eisenstadt’s analyses, there is an assumption
that human beings, once they have acquired access to the means to record
and store their memories and have recognized their capacity to change states
of affairs in the world, cannot avoid the possibility of reflecting on their own
existence relative to the passage of time, to their relationship to others, to
their own finite existence and to their potential to intervene into the world.
These dimensions of human existence may however be given vastly different
interpretations in different contexts and some of which may enable, others
obfuscate, different types of institutional practices.

Major institutional restructurings will tend to occur in conjunction with the
articulation of different positions along such dimensions and, if deep-seated
enough, to constitute something of a cultural crystallization that may create
path of developments of some endurance. In this perspective both the origi-



BJORN WITTROCK 183

nal transformations of the Axial Age and those of the modern era —and, for
that matter, those that occurred in the eleventh to thirteenth centuries at the
Western and Eastern seaboards of the Old World— constitute such periods
of cultural crystallization.

Furthermore, in recent decades, historical social science seems to have arri-
ved at a set of relatively well-documented hypotheses about conditions for
the occurrence of such crystallizations. In other contexts, I have, to some
extent also inspired by the conceptual historical work of Reinhart Koselleck,
tried to demonstrate the fruitfulness of such an approach.

Shmuel Eisenstadt, perhaps more than any contemporary scholar, explored
these types of conditions for deep-seated change in human societies. In par-
ticular, few scholars of equal prominence in his generation maintained such
a keen interest in the great variety of societies and cultures across time and
space. These interests were not subsiding but became greater with the pas-
sage of time. Eisenstadt became ever more deeply engaged with the study
of the world beyond the Atlantic seaboard. This engagement was also re-
flected in a dialogical form of curiosity-driven research which ensured him
of friends, readers and colleagues far outside of the areas along the North
Atlantic were most historical social science at that time was being pursued.
It is difficult to imagine a scholar more driven by intellectual curiosity than
Eisenstadt. nor anyone more interested in exploring the antinomies of human
life and more prepared to expose his own favourite ideas to being probed in
dialogue with others.

6. Contemporary Crossroads: Jiirgen Habermas and Hans Joas

At the beginning of the twenty-first century it became increasingly evident
that questions about the history and future of humankind could not be limited
to accounts of the achievements of a relatively small number of North Atlan-
tic societies in the course of the last two or three centuries. Shmuel Eisensta-
dt’s proposal that the implications of a notion of multiple modernities be spelt
out and that ancient history might profit from exploring the hypothesis of an
Axial breakthrough in human self-reflectivity, emerging at different global
locations, reflected such concerns. So did also calls for a renewed reflection
on the nature of grounded knowledge vis-a-vis different forms of Faith and
religious belief and about the possibilities of human beings to use reason and
creativity to overcome societal constraints and impositions. Towards the
end of the second decade of the century, two prominent sociologists, namely



184 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

Jiirgen Habermas and Hans Joas, have each written a magnum opus that ad-
dresses these themes from a vantage point in which an analysis of Axial Age
is of constitutive significance.

6.1. Jiirgen Habermas and the Occidental Genealogy of Reason and Li-
berty

In his late magnum opus, This Too a History of Philosophy, to quote the title
of the —at the time of my writing this essay not yet published— English
translation, Jiirgen Habermas (2019) explores the complex and rich genealo-
gy of a philosophical and ethical tradition that embraces efforts to establish
and to articulate a conception of philosophy entailing the closest possible
link between notions of reason and liberty.

This involves tracing a genealogy that takes its starting point in the pe-
riod of the Axial Age. In fact, the idea of the Axial Age is introduced by
Habermas (2019) already in the preface to the first of the two volumes,
the one with a focus on Die okzidentale Konstellation von Glauben und
Wissen [The Occidental Constellation of Faith and Knowledge], and is
then pursued throughout this volume, being the main theme of the analy-
sis for some 300 pages, as well as recurring in many instances also in the
following volume, Verniinftige Freiheit. Spuren des Diskurses iiber Glau-
ben und Wissen [Rational Liberty. Traces of the Discourse on Faith and
Knowledge]." In this analysis, Habermas is elaborating an account that in
many ways is situated in close proximity to Weber’s account of the ethics
of world religions.

In both volumes of Habermas’ oeuvre there is a sustained engagement with
the relationship between an “occidental constellation” and the gradual emer-
gence of a political philosophy with a focus on exploring inextricable links
between notions of reason and liberty. However, Habermas analysis also
takes up ideas of some social theorists, including John Meyer and Johann P.
Arnason, about properties of a world society or of a global, if diverse, mo-
dernity constituting a form of civilization sui generis. Thus while Habermas

10T write this at a time when the English translation has not yet been published. I have
hesitated to use the expression “rational liberty” to denote the German term “verniinftige
Freiheit”. Alas, it is not easy to imagine a more appropriate translation. Instead I have, ten-
tatively, settled on using a circumscription in the form of a conjoined concept of reason and
liberty. This is linguistically clumsy but avoids some of the infelicitous misunderstanding
that might otherwise occur.



BJORN WITTROCK 185

analysis has a focus on a broadly defined occidental genealogy, this does not
entail negligence of or indifference to analogous developments on a global
scale both in antiquity and in the modern world.

In fact, there is a near book-length long section in the first volume devoted
to “a tentative comparison of axial-age world imaginations”. In this section
Habermas has a focus on the same cultural worlds that Weber analysed in
his study of the ethics of economy of the world religions. Thus, Habermas
discusses ancient Judaism, Buddhism, Confucianism and Daoism, and phi-
losophical developments in Ancient Greece but leaves the Iranian case to the
side, as did both Weber, although not entirely so, and Bellah.

Habermas (2019) inquiry is focused on ideational phenomena. It includes re-
flections on societal and contextual elements of these developments. Howe-
ver an analysis of societal, economic and even geographical aspects of the
type that Weber, and to a considerable extent also Eisenstadt, engaged in,
is not pursed unless there is an immediate relationship to the formation of
different constellations of Faith, philosophy and knowledge.

Habermas points to the fact that Jaspers had been stimulated in his effort
by Max Weber’s studies on the sociology of religion. However, Habermas
emphasizes that despite these efforts of Jaspers, it is only with Shmuel Noah
Eisenstadt that the historical philosophical concept of the Axial Age beco-
mes the focus of an interdisciplinary research programme. Furthermore, he
stresses that it is only through the embedding of the concept in this research
context, with social scientists playing a key role, that the seminal nature of
the concept has become apparent; religions are, Habermas continues, not
only reflected in the cognitive dimension of imaginations of the world but
are also constitutive for the structuring of early forms of socio-cultural forms
of life in their entirety.

Habermas argues that through religious transmutations in Antiquity, in parti-
cular the emergence of a Christian version of Platonic thought in the Roman
Empire, an important point is marked in the development of elements of a
genealogy that will eventually usher in the emergence of, to use Habermas’
term, a post-metaphysical strand of thought that in the course of the nineteen-
th century will become a linguistically interpretable embodiment of an idea
of liberty grounded in reason.

From the early traces in late Antiquity, he explores this genealogy into the
Medieval period and then analyses its further the articulations in the early
modern and modern periods with Hume and Kant eventually outlining two



186 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

main philosophical paths. Thus, in this account the spelling out of a conjoi-
ned idea of reason and liberty is a phenomenon of post-metaphysical thou-
ght, drawing on Kant but, in Habermas’ account, with a critically significant
step taken with the emergence at the turn of the eighteenth century and in the
early nineteenth century of philosophical and linguistic notions, formulated
by Herder, Schleiermacher and Wilhelm von Humboldt. It is this step that
allows notions of reason and liberty to be extended from conceptual formu-
lations into ideas about how they might take societal form via language and
communicative processes with knowing and acting human beings at the core
of the analysis rather than ideas about an objective spirit.

In this genealogy Ludwig Feuerbach, Karl Marx, Soren Kirkegaard but also
American pragmatism, in particular Charles Sanders Peirce, are some of the
significant participants in an exploration of the possibilities to formulate a
post-metaphysical idea of reason and liberty. Needless to say, Jiirgen Haber-
mas himself has, arguably, contributed more than any other social scientist
or social philosopher to the articulation of these types of ideas in the present
age.

Throughout the two volumes, Habermas also returns to and expounds themes
that he has made pioneering contributions to earlier, including the theme of
the legitimacy of rulership, incidentally another area where the research inte-
rests of Habermas and Eisenstadt meet.

Finally, Habermas himself has ventured outside of the occidental constella-
tion to which he refers. But it is in the case of this constellation that his
analysis has ushered in a rich genealogy that is pursued by way of a detailed
argument at every step. However, it will engender an interest on a global
scale. Hopefully, this may entice scholars to explore analogous genealogies
in the history of philosophy and political thought of other cultural worlds.
If so, the potentials will be greatly enhanced for an understanding both of
features of the contemporary world and of the emergence and grounding of
these features in a history that has some of its anchoring points traceable to
axial developments in different parts of the world in Antiquity and earlier and
sometimes, if in transmuted forms, echoing down to the contemporary age.

6.2. The Sacred and the Modern World: Hans Joas and the Reconstruction
of Social Theory

In his already mentioned book, The Sacredness of the Person: A New Ge-
nealogy of Human Rights, Hans Joas (2011/2013) contributed to a dialogue



BJORN WITTROCK 187

between scholars in social theory and those with a focus on legal theory.
The book also provided an example of how universalistic claims, inherent in
notions of human rights, are not specific to a particular, occidental, tradition
but might be arrived at from a starting point in different cultural, societal and
religious traditions. With this project, Hans Joas addressed issues that had
preoccupied Ernst Troeltsch in his efforts to discern pathways whereby hu-
man agents from different societal and religious backgrounds, might, throu-
gh human interaction and interpretation, articulate a commitment, expressed
in universalistic terms.

This research programme had also, as already pointed out, links to Joas’ pu-
blications on the cultural values of Europe and on world religions and on the
possibilities to extend an action-based analysis to processes of global change.
With this step, Joas once again touched upon themes taken up by Troeltsch,
Weber and other scholars in the period of reconstruction of European social
thought in the late nineteenth and early twentieth centuries.

Hans Joas’ contributions in this field extend and deepen an historical unders-
tanding of the role of human action in the constitution of human institutions.
They also highlight links between human action and experiences of a trans-
cendental nature. Thus we arrive at the core of what was at stake, at the time
of reconstruction of social thought, in debates a hundred years ago about
world religions and world history.

In his book, Die Macht des Heiligen [The Power of the Sacred], Hans Joas
(2017) has chosen to focus on these themes and to outline an alternative
to Max Weber’s writings on disenchantment. However, there is an almost
equally extensive and intensive engagement with the concepts of seculariza-
tion, rationalization and modernization. There is also a treatment of a range
of other concepts, not least those of differentiation, sacralization and ritual
as well as a discussion of the thesis of the Axial Age and of other historical,
theological and sociological categories, including, if more briefly than the
ones just mentioned, the concept of power that also appears in the title of
book.

The enquiry into the uses and validity of the concept of disenchantment ser-
ves as a pivot for a scholarly engagement that re-examines the history of the
social and human sciences, the role of contemporary social theory and the
interweaving of sociology, theology and the history of religion. In effect,
Hans Joas outlines a conception of the sociology of religion that draws on
classic works by Ernst Troeltsch and Max Weber but that also goes beyond



188 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

these works. In particular, Joas proposes a new interpretation of Max We-
ber’s conception of a sociology of religion.

This interpretation is profoundly critical and argues that, through Weber’s use
of concepts that assign magical properties to religious categories, not least to
the sacraments of the Catholic Church, a meaningful dialogue about religion
and society between believers and non-believers tends to become preempted.
Furthermore, Joas (2017) argues that Weber’s concept of Disenchantment en-
tails that there is no other way to a modern capitalist economy than that of an
inner-worldly asceticism. This, Joas implies is an unwarranted simplification.
Inherent in Weber’s notion of Disenchantment, there is also a tendency to ex-
clude reversibility and processes whereby antinomies are actualized.

The first chapters of the book constitute enquiries into ways in which three
(or rather more) disciplines have addressed the history of religion and the
existence of religious practices. Thus the first has David Hume’s The Natural
History of Religion, originally published in 1757, as its focus. It highlights
the way in which a moral philosopher writes about religion as a natural phe-
nomenon with a historical progression.

An important chapter has the title “The Ritual and the Sacred” and is a broad
review of notions in classical and contemporary sociology and anthropology.
The key protagonist is Emile Durkheim. It is a learned and carefully argued
text that leads up to a conclusion that is significant throughout the rest of the
book, namely the definition that a ritual creates a controlled environment
in which die mechanisms of everyday life are temporarily bracketed. This
provides a setting in which ideal conditions may be experienced and after the
return to everyday life remain in memory as an intense experience.

This definition appears reasonable. It also turns out to be useful in the fur-
ther analysis. Two observations may be immediately suggested, namely the
following ones:

First, the chosen definition is by no means limited to Christian religious prac-
tices. It would for instance be equally applicable to early Chinese religious
practices.!!

11 See e.g. David W. Pankenier (2013), Astrology and Cosmology in Early China: Conform-
ing Earth to Heaven. Cambridge University Press; Michael J. Puett (2001), The Ambiva-
lence of Creation: Debates Concerning Innovation and Artifice in Ancient China. Stanford
University Press; Michael J. Puett (2002), To Become a God: Cosmology, Sacrifice and
Self-Divination in Early China. Harvard University Asia Center for the Harvard-Yenching
Institute.



BJORN WITTROCK 189

Second, the definition is only applicable to the practices of so-called Axial
religions, i.e., religions that are premised on the existence of a chasm be-
tween a mundane and transcendental sphere and on the assumption that gods
do not inhabit a blurred zone partially mundane, partially transcendental, nor
that they appear in embodied form as kings, pharaohs or emperors.

These exploratory chapters provide the background for an enquiry into the
possibilities, as they appeared to be in the early twentieth century, for a so-
ciology of religion and, indeed, for a scholarly study of religion. Hans Joas
(2017) highlights, as already discussed, two programmes as being particular-
ly seminal and as exemplary for the study of religion in its historical and so-
cietal contexts, namely the historical sociology of the Protestant theologian
Ernst Troeltsch and Max Weber’s strongly historically orientated sociology
of religion.

This chapter is followed by one in which sacredness is interpreted reflexively
and related to the concept of transcendence. The discussion of this theme has
as its focus the idea of the Axial Age. This idea is subjected to an extensive
enquiry involving both conceptual history, historical sociological arguments
and an examination of contemporary social theory in the light of recent re-
search on the Axial Age.

The third of the three analytical chapters is an in-depth discussion of one of
the most significant texts in the sociology of religion and in Weber’s oeuvre,
namely the famous

Zwischenbetrachtung [intermediary observation], a text that occurs at the
end of the first of the three volumes with Weber’s collected essays on the
sociology of religion and which has sometimes been described as enigmatic.
Joas (2017) shares this view and argues that Weber’s focus on processes of
rationalization, which are specific for individual spheres of value, highli-
ghts tensions in a way that ultimately becomes bewildering and entails a
no longer controllable multiplicity of meanings. Instead, Joas advocates a
historical sociological study, on the basis of a theory of action, of specific
processes of ways in which e.g. economic and political phenomena are be-
ing organized.

7. Max Weber, Hans Joas and the Zwischenbetrachtung

A discussion of the significance and meaning of the Zwischenbetrachtung
may conveniently start out from an effort to locate this text within the context



190 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

of Weber’s oeuvre in general and the collected essays on the sociology of
religion in particular.

As to the overall structure of the volumes of the Collected Essays on the
Sociology of Religion, it has been pointed out that Max Weber pursued his
analysis of the great world religions in a form that entails a movement from
East to West. This form corresponded to a convention that had become esta-
blished in scholarly works in German that dealt with different cultures in the
Old World. However, the first two essays of the collected essays deviate from
this form. Instead, they were reprinted but revised versions of the two essays
that dealt with occidental phenomena, namely the two essays on the spirit of
capitalism and the Protestant ethic and the Protestant sects respectively that
had been published some decade and a half before the publication of the first
volume of the collected essays.

Thereby, Weber introduced a dynamic element into his account that could
serve as a background for comparative observations of the developments in
the Near and Far Occident of Europe and the United States (the empirical
domain for the major part of the discussion of the Protestant sects). The two
opening chapters with the revised essays on the Protestant ethic and the Pro-
testant sects and their relationship to the Spirit of Capitalism also provided
an analytical focus for the work as a whole. Furthermore, these two chapters
are preceded by the Vorbemerkung to the essays in their entirety. This intro-
ductory “remark” involves both a delineation of a theoretical focus and an
assessment of the methodological nature and dependence of the exercise.

As to the analytical focus, the first sentence of the introductory remark poses
the question “

... which chain of conditions have entailed that precisely on the ground of
the West, and only here, cultural phenomena appeared that however —as
we at least like to imagine— lay in a direction of development of universal
importance and validity. (Weber, 1978, p. 1)

This statement and the subsequent outline of the structure of Weber’s argu-
ment has led observers to argue that Weber proposes an analysis that will
amount to a sociology of absences, i.e. notations of which phenomena where
lacking in extra-European settings to bring about a development of universal
significance (Arjomand, 2004; Pommeranz, 2000). Needless to say, this sta-
tement does not in itself entail a specific value commitment either in general
or in personal terms. It indicates, however, a perspective as to which pheno-
mena will be further considered in Weber’s analysis.



BJORN WITTROCK 191

It is against this background that the Vorbemerkung may be seen as consti-
tuting an analytical focus for the work as a whole that ultimately aims at an
understanding of the emergence of modern capitalism in some parts of the
world — and the slow or aborted emergence of it in other parts. Furthermore,
such an understanding does not have or aim at the form of the identification
of a strictly causal mechanism that were able to unambiguously explain and
predict the emergence of a particular form of economic organization and be-
havior, i.e. modern capitalism based on a systematic conduct of life in perso-
nal life and techniques of rational calculation in the economic sphere. Rather
Weber’s objective is to formulate grounded propositions about the internal
dynamics in different domains of human activity. Such propositions have a
degree of analogy to law-like statements but are not of a strictly deductive
nature. Instead, Weber aspires to an understanding of pervasive tendencies
and antinomies that constitute the conceptually possible spaces in which so-
cietal developments evolve.

This is made additionally clear in the so-called Einleitung [introduction] to
the part of the entire work that follows after the Vorbemerkung [preface] and
the two revised essays on Protestantism, i.e. to the volumes that have as their
common theme “Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende Re-
ligionssoziologische Versuche” (Weber, 1991a).

In the preface to the collected essays, there is a carefully circumscribed ac-
count of the dependence of Weber’s analysis on secondary sources and the
statement that a real expert, “of course”, will find nothing new. Instead the
justification for the analysis lies in its elucidation of an analytic problem
concerning causation, the rise of a specific modern form of economic orga-
nization, and the need to construct a causal mechanism to account for that.

Such an account can only be outlined, Weber argues, by drawing on his-
torical scholarship that sheds light on one if its components in the form of
empirical studies of the ethics of economy of world religions in their societal
and historical contexts. As a consequence, Weber’s collected essays on the
sociology of religion reflect the state of knowledge across a wide field of
scholarship as it looked at the time of the former turn of a century and in the
first two decades of the twentieth century in the academic communities of the
German — and English-speaking worlds. '2

The whole oeuvre begins, as already mentioned, with an assertion of the uni-
que achievements in the West in creating science, rational procedures in all

12 See also Weber (1991) "Nachwort des Herausgebers®, Studienausgabe.



192 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

spheres of life and a systematic and rational conduct of life. However, there
is an element of doubt inserted by the side-reflection stating that this is at
least what we like to believe is the case. After hundreds of pages of empirical
reports and theoretical reflections, the collection then closes the second volu-
me with still asserting the unique achievements of the West in creating scien-
ce out of art and out of this technologies of war resulting in “progress, as
we call it”. Thus a sense of antinomy and inner tension lingers, if differently
expressed in different passages, throughout the collection. This may perhaps
not be surprising for a work that was written during and in the immediate
wake of the most lethal war conducted in Europe for centuries. However,
what is remarkable is the sense of intellectual focus present on every page.

In exploring mechanisms whereby world religions may exert a formative in-
fluence on key societal practices, Weber came to highlight knowledge about
ways in which ethical systems of world religions are contextually consti-
tuted. In the collected essays on the sociology of religion, there are four
sections of the first volume in which Weber explicitly formulates questions
about these issues, namely in the Vorbemerkung [preface] to the whole set
of volumes, in the Einleitung [introduction] to the series, which appears
in the first volume immediately before the section on Confucianism and
Daoism, in the summarizing presentation of the results of his analysis of
Confucianism and Daoism, including comparative reflections relative to Pu-
ritan forms of Christianity, Resultat, and finally in the concluding section
of volume one, Zwischenbetrachtung [intermediary observation], which is
an extensive exposé, presenting both empirical observations and theoretical
conjectures and with its latter parts written in a style that Hans Joas charac-
terizes as, to some extent, almost “hymn-like”. (The third part of the second
volume on Hinduism and Buddhism is consistently comparative in its orien-
tation but does, not except for the final 12 pages, provide an overview of
the “general character of Asiatic religiosity”). The third volume, on Ancient
Judaism, finally, is almost entirely devoted to the first millennium BCE and
the first millennium CE).

One may perhaps state that Weber’s Collected Essays on the Sociology of Re-
ligion are permeated by two major antinomies. The first one, already alluded,
to is constituted by Weber’s ambiguous relationship to the achievements of
the Occident. Through a rational conduct of life and a systematic application
of rational techniques, an efficient regulation of social life has been achieved
as has a previously unimaginable extension of productive and destructive
forces manifested in industrial life and modern warfare.



BJORN WITTROCK 193

This antinomy, which some observers have criticized as ushering in a socio-
logy of absences, is related to another, and perhaps more fundamental one,
namely that of delineating what is to be elucidated and understood, in other
words what constitutes the ultimate explanandum of the essays. Despite the
initial declaration that the analytical focus is constituted by an effort to lay
bare the ethics of economics inherent in different world religions, the domain
of inquiry is not contained within the demarcations suggested by this deli-
neation. There are also analyses that may appear as elements of a sociology
of human interactions in their global and historical contexts in the period
during and after the emergence of world religions.

In this perspective, the Zwischenbetrachtung is the section in the oeuvre as a
whole, where a sustained effort is made to outline, on the basis on the empi-
rical materials presented in the first volume, a conceptual scheme explicating
basic patterns of interaction in and between different “spheres” of human
life, although the section limits its attention, apart from the analysis of world
religions themselves, to four spheres (the economic, the political, the aes-
thetic and the erotic) plus the domain of science and systematic knowledge.

This conceptual explication is, in turn, based on assumptions about internal
dynamics inherent in these different spheres (Eigengesetzlichkeiten). Weber
demonstrates how the internal dynamics of some social spheres tend to un-
dermine the defining characteristics of these spheres themselves. In other
cases, he seeks to demonstrate that an intensified and more complete reali-
zation of the tendencies inherent in the internal logic of a given sphere may
thwart developments in another sphere. Thus Weber persuasively argues that
it is inherently impossible to maintain a religious commitment to universal
brotherly love and support of a religious community while simultaneously
maximizing the realization of the type of rationality inherent in economic
processes in a modern capitalist economy. As a result, the economically pro-
fit-maximizing entrepreneur will either have to give up the idea of brother-
hood, or else maintain it but see it as guaranteed by a divine omniscience and
omnibenevolence that transcends human cognition or else retain the idea in
the form of a seemingly universal but in reality solipsistic form of acomism
of universal love.

These types of analyses, are relatively straight-forward when it comes to
the spheres of economy and political order, including war. When it comes
to spheres of the aesthetic and the erotic, the focus shifts once again. We are
now dealing with human forces that are both powerful and may seem remote
from considerations of at least immediate rationality. (Some late twentie-



194 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

th-century economists would disagree, but for Weber there is a profound
divide between the internal logic inherent in these spheres.) Still, one might,
perhaps, even here pursue an analysis of the consequences of processes of
an increasingly radical manifestation of features inherent in the internal logic
dominating in different spheres.

A prerequisite for further advances in these respects, seems, however, to be
an analysis of which sets of phenomena Weber designates as entities about
which features such as that of exhibiting the property of being rational may
be predicated. Even at a glance, it is obvious that the range of such phe-
nomena even when it comes to Weber’s use of a term such as rational is
wide and encompasses not only individual actions, but bundles of actions
and practices and also institutional arrangements as well as sets of human
dispositions. Furthermore, some forms of sociality obtaining among some
members of society, are so closely bound to a concept of rationality as to
make the link a near-conceptual rather than a causal one, e.g. in the role of
a sense of brotherhood, transcending commitments of family and kin, in the
process of constituting a modern capitalist economy. This may constitute, to
paraphrase Hans Joas, a situation characterized by a no longer controllable
multiplicity of meanings. However, it may also be seen as a situation where
the imaginary and richness of conjectures in the Zwischenbetrachtung may
serve as a source of inspiration in the realm of scholarly discovery rather than
that of justification.

Irrespective of this, Die Macht des Heiligen constitutes a major scholarly
achievement. Hans Joas (2017) has outlined key requirements for a sociolo-
gy of religion and a global intellectual history in which the Axial Age marks
a crucial juncture. Drawing on but also transcending contributions by Karl
Jaspers, Robert Bellah and Shmuel Eisenstadt he has demonstrated that we
may use the term Axiality as an analytical category to characterize tenden-
cies in the contemporary world as well as in that of Antiquity.

In his research, Hans Joas has rediscovered and reconfigured intellectual ave-
nues that link contemporary scholars to a classical heritage. He has analyzed
how human beings have coped with the impact of wars and catastrophic
events. However, he has also demonstrated that there is always a potential,
despite all differences, for human beings to jointly articulate values which
may be characterized as universalistic and that embrace the sacredness of the
person. For these and his many other achievements to the benefit of us all,
the international community of scholars owes its deepest gratitude to Hans

Joas.£



BJORN WITTROCK 195

References

Arjomand, S. A. (2004). Transformations of the Islamicate Civilization. In Johann P. Arna-
son and Bjorn Wittrock (Eds.), Eurasian Transformations, Tenth to Thirteenth Centu-
ries: Crystallizations, Divergences, Renaissences (pp. 213-245). Brill.

Arnason, J. P. (2003). Civilizations in Dispute: Historical Questions and Theoretical Tra-
ditions. Brill.

Arnason, J. P. (2004). The Axial Age and Its Interpreters: Reopening a Debate. In J. P. Ar-
nason, S. N. Eisenstadt, & B. Wittrock (Eds.), Axial Civilizations and World History.
Brill.

Arnason, J. P., Eisenstadt, S. N., & Wittrock, B. (Eds.). (2005). Axial civilizations and
world history. Brill.

Bellah, R. N. (2005). What is Axial About the Axial Age? European Journal of Sociolo-
gy,46(1), 69-89. https://doi.org/10.1017/S0003975605000032

Bellah, R. N. (2011). Religion in Human Evolution: From the Paleolithic to the Axial Age.
Belknap Press.

Bellah, R. N., & Joas, H. (2012). The Axial Age and its Consequences. Belknap Press.
Daedalus. (1975). Daedalus, 104(2). https://www.jstor.org/stable/20024323

Donald, M. (1991). Origins of the modern mind: Three stages in the evolution of culture
and cognition. Harvard University Press.

Eisenstadt, S. N. (1963). The Political Systems of Empires. The Free Press of Glencoe.

Eisenstadt, S. N. (1986). The Origins and Diversity of Axial Age Civilizations. State Uni-
versity of New York Press.

Eisenstadt, S. N. (Ed.). (1987). Kulturen der Achsenzeit I: Ihre Urspriinge und ihre Vielfalt,
Teil 1: Griechenland, Israel, Mesopotamien. Teil 2: Spditantike, Indien, China, Islam.
Suhrkamp.

Eisenstadt, S. N. (Ed.). (1992). Kulturen der Achsenzeit 11: Ihre institutionelle und kulture-
lle Dynamik, Teil 1: China, Japan. Teil 2: Indien. Teil 3: Buddhismus, Islam, Altdgyp-
ten, westliche Kultur. Suhrkamp.

Eisenstadt, S. N. (1996). Japanese Civilization: A Comparative View. University of Chi-
cago Press.

Eisenstadt, S. N. (1999). Fundamentalism, Sectarianism, and Revolution: The Jacobin Di-
mension of Modernity. Cambridge University Press.

Eisenstadt, S. N. (2005). The Great Revolutions and the Civilizations of Modernity. Brill.

Eisenstadt, S. N., Arnason, J. P., & Wittrock, B. (2005). Axial Civilizations and World His-
tory. Brill.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie (vols. 1 & 2). Suhrkamp.


https://doi.org/10.1017/S0003975605000032
https://www.jstor.org/stable/20024323
https://www.amazon.com/-/es/S-N-Eisenstadt/e/B001H6GDHA/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.amazon.com/-/es/S-N-Eisenstadt/e/B001H6GDHA/ref=dp_byline_cont_book_1

196 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Heilbron, J., Wittrock, B., & Magnusson, L. (Eds). (2001). The Rise of the Social Sciences
and the Formation of Modernity: Conceptual Change in Context, 1750-1850. Springer.

Hughes, H. S. (1958). Consciousness and Society: The Reorientation of European Social
Thought, 1890-1930. Knopf.

Jaspers, K. (1953). The Origin and Goal of History. Yale University Press.
Joas, H. (1996). The Creativity of Action. Polity Press. (Original work published in 1992).

Joas, H. (2001). The Genesis of Values. University Chicago Press. (Original work published
in 1997).

Joas, H. (2013). The Sacredness of the Person: A New Genealogy of Human Rights. Geor-
getown University Press. (Original work published in 2011).

Joas, H. (2017). Die Macht des Heiligen: Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. & Knobl, W. (2009). Social Theory: Twenty Introductory Lectures (A. Skinner,
Trans.). Cambridge University Press. (Original work published in 2004).

Kuenen, A. (1883). Volksreligion und Weltreligion: Fiinf Hibbert-Vorlesungen. Reimer.

Marchand, S. L. (2009). German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race, and
Scholarship. Cambridge University Press.

Pankenier, D. W. (2013). Astrology and cosmology in early China: Conforming earth to
heaven. Cambridge University Press.

Parson, T. (1966). Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice Hall.

Pommeranz, K. (2000). The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Mo-
dern World Economy. Princeton University Press.

Puett, M. J. (2001). The Ambivalence of Creation: Debates Concerning Innovation and
Artifice in Ancient China. Stanford University Press.

Puett, M. J. (2002). To Become a God: Cosmology, Sacrifice and Self-Divination in Early
China. Harvard University Asia Center for the Harvard-Yenching Institute.

Schluchter, W. (1996). Paradoxes of Modernity: Culture and Conduct in the Theory of Max
Weber. Stanford University Press.

Schluchter, W. (1998). Die Entstehung des modernen Rationalismus: Eine Analyse von
Max Webers Entwicklungsgeschichte des Okzidents. Suhrkamp.

Schluchter, W. & Graf, F. W. (Eds.). (2005). Asketischer Protestantismus und der ‘Geist’
des modernen Kapitalismus. Moor Siebeck.

Stroumsa, G. G. (2018). Anquetil Duperron et les origines de la philologie orientale: 1’orien-
talisme est un humanisme. ASDIWAL. Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire
des religions, (13), 161-174.

Taylor, C. (2007). A Secular Age. Harvard University Press.



BJORN WITTROCK 197

Troeltsch, E. (1923). Die Soziallehren der cristlichen Kirchen und Gruppen. Mohr Siebeck.
(Original work published in 1912).

Troeltsch, E. (1924). Der Historismus und seine Uberwindung: Fiinf Vortrige von Ernst
Troeltsch. Pan Verlag Rolf Heise.

Weber, M. (1978). Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie. Mohr Siebeck.

Weber, M. (1991a). Nachwort des Herausgebers, 1. Das Interesse an den Weltreligionen
am Vorabend des Ersten Weltkrieges und das Problem der Wirtschaftsethik. In Max
Weber-Gesamtausgabe: Band 1/19: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzia-
nismus und Taoismus. Schriften 1915-1920. Mohr Siebeck.

Weber, M. (1991b). Gesammelte Aufscitze zur Wissenschaftslehre (vols. 1-3). Mohr Sie-
beck.



Resena

EL HECHIZO DE LA LIBERTAD. LA TEORIA DE LA RELIGION DESPUES DE
HEGEL Y NIETZSCHE

De: Joas, Hans. (Traduccién y estudio conclusivo de C. Viale, D. Fonti y M. Breuer).
Editorial Sal Terrae, Espafia, 2024.

Por: Martina Torres Criscuolo!

Hans Joas (Munich, 1948) es uno de los sociélogos mds influyentes de los tltimos afios.
Sus obras abordan la teorfa social, la teoria pragmatista de la accidn, la teoria de la religion,
la génesis de los valores, los derechos humanos, entre otras temdticas que conforman un
bagaje tedrico original orientado a examinar el cambio social.

En esta obra, El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Nietzs-
che, Joas (2024) presenta una comprensién conjunta de la religion y de la libertad, ofrecien-
do un enfoque alternativo a ciertas teorfas de modernizacion y secularizaciéon que se han
tornado predominantes en las ciencias sociales. Tomando como punto de partida los andlisis
de la religion elaborados por Hegel y Nietzsche, Joas realiza un recorrido intelectual por el
pensamiento de tedlogos del siglo XIX en adelante y de socidlogos y filésofos cldsicos, a
través del cual desarrolla un concepto dindmico y original de religion.

El argumento central del libro propone entender la religiéon no solo como un dmbito redu-
cido a la privacidad de cada persona o como una etapa que se debe superar, Sino como un
agente de cambio social involucrado activamente en el desarrollo histérico y cultural de las
sociedades. Joas llega a estas conclusiones a partir de enlazar la historia de la religién con
la historia de la libertad politica.

Una de sus tesis centrales sefiala que la autonomia individual —tan ponderada por las teo-
rias de democracia liberal — no es suficiente para fundamentar un orden con base en la li-
bertad, sino que es necesario comprender a esta dltima en términos mds amplios, podria de-
cirse que a un nivel social o, incluso, como un don que debe ser correspondido (algo que en
la introduccidn se expresa en términos de entender la religién como condicién de libertad
y no como impedimento de esta). Con este desarrollo conjunto de la historia de la religién
y de la libertad, Joas busca establecer las bases para elaborar una “genealogia afirmativa”
(2024, p. 605) del universalismo moral, que permita comprender cémo han surgido ciertas
formas politicas, religiosas y culturales que moldean el entramado social. Este recorrido
contribuye no solo a elaborar un concepto profundo de religién, sino también a comprender
los procesos politicos y sociales que conforman la historia.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.09

! Estudiante de la Licenciatura en Filosofia, Facultad de Filosofia y Humanidades, Uni-
versidad Catdlica de Cérdoba. Cérdoba, Argentina. Correo electrénico: martitorrescris@
gmail.com | Cédigo ORCID: https://orcid.org/0009-0004-0423-9649.



MARTINA TORRES CRISCUOLO 199

Nos gustaria destacar tres aportes significativos a la vez que precisar contribuciones es-
pecificas atendiendo a la divisién de la obra. En primer lugar, destacamos la idea de la
religién como dinamizador de la historia. El autor se enfoca en esta nocién en las dos pri-
meras partes de su libro, recuperando los argumentos de Ernst Troeltsch, Wilhelm Dilthey,
Rudolf Otto, Max Scheler, John Dewey y Charles Taylor; incluyendo también los aportes
de Robert Bellah en la cuarta parte. Todos estos autores coinciden en una critica de la
concepcion hegeliana de la historia. De este modo, analizan la religién de manera no teleo-
l6gica, es decir, teniendo en cuenta la contingencia histérica. Valiéndose de esta objecion,
Joas comprende que el desarrollo de los ideales religiosos no sigue un proceso lineal y que
tampoco existe un punto en el que alcancen su forma tltima, sino que las distintas épocas y
momentos histéricos constituyen modos diferentes de desplegar ciertos ideales que nunca
llegan a realizarse de forma completa ni definitiva. Es, mds bien, el logro siempre parcial
de los ideales y valores religiosos lo que conduce a las personas a buscar constantemente
y por diversos medios la realizacién de estos, impulsando y desplegando en esa busqueda
diferentes procesos sociales y politicos que van moldeando la complejidad de la historia. La
religién aparece entonces como un motor histérico, un factor que influye de forma decisiva
y a través de multiples maneras en los desarrollos culturales de las sociedades, marcando
cambios y transformaciones.

En segundo lugar, resulta imprescindible mencionar la elaboracion de Joas en torno a la
concepcidn de libertad como don, es decir, como una capacidad inherente al ser humano,
pero que no depende enteramente de sus fuerzas. Esta idea, desarrollada por el autor en la
tercera parte de la obra, se vale de los aportes mds relevantes de Paul Tillich, Wolthang
Huber, Paul Ricoeur y Troeltsch, constituyendo el eje central del libro. Joas comprende la
vivencia de la fe y el fortalecimiento de la libertad politica como dos procesos que, lejos
de desarrollarse aislada y contradictoriamente, van de la mano y se despliegan en forma
conjunta. Con esta argumentacion, el autor busca demostrar que, contrariamente a lo que se
suele suponer en las teorfas mds extendidas de la secularizacion, las précticas y tradiciones
religiosas no necesariamente impiden o amenazan la consolidacion de la libertad en las so-
ciedades, sino que profundizan su sentido, impulsandolas y contribuyendo a su promocion.

En este punto cabe destacar la lectura critica que Joas realiza sobre la secularizacion, que, a
su vez, constituye un rasgo caracteristico de su teorfa social. Lejos de interpretarla como el
olvido progresivo de las tradiciones religiosas o como la reduccién de estas al &mbito pri-
vado, el autor comprende que la secularizacién constituye una serie de complejos procesos
sociales, culturales y politicos que se desarrollan de manera diferente en cada sociedad. Es-
tos no solo tienen que ver con los procesos de modernizacion, sino también con la aparicién
de nuevas “sacralizaciones” (2024, p. 142), muchas de ellas fruto de la l6gica utilitarista e
individualista que el capitalismo establece.

En tercer lugar, resulta fundamental mencionar el cardcter global que la investigacion de
Joas busca alcanzar. A partir del estudio de los numerosos autores tratados en el libro, ar-
gumenta que la moral religiosa contiene la potencia de convertirse en una realidad social
global. Por eso, la “genealogia afirmativa” del universalismo moral que propone implica un
estudio histérico profundo, que abarque no solo el desarrollo de la religién cristiana en Eu-
ropa durante los ultimos siglos, sino que se extienda globalmente hacia el resto del mundo,
incorporando otras tradiciones religiosas, desde la llamada “era axial”, hasta el presente.

Si bien es indudable el valor de esta obra para la teoria social, la filosoffa politica y de las
religiones, cabe mencionar también tres puntos problemdticos. En primer lugar, serfa desea-
ble para una lectura situada en América Latina, un abordaje de autores latinoamericanos. Si
bien Joas reconoce y advierte sobre esta carencia en la introduccién del libro, la inclusién



200 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

de pensadores latinoamericanos resulta particularmente factible en el quinto capitulo de la
tercera parte, en el que justamente se hace referencia a la teologia de la liberacién, corriente
fundamental de la filosofia y teologfa latinoamericanas. Consideramos que la incorporacién
de autores latinoamericanos a la propuesta de Joas puede contribuir al argumento central
que el autor expone en este libro.

En segundo lugar, es necesario notar que, si bien el titulo del libro hace referencia tanto a
Hegel como a Nietzsche, este ultimo autor es trabajado solo en la conclusién de la obra,
cuando, valiéndose de los aportes de Troeltsch y Weber, Joas elabora una critica a la genea-
logia de la moral. Segtin el autor, la propuesta nietzscheana de que los valores se conforman
y establecen en la autoafirmacién de los grupos dominantes, tiene como consecuencia la
reduccién de la historia de la moral y la religién a una cuestién de poder y antagonismo.
Dada la original recepcion que Joas realiza de la obra de Nietzsche, consideramos que seria
pertinente que el autor diera mds lugar a fundamentar esta critica que realiza sobre la con-
cepcidn nietzscheana de los valores y la moral.

Finalmente, cabe mencionar que, si bien Joas expresa claramente los objetivos de su inves-
tigacion, el extenso desarrollo de los numerosos autores que trabaja en su libro, logran (en
algunos momentos) correr el foco central de su proyecto. Sobre este punto, consideramos
que habria sido muy beneficioso para la claridad de la obra que el autor hubiera acotado
minimamente el andlisis de los autores y, en su lugar, hubiera delimitado de manera inde-
pendiente el desarrollo de sus propios argumentos y propuestas.

En definitiva, consideramos que la presente obra de Joas constituye un exhaustivo y rigu-
roso andlisis de los principales vinculos entre religion y libertad politica, que no solo logra
sintetizar los principales aportes de tedlogos y fildsofos acerca de la temdtica, sino que
también se posiciona como un pilar fundamental para comprender el lugar de la religion en
el desarrollo actual de las sociedades.

Finalmente, cabe destacar a los traductores de este libro (publicado originalmente en 2020).
Se trata de Claudio M. Viale, Diego Fonti y Marcos Breuer. Este grupo de investigadores
ofrece un estudio conclusivo al final de la traduccién en donde destacan la obra de Joas
como variante particular del neopragmatismo, y en el que aportan un buen compendio de
las problematicas centrales del libro.



Réplica

Hans Joas”

iempre es un honor para un autor que sus colegas hagan de sus textos

objeto de una lectura detenida y un debate detallado por escrito. En

este sentido, estoy muy satisfecho con cada uno de los volimenes de
discusion y ndmeros de revistas que se han dedicado a mi obra en varios
idiomas en los tltimos afos. Por primera vez, esto ocurre aqui, en el mundo
hispanohablante. Por ello, quiero dar las gracias a todos los colaboradores y
editores, entre ellos especialmente a quienes iniciaron la propuesta, Diego
Fonti y Claudio Viale.

La publicacion de este nimero se debe también, sin duda, al hecho de que
toda una serie de mis libros han aparecido ya traducidos al espafiol. Todavia
hay lagunas; en particular, no hay edicién de mi libro El surgimiento de los
valores, que representa el vinculo decisivo entre mi trabajo sobre una teoria
social pragmatista y el de una sociologia histdrica de la religién y la moral.!

Por otro lado, en la resefia de Martina Torres Criscuolo que aparece aqui, por
ejemplo, se me critica con razén de no haber tenido suficientemente en cuen-
ta a los pensadores latinoamericanos. Es cierto que sélo he comentado muy
brevemente la teologia catélica de la liberacion, a pesar de mi simpatia fun-
damental por ella, de un inolvidable encuentro personal con Enrique Dussel

! Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt/M. 1997. El libro ya fue traducido al
inglés, francés, italiano, polaco y ruso. Se plane6 con una editorial chilena la edicién en
castellano, pero no se concreto.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.10

STUDIA POLITICA ¥ Numero 65 otofio 2025 pag. 201-209
Recibido: 06/07/2025 | Aceptado: 06/07,/2025
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




202 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

en México en 2001, y de la direccién de una tesis doctoral en la Universidad
de Chicago, que dio lugar a uno de los mejores libros sobre el tema y al nom-
bramiento del autor como profesor de estudios catdlicos en la Universidad
de Harvard.> De todos modos, mi ultimo libro contiene un extenso capitulo
sobre el comienzo de la historia colonial espaiiola, la obra del dominico Bar-
tolomé de Las Casas, los jesuitas en Paraguay y el obispo Vasco de Quiroga
en México.? Pero, ciertamente, ain me queda mucho por aprender en este
terreno para poder mantenerme en pie de igualdad en el didlogo con los inte-
lectuales latinoamericanos.

Quisiera comenzar mi respuesta a las contribuciones de este nimero por
aquellas de mayor alcance y por las que me siento particularmente bien com-
prendido. Se trata, en primer lugar, del filésofo Jesis Conill, que ensefia en
Espafia y que, mas que muchos otros, reconoce la estrecha conexién que
existe entre mi teoria de la accion, la teoria del surgimiento de los valores,
la sociologfa histdrica y la propuesta metodoldgica de una «genealogia afir-
mativa». Reconoce que llevo décadas intentando contrarrestar la abrumadora
influencia de la teorfa de la accién y el concepto de racionalizacién de Max
Weber y su transformacién por Jiirgen Habermas en forma de una teoria de
la accién comunicativa y la racionalizacién comunicativa, con una alternati-
va que haga mejor justicia a los problemas de la historia de la religion, pero
también a los problemas de una historia de los ideales seculares. Lo que me
parece particularmente instructivo de su contribucion es que contiene refe-
rencias concretas a pensadores hispanohablantes -como Xavier Zubiri- que
no conozco y de los que espero aprender en el futuro, al igual que espero
aprender del propio Jests Conill. Frente a esta grata coincidencia, los peque-
flos indicios de posibles diferencias entre nosotros retroceden por completo.
En respuesta a la objecidn critica a mi expresion «formas no racionales de
comunicacién humana», cabe sefialar que, siguiendo a Talcott Parsons, hago
una distincién conceptual entre «no racional» e «irracional», es decir, que lo
no racional no debe clasificarse en absoluto como inferior a lo racional. Esto
no significa, por ejemplo, que la expresion poética se base en una oposicién
a toda racionalidad, sino s6lo que no le hacemos justicia si le aplicamos el
estandar de la racionalidad discursiva y argumentativa. Tenemos aqui una

2Radl E. Zegarra, A Revolutionary Faith. Liberation Theology Between Public Religion
and Public
Reason, Stanford 2023.

3 Hans Joas, Universalismus. Weltherrschaft und Menschheitsethos, Berlin 2025, p. 425-
489.



HANS JOAS 203

similitud fundamental de pensamiento, que quizd sea incluso mayor de lo
que supone Jesds Conill. Las observaciones al final del ensayo son dema-
siado breves para que pueda entenderlas plenamente. Conill se inclina por
Nietzsche, yo por Troeltsch. He tratado la diferencia mds precisa entre ambos
y la critica de Troeltsch a Nietzsche en mi dltimo libro.* Seria interesante
profundizar en la cuestion de si existe una diferencia real o sdélo aparente
entre Conill y yo.

También me siento muy comprendido en las dos importantes contribuciones
del cientifico social sueco Bjorn Wittrock, ya publicadas en alemén, pero que
ahora aparecen aqui en su original en inglés. En la medida en que el propio
autor no procede del mundo hispanohablante, es cierto que no entra en el 4m-
bito de mi mayor compromiso con los pensadores espafioles o latinoameri-
canos. Me gustaria subrayar en este punto que he estado vinculado a él como
colega y amigo durante décadas y que le debo un gran apoyo institucional y
estimulo intelectual. Wittrock es uno de los mds importantes contribuyentes
al discurso internacional sobre el llamado periodo de la era axial. Ha cola-
borado tan estrechamente con el socidlogo israeli Shmuel Eisenstadt como
yo lo he hecho con el socidlogo estadounidense Robert Bellah.> Ambas con-
tribuciones esbozan aqui una imagen convincente del desarrollo de la teoria
social moderna; no tengo nada que objetar al respecto. Como he explicado en
otro lugar, soy reacio a seguir a Wittrock en su opinién de que los proyectos
tedricos de Weber y Troeltsch son compatibles o incluso complementarios.®
Yo he llegado a la conclusién de que Troeltsch perseguia el proyecto de una
genealogia del universalismo moral, aunque limitada al cristianismo y a la
Stoa, mientras que Weber el de una explicacion del surgimiento del espiri-
tu capitalista moderno o una genealogia del «racionalismo occidental», que
le 1levé a logros pioneros en comparacion con la India, China y el mundo
isldmico. Mi ambicidn es perseguir comparativamente la genealogia del uni-
versalismo moral del mismo modo que Weber hizo con su otra pregunta. No

4 Joas, Universalismus, p. 39-70. He presentado mi libro en alusién a Nieztsche, como ca-
mino “de la genealogfa de la moral a la genealogia del universalismo moral”..

5 Johann P. Arnason, S.N. Eisenstadt, Bjorn Wittrock (Ed.), Axial Civilizations and World

History, Leiden/Boston 2005; Robert N. Bellah,Hans Joas (Eg.), The Axial Age and Its
Consequences, Cambridge 2012.

¢ Hans Joas, “Kritik der ,,Entzauberung® und Theorie der Sakralisierung: Voraussetzungen
und Konsequenzen”, en: Magnus Schlette et al. (Eg.), Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beitrdge zu Hans Joas* ,,Die Macht des Heiligen*, Frankfurt/M. 2022, p. 493-514,
aqui p. 497.



204 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

es posible profundizar aqui acerca de cdmo se relacionan en detalle estos
diferentes proyectos, pero hay que marcar claramente la diferencia.

También me reconozco en grandes partes del articulo de Alejandro Pelfini
«Hans Joas como pensador global», aunque no en todas. La caracterizacién
(;irénica?) de mi trayectoria intelectual, que -segin Pelfini- «comienza en
Erfurt, contintia en Chicago y, podria decirse, culmina en el Vaticano» me
parece completamente fantasiosa. Para no dar a los lectores una impresion
equivocada, me gustaria subrayar que mi camino no comenzé en Erfurt, don-
de no empecé a trabajar hasta pasados los 50 afios; que ya estuve en Chicago
como estudiante de doctorado en 1975/76, donde fui profesor visitante por
primera vez en 1985 y que he estado ensefiando alli durante décadas desde
el afio 2000; y que ciertamente no puede hablarse de una culminacién en el
Vaticano, especialmente porque el puesto clave alli ya ha sido ocupado re-
cientemente... En esta caracterizacion, el catolicismo bavaro que me formd y
el entorno intelectual y politico de Berlin, donde pasé y paso la mayor parte
de mi vida, no se mencionan en absoluto.

Por desgracia, la presentacion de mi preocupacion por los temas «globales»
también omite aspectos cruciales. No se tienen en cuenta mis libros sobre
la guerra, aunque uno de ellos incluso ha sido traducido al espafiol,” y todo
en mis escritos tiene que ver con la historia global del universalismo mo-
ral. Esto me parece injusto. También debo objetar los comentarios sobre mis
opiniones acerca de la relacion entre las formas individuales y colectivas de
experimentar la autotrascendencia. Me opongo firmemente a los intentos de
atribuir una u otra a religiones, confesiones, culturas o regiones individuales
del mundo, como si, por ejemplo, los protestantes fueran exclusivamente
individualistas y los catdlicos colectivistas, como si los europeos fueran s6lo
una cosa y los asidticos sélo otra, los modernos sélo una cosa y los premo-
dernos sdélo otra. En las tltimas pdginas del ensayo, en particular, me cuesta
reconocer mis propios puntos de vista.

Con estas observaciones criticas sobre una contribucion no obstante intere-
sante, llego al ensayo de Marcos Breuer «La teoria de la religién de Hans
Joas y los fundamentos del Estado moderno». En varios aspectos, este autor

" Hans Joas, Guerra y modernidad. Estudios sobre la historia de la violencia en el siglo
XX, Barcelona 2005; Hans Joas, Wolfgang Knobl, Kriegsverdringung. Ein Problem in der
Geschichte der Sozialtheorie, Frankfurt/M. 2008 (de este libro hay una traduccién al chino
y al inglés con el titulo War in Social Thought; finalmente, Hans Joas, Friedensprojekt
Europa? Miinchen 2020.



HANS JOAS 205

me atribuye puntos de vista que son exactamente opuestos a los que defien-
do. No se trata de matices, sino de malentendidos. Tal vez sea mejor que,
con independencia de este texto, formule con gran claridad algunas de las
principales proposiciones de mi teorfa de la religion. En primer lugar, aunque
soy un critico de la llamada teorfa de la secularizacién, no soy en absoluto
partidario de la tesis de que no haya debilitamiento de la religiéon en ningu-
na parte. Como residente de una de las ciudades mds seculares del mundo
(Berlin), tendria que estar ciego para negar de este modo el fenémeno de la
secularizacién. La critica a la teoria de la secularizacion se refiere a la critica
de la tesis segtn la cual los fendmenos de secularizacién pueden explicarse
por procesos de modernizacién. Por eso he intentado desarrollar una explica-
cién alternativa en muchos de mis trabajos, por ejemplo en el volumen La Fe
como opcion (disponible en espafiol) 8, que denomino una sociologia politica
de la religion. En segundo lugar, no defiendo expresamente la tesis insinuada
de que no hay ser humano sin religién y de que la religiosidad es un hecho
antropoldgico universal. Lo que si defiendo es que las experiencias de au-
totrascendencia y las dindmicas de formacién de ideales son universales en
sentido antropolégico, pero no asi su articulacion e interpretacion religiosas.
En tercer lugar, no sostengo que las experiencias de autotrascendencia sean
experiencias de lo sagrado, sino mds bien que lo sagrado emerge de estas
experiencias, por lo tanto, las experiencias son constitutivas y no derivadas.
En cuarto lugar, no sostengo que las sociedades modernas sélo puedan ase-
gurar su cohesion a través de una religion comun; lo que sostengo es que no
pueden estar libres de conflictos y ser estables sin un consenso basico sobre
cuestiones fundamentales.

Quiz4 estos intentos de aclaracién basten como refutacion; sélo habria que
afiadir que la referencia a otros autores que también han criticado los elemen-
tos centrales de mi teoria, sin siquiera haberlos apuntado debidamente, no
aumenta su contundencia.’

A continuacién, quisiera referirme a las dos contribuciones dedicadas a mi
conexion con el pragmatismo estadounidense. Hace mds de una década, la

8 Hans Joas, La Fe como opcion. ; Tiene futuro el cristianismo? Madrid 2024. Es la segunda
traduccién publicada después de la de 2017 en México..

° Contra la critica de que no me he ocupado suficiente de la capacidad de explicacion del
contractualismo, me permito la indiciacion de que la critica del neoutilitarismo y de una
alternativa preponderantemente normativista al mismo tienen para mi un lugar central, pero
no en el campo de la teoria politica sino de la teorfa social. Cf. por ejemplo Hans Joas,Wolf-
gang Knobl, Teoria social. Veinte lecciones introductorias, Madrid 2016, p. 29-50, 99-126.



206 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

fildsofa Maria Cristina Di Gregori, desgraciadamente ya fallecida, presentd
una exposicion clara y perspicaz de mi teorfa de la creatividad de la accion
humana. En la mayoria de los aspectos, no estd desfasada. S6lo me parece
que exagera la importancia de John Dewey para mi, porque ignora por com-
pleto mi compromiso temprano y continuo con George Herbert Mead. La
observacion que menciona del filésofo estadounidense Vincent Colapietro
de 2009 sobre la falta de recepcion de mi teoria entre los fildsofos tampoco
me parece ya acertada.'® En Alemania, tengo la suerte de poder referirme a
los escritos de Matthias Jung, por ejemplo, que ha relacionado mi teoria de la
accion de un modo muy original con desarrollos mds recientes de la filosofia
de la mente y del lenguaje.!! Debido a que en mi libro sobre la creatividad
me he referido principalmente a la teoria de la experiencia estética de Dewey,
teme ella una unilaterialidad en mi perspectiva. Sin embargo, en otros traba-
jos me he ocupado principalmente de la teorfa de la religion de Dewey. Pero
el punto critico central de Di Gregori es otro. Me acusa de no haber tenido
suficientemente en cuenta la obra posterior de Dewey, en particular el libro
Knowing and the Known, que publicé con Arthur F. Bentley en 1949. Tengo
que aceptar esta acusacion en sentido literal. Sin embargo, todavia no me ha
quedado del todo claro si Dewey desarroll realmente su filosofia en esta
obra, mds alld de los cambios terminoldgicos («transaction»), de un modo
que tenga consecuencias para mi propio proyecto. El ensayo no especifica
realmente esta posibilidad, pero me deja un recordatorio importante.

Germdn Arroyo también se ocupa especificamente de mi conexién con John
Dewey y rechaza mi critica general hacia €l. Esto lo hace mediante una com-
paracion con la conexién mucho menos critica con Dewey en el pensamiento
del tedrico critico Axel Honneth. Dejo a Honneth el juicio sobre su propia
seccion. En general, Arroyo llega a la conclusion de que Honneth sigue es-
tando mds cerca de Dewey que yo y que ambos hegelianismos difieren po-
sitivamente de mi valoracién critica de Hegel. Tengo dos problemas con el
resultado de las consideraciones de Arroyo. Uno es que la valoracion de la
correccion de una interpretacion no esta suficientemente separada de la apro-

19 En tanto se apoya fuertemente en el libro de Richard Bernstein The Pragmatic Turn de
2010, me permito agregar que me enorgullece su elogio a mi comprension del pragmatismo
(p- 24), pero naturalmente también lamento que el dltimo libro mio que refiere es precisa-
mente el libro sobre la creatividad de la accién aparecido en el original alemdn en 1992, por
lo que no atiende todo lo producido en afios subsiguientes.

! Matthias Jung, Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation, Berlin 2009, por
ejemplo p. 222-259 y p. 351-356.



HANS JOAS 207

bacién del pensador interpretado. Mi clara critica a la «sacralizacion de la de-
mocracia» de Dewey en su libro «Una fe comun» no es rechazada por Arroyo
como un malentendido, es decir, como una interpretacion falsa. Mds bien,
rechaza su contenido porque, al igual que Honneth, él mismo estd mas cerca
de esta idea de Dewey que yo. Pero en realidad esto estd claro desde el princi-
pio y no requiere ninguna explicacion complicada. En cuanto a la cuestion de
si Dewey sigui6 siendo un hegeliano de toda la vida o si, como pensador de
la contingencia histdrica, se fue distanciando cada vez mds de toda filosofia
teleoldgica de la historia -como yo sostengo-, por lo que me parece crucial
que asignemos las afirmaciones de Dewey a la fase exacta de su desarrollo
intelectual de la que procede la afirmacidn. Incluso la intensa recepcién de
Darwin, esto deberia ser indiscutible, distancié el pensamiento histérico de
Dewey de Hegel en aspectos esenciales. Esto se vuelve atin mds evidente
cuando, al asumir la Primera Guerra Mundial, habla de ella como una razén
para abandonar el «paraiso de los tontos» de una creencia evolucionista y
teleoldgica en el progreso. En 1916, escribié: «Confundiamos la rapidez
del cambio con el avance, y tomdbamos ciertas ganancias en nuestra propia
comodidad y facilidad como signos de que las fuerzas cosmicas estaban
trabajando inevitablemente para mejorar el estado general de los asuntos
humanos». La cuestién de hasta donde llegé esta revision, si el progreso sélo
se hizo mds contingente para Dewey, o si finalmente no dudé de él, no nece-
sita discutirse aqui. Sin embargo, no me cabe duda de que la categorizacién
de Dewey como pensador histérico orientado a la contingencia en mi libro E/
hechizo de la libertad esta justificada.

Esta es, por supuesto, una cuestion diferente de si estamos de acuerdo con
la opinién de Dewey de que la creencia en la democracia como ideal puede
desarrollar por si misma suficientes fuerzas vinculantes para una democra-
cia liberal que la protejan de la inestabilidad y el colapso. He rechazado
esta creencia. No lo hago, como Breuer y quizd Arroyo me han acusado de
hacer, porque esté atribuyendo al cristianismo o a la religion un papel indis-
pensable para las democracias. Simplemente estoy diciendo que debe haber
tradiciones de valores que vayan mds alld de la creencia en la democracia en
sf misma, como la creencia en la sacralidad de la persona, que también puede
estar arraigada en experiencias intensas de la violacidn de estos valores, de la
degradacién del ser humano. «Nunca mds la guerra, nunca més el fascismo,
nunca mds el Holocausto»: tales lemas no expresan una religion, pero tam-
poco expresan Unicamente la creencia en la democracia. Casi me sorprende
que mi objecién a Dewey sea controvertida aqui, porque este aspecto de su
teoria de la religion, asi entendida, apenas tiene partidarios hoy en dia. Digo



208 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

esto no como opositor a la creencia de Dewey en la democracia, sino como
critico de su nocién simplista de las fuerzas de cohesion cultural que requie-
re la democracia. Quizds no haber reconocido esta conexidn sea la segunda
dificultad que tengo con el texto de Arroyo. Tampoco debe pasarse por alto
que mi critica a este aspecto no significa que haya descartado de plano la
contribucién de Dewey a la teoria religiosa. Todo lo contrario, como quedard
claro para quien tome nota de mi capitulo sobre Dewey en El surgimiento de
los valores y su funcion en la argumentacion de ese libro.

No de mi valoracién de Dewey sino de Max Scheler es que Enrique Mu-
floz Pérez se ocupa con gran conocimiento de causa. Desgraciadamente, se
limita a la filosoffa de la religion y deja de lado la ética de Scheler, su «éti-
ca material de los valores», y mi interpretacién de la misma. En cambio,
ofrece una exposicion informativa de las diferencias en la comprensién de
la «evidencia» entre Husserl y Scheler. Sin embargo, otro punto me parece
decisivo. El autor defiende el «monoteismo personalista» y ve la fuerza y
originalidad de Scheler precisamente en haberlo defendido del mismo modo.
Ahora bien, esto se corresponde ciertamente con mis propias convicciones
religiosas (cristianas). Sin embargo, diferencio entre éstas y las tareas de una
teoria integral de la religion. En esto, me parece mds plausible reivindicar
la universalidad antropoldgica y la «evidencia» de la experiencia de auto-
trascendencia y la constitucién de lo sagrado en estas experiencias que la
idea de un Dios personal dnico. Si esto es cierto, sin embargo, entonces son
necesarios pasos adicionales para mostrar como los conceptos de santidad se
convierten en imagenes de Dios e incluso de un Dios tnico. Sin estos pasos
adicionales, una concepcion fenomenoldgica de Dios como la de Scheler me
parece incompleta y poco convincente.

Ya me he referido a la breve contribucién de Martina Torres Criscuolo en la
introduccidn, porque en la primera de las tres desideratas me pide que inclu-
ya en mayor medida a pensadores latinoamericanos y estoy de acuerdo con
esta exigencia. Sin embargo, me hace otras dos sugerencias. Una tiene por
objeto una discusién mds detallada de Nietzsche que la que ofrece la breve
seccion final de mi libro El hechizo de la libertad. También en este punto
quiero sefialar que El surgimiento de los valores comienza precisamente con
una discusion de este tipo, porque atribuyo a Nietzsche un papel pionero
en las cuestiones del origen de los valores y, al mismo tiempo, encuentro
completamente insostenibles sus comentarios sobre el judaismo, el cristia-
nismo y el budismo. En esto estoy en buena compaiiia con Max Weber, Ernst
Troeltsch, Max Scheler y Maurice Merleau-Ponty.



HANS JOAS 209

La dltima sugerencia es que deberia haber presentado mi teoria de la religién
de forma mas sistemdtica de lo que lo hice en los retratos que constituyen
una gran parte de mi libro El hechizo de la libertad. Esta sugerencia me da
la oportunidad de sefialar dos cosas. En primer lugar, el libro El hechizo de
la libertad debe considerarse como el segundo volumen de una trilogia que
comenzé con El poder de lo sagrado y concluyd con la presente historia
global del universalismo moral. En la trilogia, me ocupé en el volumen 1 del
rechazo de Max Weber y en el volumen 2 del de Hegel y, por tanto, en con-
junto, de las dos narrativas mds influyentes sobre la relacion histérica entre
religién y poder politico. Con ello pretendia proporcionar las premisas para
mi propio relato alternativo de esta historia como una genealogia afirmativa
del universalismo moral. La presentacion sistemdtica de mi teorfa de la reli-
gién y la formacién de ideales seguird en el futuro y de otra manera, si se me
permite hacerlo. R



Reply

Hans Joas™

t is always an honor for an author when colleagues make his or her wri-

tings the subject of thorough reading and detailed written discussion. In

this respect, I am very pleased with each of the volumes and journal issues
that have been dedicated to my work in various languages in recent years.
Now, for the first time, this is happening in the Spanish-speaking world. I
would therefore like to thank all the contributors and editors, especially the
initiators Diego Fonti and Claudio Viale.

The publication of this issue is certainly also due to the fact that a whole
series of my books are now translated into Spanish. There are still gaps; in
particular, there is no edition of my book The Genesis of Values, which re-
presents the decisive link between my work on a pragmatist social theory and
that on a historical sociology of religion and morality’.

On the other hand, for example in the review by Martina Torres Criscuolo
within this issue, I am quite rightly accused of insufficient consideration of
Latin American thinkers. It is true that I have only briefly commented on
Catholic liberation theology - albeit my fundamental sympathy with it, an
unforgettable personal encounter with Enrique Dussel in Mexico in 2001 and
the supervision of a doctoral thesis at the University of Chicago, which led to

! Hans Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt/M. 1997. This book has been translated
into English, French, Italian, Polish and Russian. For a long time a Chilean publishing
house planned a Spanish translation, but finally it did not come about.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.11

STUDIA POLITICAE 2 Nuamero 65 otofio 2025 pag. 210-218
Recibido: 06/07,/2025 | Aceptado: 06/07,/2025
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




HANS JOAS 211

one of the best books on the subject and the appointment of the author to the
Chair of Catholic Studies at Harvard University®. In any case, my latest book
contains an extensive chapter on the beginning of Spanish colonial history,
the work of the Dominican Bartolomé de Las Casas, the Jesuits in Paraguay
and Bishop Vasco de Quiroga in Mexico.?> But I certainly still have a lot to
learn here in order to be able to hold my own in dialog with Latin American
intellectuals.

I would like to begin my response to the contributions in this issue with those
that encompass the broadest scope and by which I feel particularly well un-
derstood. This applies first of all to the philosopher Jesus Conill, who teaches
in Spain and who, more than most, recognizes the close connection that exists
between my theory of action, the theory of the emergence of values, histo-
rical sociology and the methodological proposal of an “affirmative genealo-
gy”. He recognizes that for decades I have tried to counter the overwhelming
influence of Max Weber’s theory of action and concept of rationalization and
its transformation by Jiirgen Habermas in the form of a theory of communi-
cative action and communicative rationalization with an alternative that does
better justice to the problems of the history of religion, but also to those of a
history of secular ideals. What I find particularly instructive about his con-
tribution is that it contains specific references to Spanish-speaking thinkers
- such as Xavier Zubiri - whom I do not know and from whom, as well as
from Jesds Conill himself, I hope to learn in the future. Compared to this
pleasing agreement, the small indications of possible differences between us
recede completely. The critical objection to my expression “non-rational for-
ms of human communication” must be countered by the fact that, following
Talcott Parsons, I make a conceptual distinction between “non-rational” and
“irrational”, i.e. the non-rational should by no means be classified as inferior
to the rational. This does not mean, for example, that poetic expression is
based on an opposition to all rationality, but only that we do not do it justice
if we apply the standard of discursive, argumentative rationality to it. There
is a fundamental similarity in thinking here, which is perhaps even greater
than Jesus Conill assumes. The remarks at the end of the essay are too brief
for me to fully grasp them. Conill relies more on Nietzsche, I rely more on
Troeltsch. I have dealt with the more precise difference between the two and

2 Raiil E. Zegarra, A Revolutionary Faith. Liberation Theology Between Public Religion
and Public Reason, Stanford 2023.

3 Hans Joas, Universalismus. Weltherrschaft und Menschheitsethos, Berlin 2025, p. 425-
489



212 STUDIA POLITICA N 65 otofio 2025

Troeltsch’s criticism of Nietzsche in my latest book.* It would be interesting
to pursue the question of whether there is a real or only apparent difference
between Conill and myself.

I also feel very well understood in the two important contributions by the
Swedish social scientist Bjorn Wittrock, which have already been published
in German but are now appearing here in their original English version. Sin-
ce the author himself does not come from the Spanish-speaking world, he
admittedly does not fall within the scope of my improved engagement with
Spanish or Latin American thinkers. I would like to emphasize at this point
that I have been associated with him as a colleague and friend for decades and
owe him much institutional support and intellectual stimulation. Wittrock is
one of the most important contributors to the international discourse on the
so-called Axial Age. He has worked as closely with the Israeli sociologist Sh-
muel Eisenstadt as I have with the American sociologist Robert Bellah.’ Both
of his contributions here sketch a convincing picture of the development of
modern social theory; I have no objection to this. As I have already explained
elsewhere, I hesitate to follow Wittrock in his assessment that the intellectual
projects of Weber and Troeltsch were compatible or even complementary.®
I myself have come to the conclusion that Troeltsch pursued the project of a
genealogy of moral universalism, albeit limited to Christianity and Stoa, and
Weber that of an explanation of the emergence of the modern capitalist spirit
or a genealogy of “occidental rationalism”, which drove him to pioneering
achievements in comparison with India, China and the Islamic world. My
ambition is to pursue the genealogy of moral universalism comparatively in
the same way that Weber did with his other question. I cannot go deeper here
explaining how these different projects relate to each, but the difference must
be clearly stated.

I can also recognize myself in considerable parts of Alejandro Pelfini’s arti-
cle “Hans Joas as a Global Thinker”, although not in all of them. The (iro-

41bid., p. 39-70. I have presented my book mirroring Nietzsche's, as a way ,,from the gene-
alogy of morals to the genealogy of moral universalism®.

5 Cf. Johann P. Arnason, S.N. Eisenstadt, Bjorn Wittrock (Ed.), Axial Civilizations and
World History, Leiden (NL)/Boston 2005; Robert N. Bellah, Hans Joas (Ed.), The Axial
Age and Its Consequences, Cambridge 2012.

¢ Hans Joas, “Kritik der ,,Entzauberung® und Theorie der Sakralisierung: Voraussetzungen
und Konsequenzen”, in: Magnus Schlette et al. (Ed.), Idealbildung, Sakralisierung, Reli-
gion. Beitrdge zu Hans Joas® ,,Die Macht des Heiligen®, Frankfurt/M. 2022, p. 493-514,
here p. 497.



HANS JOAS 213

nic?) characterization of my intellectual path, which - according to Pelfini
- “begins in Erfurt, continues in Chicago and, one might say, culminates in
the Vatican” strikes me as completely fantastic. To avoid giving readers the
wrong impression, I would like to emphasize that my path did not begin in
Erfurt, where I only became active at the age of 50; that I was already in
Chicago as a doctoral student in 1975/76, was a visiting professor for the
first time in 1985 and have been teaching there for decades since 2000;
and that there can certainly be no question of a culmination in the Vatican,
especially since the decisive position there was only recently filled... In this
characterization, the Bavarian Catholicism that shaped me and the intellec-
tual and political milieu of Berlin, where I spent and spend most of my life,
are not mentioned at all.

Unfortunately, decisive aspects of my involvement with “global” issues are
also overlooked.” There is no consideration of my books on war, although one
of them has already been translated into Spanish, neither of other mentions
in my writings that have to do with the global history of moral universalism.
I find that unfair. I must also raise an objection to the interpretation of my
views on the relationship between individual and collective forms of expe-
riencing self-transcendence. I am a staunch opponent of attempts to ascribe
one or the other to individual religions, denominations, cultures or regions
of the world - as if Protestants were exclusively individualists and Catholics
collectivists, as if Europeans were only one thing and Asians only another, as
if modern people were only one thing and pre-modern people only another.
It is difficult for me to recognize my own views especially on the last pages
of the essay

With these critical remarks on a nonetheless interesting contribution, I come
to Marcos Breuer’s essay “Hans Joas’ Theory of Religion and the Founda-
tions of the Modern State”. In several respects, this author attributes to me
views that are the exact opposite of what I advocate. This is not a matter
of nuance, but of complete misunderstanding. Perhaps it is best if, quite
independently of this text, I formulate some of the main propositions of
my theory of religion with outmost clarity. Firstly, although I am a critic
of the so-called theory of secularization, I am by no means a proponent of

" Hans Joas, War and Modernity: Studies in the History of Vilolence in the 20th Century; Hans
Joas, Wolfgang Knobl, Kriegsverdringung. Ein Problem in der Geschichte der Sozialtheo-
rie, Frankfurt/M. 2008 (there is a translation of this book into Chinese, and one into English
with the title War in Social Thought; finally: Hans Joas, Friedensprojekt Europa? Miinchen
2020.



214 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

the thesis that there is no weakening of religion anywhere. As a resident
of one of the most secular cities in the world (Berlin), I would have to be
struck with blindness if I denied the phenomena of secularization in this
way. The criticism of secularization theory concerns the criticism of the
thesis that phenomena of secularization can be explained by processes of
modernization. This is why I have tried to develop an alternative explana-
tion in many of my works, for example in the volume Faith as an Option,
which I call a political sociology of religion.® Secondly, 1 expressly do not
advocate the thesis that it is attributed here to me, namely that there is no
human being without religion and that religiosity is a universal anthropolo-
gical fact. What I am arguing is that experiences of self-transcendence and
dynamics of ideal formation are universal in an anthropological sense - but
their religious articulation and interpretation are not. Thirdly, 1 do not argue
that experiences of self-transcendence are experiences of the sacred, but
rather that the sacred emerges from these experiences - the experiences are
thus constitutive and not derivative. Fourthly, I do not claim that modern
societies can only secure their cohesion through a religion in common; what
I do claim is that they cannot be conflict-free and stable without a basic
consensus on fundamental issues.

Perhaps these attempts at clarification will suffice as rebuttals; it should only
be added that the reference to other authors who have also criticized the cen-
tral elements of my theory, without even having properly scrutinized them,
does not increase its cogency.’

In the next step, I would like to turn to the two contributions that are dedi-
cated to my connection to American pragmatism. More than a decade ago,
the philosopher Marfa Cristina Di Gregori, who has unfortunately recently
passed away, presented a clear and insightful account of my theory of the
creativity of human action. It is not outdated in most respects. It just seems
to me that it exaggerates the importance of John Dewey in my work, because
it completely ignores my early and ongoing engagement with George Her-
bert Mead. The remark she mentions from the American philosopher Vincent

8 Hans Joas, Faith as an Option, Stanford 2014.

° Regarding the accusation that I have not sufficiently dealt with the explanatory potential
of contractualism, I would like to point out that the critique of neo-literalism and a primar-
ily normative alternative to it plays a central role in my work, although not in the field of
political theory, but in that of social theory. Cf. Hans Joas, Wolfgang Knobl, Social Theory.
Twenty Introductory Lectures, Cambridge 2009, p. 20-42, 94-122.



HANS JOAS 215

Colapietro from 2009 about the lack of reception of my theory among philo-
sophers also seems to me no longer accurate.10 In Germany, for example, 1
am in the fortunate position of being able to refer to the writings of Matthias
Jung, who has related my theory of action in a highly original way to more
recent developments in the philosophy of mind and language.11 Because 1
mainly referred to Dewey’s theory of aesthetic experience in my book on
creativity, she fears one-sidedness on my part. In other works, I have mainly
dealt with Dewey’s theory of religion. Di Gregori’s central critical point,
however, is a different one. She accuses me of insufficient consideration of
Dewey’s later work, in particular the book “Knowing and the Known”, pu-
blished with Arthur F. Bentley in 1949. I have to accept this accusation in the
literal sense. However, it has not yet become entirely clear to me whether
Dewey really developed his philosophy in this work beyond terminological
changes (“transaction”) in a way that is consequential for my own project.
The essay does not really specify this possibility, but it leaves me with an
important reminder.

Germdn Arroyo also deals specifically with my connection to John Dewey
and generally rejects my criticism of him. He does so by means of a compari-
son with the much less critical connection to Dewey in the thinking of the cri-
tical theorist Axel Honneth. I leave the assessment of the section on Honneth
to him. Overall, Arroyo comes to the conclusion that Honneth remains closer
to Dewey than I do and that both Hegelianisms differ positively from my
critical assessment of Hegel. I have two problems with the result of Arroyo’s
considerations. One of them lays where the assessment on the correctness of
an interpretation is not sufficiently separated from the approval of the inter-
preted thinker. My clear criticism of Dewey’s “sacralization of democracy”
in his book A Common Faith is not rejected by Arroyo as a misunderstan-
ding, i.e. as a false interpretation. Rather, he rejects its content because, like
Honneth, he himself is closer to this Deweyan idea than I am. But this is
actually clear from the outset and does not require any complicated expla-

12 Since she leans strongly on Richard Bernstein’s book of 2010 The Pragmatic Turn, I
allow myself to add that I greatly appreciate his praise of my understanding of pragmatism
(p. 24), but of course I also regret that the last of my books that he mentions, precisely the
book on the Creativity of Action, was published in the German original version in 1992, and
thus he left out of his consideration all the following decades.

' Matthias Jung, Der bewusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation, Berlin 2009, i.e.
p.222-259 and p. 351-356



216 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

nation. As for the question of whether Dewey remained a lifelong Hegelian
or, as a thinker of historical contingency, increasingly detached himself from
all teleological philosophy of history - as I maintain - it seems crucial to
me that we assign Dewey’s statements to the exact phase in his intellectual
development from which the statement originates. It is probably undisputed
that Dewey’s intensive reception of Darwin already distanced his historical
thinking from Hegel in essential respects. This becomes even more apparent
when, in coming to terms with the First World War, he speaks of it as an
opportunity to leave the “fool’s paradise” of an evolutionist and teleological
belief in progress. In 1916, he wrote “We confused rapidity of change with
advance, and we took certain gains in our own comfort and ease as signs that
cosmic forces were working inevitably to improve the whole state of human
affairs.”!? The question of how far this revision went, whether progress only
became more contingent for Dewey, but whether he ultimately did not doubt
it, does not need to be discussed here. However, there seems to me to be no
doubt that Dewey’s classification as a contingency-oriented historical thinker
in my book Under the Spell of Freedom is justified.

Of course, it is a different question whether we agree with Dewey’s view that
belief in democracy as an ideal can itself develop sufficient binding forces for
a liberal democracy to protect it from instability and collapse. I have rejected
this belief. I am not, as Breuer and perhaps Arroyo have accused me of doing,
attributing an indispensable role for democracies to Christianity or religion.
I am simply saying that there must be value traditions that go beyond belief
in democracy itself, such as belief in the sacredness of the person, which can
also be founded in intense experiences of the violation of this sacredness,
the degradation of the human being. “Never again war, never again fascism,
never again Holocaust” - such slogans do not express a religion, but neither
do they only express a belief in democracy. I am almost surprised that my
objection to Dewey is controversial here, because this aspect of his theory
of religion, if it is understood in this way, has hardly any supporters today. I
say this not as an opponent of Dewey’s belief in democracy, but as a critic of
his simplistic notion of the cultural cohesive forces that democracy requires.
Perhaps not having recognized this connection is, for me, the second difficul-
ty with Arroyo’s text. Nor should it be overlooked that my criticism of this
aspect does not mean that I have dismissed Dewey’s contribution to religious
theory out of hand. The opposite is true, as will be clear to anyone who takes

12 John Dewey, Progress, in: International Journal of Ethics 26 (1916), S. 311-322, here p.
312f.



HANS JOAS 217

note of my Dewey chapter in The Genesis of Values and its function in the
argument of that book."

Enrique Mufoz Pérez deals knowledgeably not with my assessment of
Dewey, but with that of Max Scheler. Unfortunately, he limits himself to the
philosophy of religion and leaves aside Scheler’s ethics, his “material ethics
of values”, and my interpretation of it.! Instead, he offers an informative
account of the differences between Husserl and Scheler in the understanding
of “evidence”. However, another point seems decisive to me. The author
defends “personalistic monotheism™ and sees Scheler’s strength and origi-
nality precisely in having defended it in the same way. Now, this certainly
corresponds to my own (Christian) religious convictions. However, I diffe-
rentiate between these and the tasks of a comprehensive theory of religion.
In this, it seems more plausible to me to claim anthropological universality
and “evidence” for the experience of self-transcendence and the constitution
of sacrality in these experiences than for the idea of a single personal God.
If this is true, however, then additional steps are necessary in order to show
how concepts of holiness become images of God and even of one God. Wi-
thout these additional steps, a phenomenological conception of God such as
Scheler’s seems to me incomplete and unconvincing.

I have already referred to the short contribution by Martina Torres Criscuolo
in the introduction, because in the first of three desiderata she called for my
inclusion of Latin American thinkers to a greater extent and I agree with this
demand. However, she has two further suggestions for me. One is aimed at
a more detailed discussion of Nietzsche than the short concluding section of
my Spell of Freedom offers. On this point, too, I would like to point out that
my Genesis of Values begins with just such a discussion, because I ascribe
to Nietzsche a pioneering role in questions of the origin of values and at
the same time find his comments on Judaism, Christianity and Buddhism

13 On the latest creative confrontations with Dewey s theory of religion: Randall E. Auxier,
John R. Shook, Idealism and Religion in Dewey’s Philosophy, in: Steven Fesmire (Ed.),
The Oxford Handbook of Dewey, New York 2019, p. 651-673; Annette Pitschmann, Re-
ligiositit als Qualitdt des Sikularen. Die Religionstheorie John Deweys, Tiibingen 2017,
summarized in Annette Pitschmann, Religion als Sinn fiir das Mogliche, in: Thomas M.
Schmidt, Annette Pitschmann (Ed.), Religion und Sékularisierung. Ein interdisziplindres
Handbuch, Stuttgart 2014, p. 99-114

!4 Hans Joas, Die Entstehung der Werte, p. 133-161. Also Olivier Agard, Hans Joas, lecteur
de Scheler, in: Alexandre Escudier (dir.), Hans Joas et la question des valeurs, Raison pu-
blique 27,2024, p. 29-36



218 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

completely untenable. In this I am in good company with Max Weber, Ernst
Troeltsch, Max Scheler and Maurice Merleau-Ponty.

The last suggestion is that I should have presented my theory of religion
more systematically than I did in the portraits that make up a large part of my
Spell of Freedom book. This suggestion gives me the opportunity to point out
two things. Firstly, Under the Spell of Freedom should be seen as the second
volume of a trilogy that began with The Power of the Sacred and was con-
cluded with the present global history of moral universalism. In the trilogy,
I was concerned in volume 1 with Max Weber’s rejection and in volume 2
with Hegel’s, and thus, taken together, with the two most influential narrati-
ves on the historical relationship between religion and political power. This
should provide the premises for my own alternative account of this history as
an affirmative genealogy of moral universalism. The systematic presentation
of my theory of religion and ideal formation will follow in the future and in
other ways, if it is granted to me to do so. R



	_GoBack
	_Hlk175586817
	_Hlk175753407
	_Hlk211373757
	_Hlk41464929
	_Hlk193263829



