


Populismo, fase superior del 

liberalismo

 Populism, The Highest Stage of 

 Liberalism

 Ricardo Laleff Ilieff*

Resumen

El  artículo  analiza  la  relación  entre  populismo  y  democracia  destacando la dimensión liberal de aquella forma de subjetivación política. Para ello propone una revisión del debate sobre las masas y los interrogantes abiertos sobre  la  necesidad  de  su  integración  a  la  vida  política  institucionalizada. 

En  ese  marco,  sitúa  a  la  obra  de  Gino  Germani  desde  una  operación  de lectura que subraya la especificidad del populismo en el marco mismo de la democracia liberal. Así, en los distintos apartados del escrito se argumenta que el populismo clásico latinoamericano efectuó una variación de ciertos elementos nodales de la representación política moderna, desplegando otra forma de unidad política tendiente a resignificar la noción liberal de individuo. 

Palabras clave: democracia; Laclau; masas; subjetivación. 

* Universidad de Buenos Aires-Instituto de Investigaciones Gino Germani-CONICET, Buenos  Aires,  Argentina  –  ric.lal.ilie@gmail.com.  Código  ORCID  0000-0002-9058-6580). 

Agradezco a Sebastián Barros por las conversaciones que hemos sostenido a lo largo de los años en las clases que impartimos conjuntamente en la Maestría en Teoría Política y Social de la Universidad de Buenos Aires. 

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.66.02

 STUDIA POLITICÆ   Número 66 invierno 2025 pág. 40–66

Recibido: 27/06/2025 | Aceptado: 01/11/2025 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   41

Abstract

The article analyzes the relationship between populism and democracy, hi-ghlighting the liberal dimension of that form of political subjectivation. To do this, it proposes a review of the debate on the masses and the open ques-tions about the need for their integration into institutionalized political life. 

In that framework, it places the work of Gino Germani based on a reading that emphasizes the specificity of populism within the framework of liberal democracy  itself.  Thus,  in  the  different  sections  of  the  text,  it  is  argued that  classical  Latin American  populism  introduced  a  variation  of  certain key  elements  of  modern  political  representation,  deploying  another  form of political unity that tends to re-signify the liberal notion of the individual. 

Keywords: democracy; Laclau; masses; subjectivation. 

Introducción

Nuestro objetivo en este escrito es bien claro: afirmar que el populismo  no  puede  ser  entendido  sin  el  liberalismo.  O,  mejor,  que  el populismo  es  una  suerte  de  liberalismo. Y  esto  no  solo  porque  se desarrolló en el marco de la democracia liberal —cuestión empírica inobjetable—, sino porque además surgió como respuesta a su crisis. En lo que sigue intentaremos mostrar que el populismo alteró el orden de las fichas con las que el liberalismo supo erigirse como discurso hegemónico en la modernidad, sin haber suprimido por ello las reglas de la representación democrática. 

Afirmaremos que existe una situación de deuda tan evidente como pocas veces reconocida: del populismo con el liberalismo y de la democracia liberal con el populismo. Y esto porque el populismo terminó haciendo posible la existencia misma de la democracia en un contexto dramático —recuérdese, de hecho, cómo en las primeras décadas del siglo XX se robustecieron ex-presiones que pretendieron emplazarse en las ruinas de la democracia liberal, desechando sus cimientos, asumiéndola incluso como perimida—. Buscare-mos clarificar esta  apreciación a partir del desenvolvimiento de tres maniobras argumentativas. 

En la primera de ellas partiremos de pensar a la masa como síntoma de la subjetivación  liberal1.  Retomaremos  algunos  desarrollos  teóricos  que  inte-1 Entendemos por “subjetivación” un proceso relacional que vincula lo “general” o “universal” con lo “particular”, pero también —y esto es introducción del psicoanálisis— que da lugar a lo más “singular” del sujeto. Desde esta óptica, el sujeto es un efecto (particular) de 

42   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

rrogaron la naturaleza de su irrupción para, de esa manera, cifrar su pertinen-cia en la comprensión cabal del populismo. Este gesto, que no es novedoso, pero sí imprescindible, involucra el carácter democrático del populismo y la novedad que introdujo su despliegue en torno a cómo pensar la unidad del espacio de representación con sus heterogeneidades intrínsecas. Por su parte, en la segunda maniobra pensaremos cómo la emergencia de la masa conllevó un quehacer político sobre ella, es decir, la asunción de que algún tipo de ensayo de reinscripción simbólica o integración en un orden de sentidos debía llevarse a cabo a los efectos de permitir la estabilidad de un campo de representación. En ese marco, retomaremos la obra de Gino Germani mostrando de qué manera el peronismo —como una suerte de ejemplo arquetípico del populismo— trazó su tentativa frente a este dilema histórico nodal para la historia  de  Occidente2.  Finalmente,  en  la  tercera  y  última  maniobra  argumentativa desplegaremos nuestra sugerencia en torno a la necesidad de un encadenamiento analítico entre “democracia”, “liberalismo” y “populismo” 

que excluya las dualidades y de cuenta del desenvolvimiento mismo de la política en un determinado tiempo histórico, bajo una lógica de entramados y  tradiciones.  Retomaremos,  para  ello,  los  desarrollos  que  Ernesto  Laclau efectuó en torno a la noción de “demanda” —la mínima unidad de análisis de las “identidades colectivas” (Laclau, 2015, p. 9) — en tanto desde allí es posible subrayar la importancia de la afectividad para la subjetivación política. Así, el populismo será entendido como una expresión que relocaliza determinadas nociones modernas en un esquema de excedencia, planteando la contingencia de todo supuesto y la necesidad de su constante rearticulación, sosteniendo además a la afectividad como un componente propio de otro tipo de lazo social y una garantía última contra la manipulación. 

Ahora bien, sabemos que una apuesta interpretativa semejante exige precisión  y  un  pedido  de  disculpas.  Exige  precisión  porque  remite  a  un  asunto grave sobre el que se ha escrito y aún se escribe mucho; moviliza un amplio horizonte de pensamiento englobando experiencias y discursos con sus propias especificidades, dando una respuesta acotada —por obvias limitaciones la estructura simbólica (general) y de la condición dislocada de esta última. Por eso mismo es un suplemento y no un puro efecto, ni tampoco un puro real desasociado. Sobre distintos usos del concepto de subjetivación, consultar: Balibar (1994), Tassin (2012) y Žižek (2000). 

2 No desconocemos el peligro de hacer del peronismo un fenómeno que sintetiza la riqueza del populismo latinoamericano, por eso nuestra perspectiva deja abierta la posibilidad de apelar a otras experiencias, como de hecho haremos de manera muy específica en alguna nota a pie de página. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   43

de espacio— y poco concluyente a muchas y posiblemente muy interesantes objeciones. Amerita un pedido de disculpas en tanto, por esos mismos con-dicionamientos,  solo  puede  seleccionar  algunas  fuentes  y  discusiones  que permitan iluminar el núcleo de la hipótesis. Caracterizar al populismo como una  recuperación  y  resignificación  del  liberalismo  debe  atenerse  a  fuertes oposiciones. Aventuramos, al menos, de dos tipos: la de aquellos que parten de  entender  al  populismo  como  una  deriva  peligrosa,  “semi-autoritaria”  o autoritaria, enemiga de la democracia y el liberalismo, y la de aquellos que lo juzgan como una superación de este, una forma incontaminada de los presupuestos hegemónicos que dieron vida a la modernidad y continúan operando hoy día. Contra los primeros podríamos blandir una defensa tan simple como robusta, que estriba en recordar el carácter abierto del lenguaje y la dimensión polémica de todo concepto —incluido el de democracia—; contra los segundos, en cambio, la cuestión es más engorrosa, ya que debemos explici-tar la fidelidad con un tipo de análisis ontológico que obliga a considerar la imposibilidad de operar sobre la significación —operar  en la significación— 

desde un corte absoluto o desde una lógica que una sus filamentos como si se tratase de una tarea voluntaria y, por tanto, plausible de ser desarrollada con mayor o menor maestría, dependiendo de las artes y habilidades con la que se cuente. Resulta difícil imaginar que la vida social —como eminentemente simbólica— responda a la labor de hábiles tejedores que logran separarse de sus herramientas y de la materia con la que trabajan, uniendo y desunien-do la tradición con prístina e higiénica capacidad. Consideramos, más bien, que el estudio conceptual y la acción eminentemente “político-práctica” no dependen  de  la  más  pura  subjetividad;  no  hay  forma  de  desprenderse  del magma simbólico-objetivo sobre el cual se monta y constriñe —tanto como habilita— a la acción, sea esta de la naturaleza que sea. Claro que desde una perspectiva  teórico-política  informada  históricamente  tal  recaudo  no  tiene por qué conllevar la negación de la percepción de los sujetos o protagonistas de una coyuntura; en todo caso será parte de los sentidos a tener en cuenta para reconstruir el entramado de significación. El investigador perderá capacidad explicativa si busca imponer su mirada por sobre la de los actores y protagonistas, pero también si se vale de estas omitiendo su inscripción en un marco de sentidos mucho más amplio que —siempre— las rebasa. Rehuir la soberbia epistemológica, tanto como las supuestas certezas de la “autoper-cepción”, y procurar comprender los sentidos circulantes en una época, sus significantes nodales e imaginarios, es el camino del cual intentaremos no 

44   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

desviarnos aquí3. 

En un sugerente trabajo acerca de las deudas e innovaciones de las revoluciones americanas con el pasado colonial, un grandísimo historiador argentino expresó: “los principios en cuyo nombre se condena a la realidad pre-rrevolucionaria han surgido dentro de esa realidad misma” (Tulio Halperín Donghi, 1985, p. 9). Con las variaciones respectivas del caso, diremos que las experiencias latinoamericanas que han sido descritas con el concepto de 

“populismo” no operaron sino por dentro mismo de un orden de sentido en crisis que lo habilitó. Las “tensiones”, pretendidas “anulaciones”, “conser-vaciones”  y  “superaciones”  populistas  de  la  democracia  liberal  deben  ser advertidas como parte de la tarea que aquí se emprende4. 

¿Qué es esto? 

Cualquier  análisis  significativo  sobre  la  especificidad  del  populismo  debe ir  más  allá  de  sus  primeros  episodios  históricos  y  abocarse  a  comprender el acontecimiento crucial que lo dotó de la originalidad e importancia que posee hasta nuestros días, a saber: la emergencia de la masa como elemento decisivo de la política5. 

De dimensiones múltiples, este fenómeno disruptivo se erigió como un problema nodal para el tipo de representación democrática característico de la modernidad  occidental;  esquema  que  procuraba  excluir  de  la  vida  política a grandes contingentes poblacionales, haciendo de ellos un mero objeto del gobierno de las elites y sus “notables”. La “masa” supo vertebrar los deba-3 Esto sirve, además, como argumento contra aquellas lecturas que consideran que un abordaje ontológico esencializa o determina los acontecimientos. Nuestra apuesta sostiene precisamente lo contrario (Laleff Ilieff, 2022; 2024). 

4 Dijo Palti (2018), de manera aún más clara que Halperín Donghi, que “los desplazamien-tos o torsiones de orden simbólico” que se analizan son “de naturaleza objetiva independientes de la conciencia o la voluntad de los sujetos. No se relacionan con las ideas de los sujetos, que son atributos subjetivos, sino con el tipo de problemas frente a los cuales en cada momento los sujetos se ven confrontados (por ejemplo, cómo constituir la nación), los cuales son de naturaleza objetiva. Esto no es algo por lo que los sujetos puedan optar a voluntad, como sí pueden cambiar sus ideas y volverse, por ejemplo, más liberales o más conservadores” (p. 34). 

5 Como se sabe, el populismo nació en la Rusia zarista del siglo XIX y tuvo una fugaz pero significativa presencia en Estados Unidos con el denominado People’s Party (1892-1909) 

—organización de raigambre agraria—. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   45

tes más eminentes de fines del siglo XIX y principios del XX, aunque sus primeras manifestaciones se inscriben en el abigarrado año 1848 —y acaso un poco antes también a raíz de las guerras napoleónicas— en una Europa atravesada por la explosión de los nacionalismos, los intentos restauracionis-tas, las unificaciones territoriales y las demandas de un naciente movimiento obrero-industrial (Hobsbawm, 2010). No obstante, fue en los inestables años  de  entreguerras  del  siglo  XX  cuando  la  masa  constituyó  un  corte  al desenvolvimiento de la modernidad; años marcados por las cicatrices de la primera gran contienda entre las naciones, con el imperio de eso que Ernst Jünger  (2003)  denominó  “democracia  de  la  muerte”,  con  sus  sofisticados sistemas de armas y su “movilización total”, con el borramiento de la frontera entre combatientes y no-combatientes. Pero fue un intelectual argentino como Ezequiel Martínez Estrada, lejos de los grandes escenarios geopolíti-cos, quien sintetizó  mejor  que  nadie  la atónita dimensión gnoseológica de este momento desconcertante:  ¿Qué es esto?  [1956] fue el título que le dio a  su  conocido  ensayo  sobre  el  peronismo  buscando  entender  la  expresión argentina de este fenómeno. 

Porque, efectivamente, “esto” era la “masa” y la masa resultaba irrefrenable, tan atractiva como enigmática6; aunque lo era en un sentido familiar, “ominoso” (Freud, 1992). Es decir, en tanto creció silenciosamente en la sociedad moderna, parasitó su esquema de relaciones, se nutrió de sus entrañas y, por eso  mismo,  resultaba  solo  parcialmente  irreconocible.  La  masa  puede  en-tenderse con el concepto de “abyección” (Laleff Ilieff, 2022; 2024), esto es, como una expresión que desploma el sentido, que está dentro y fuera al mismo tiempo de lo simbólico, que es “éxtima” (Miller, 2010). De hecho, resulta impensable por fuera de un modelo de sociedad que se desarrolló gracias a formas de exclusión evidentes. En Europa fue un producto de la  Belle épo-que; un producto horroroso de las innovaciones que se creyeron necesarias y provechosas, y que se revelaron imposibilitadas de procesar sus desechos. 

Por tal motivo, solo quienes estaban dispuestos a esgrimir una ingenuidad rayana  con  la  estupidez  podían  argüir  un  puro  desconocimiento  de  lo  que la masa misma anunciaba7. Dicho lacanianamente, se trató de un verdadero 6  Recuérdese  el  siguiente  pasaje  de  Elias  Canetti  (1987):  “Una  aparición  tan  enigmática como universal es la de la masa que de pronto aparece donde antes no había nada […] nada se había anunciado, nada se esperaba” (p. 10). Sobre el pensamiento de este autor búlgaro, ver: Speziale (2023). 

7 “Las ciudades están llenas de gente. Las casas, llenas de inquilinos. Los hoteles, llenos de huéspedes. Los trenes, llenos de viajeros. Los cafés, llenos de consumidores. Los paseos, 

46   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

síntoma de la subjetivación liberal y de su restrictiva noción de democracia. 

Un real que la trastocó como si un ejército desplegara un accionar de pinzas sobre  el  campo  de  batalla;  con  un  ala  operando  sorpresivamente  desde  un flanco visible y con la otra moviéndose desde la retaguardia, como múltiples cigarras que salen todas juntas a la superficie. 

Visto desde un punto histórico-conceptual, la red de términos que le dio so-porte a eso que se llamó “modernidad” reclamó una urgente variación; había quedado en evidencia toda la artificiosidad de las formas simbólicas que la insuflaron. Para ser ilustrativos —y también muy sucintos—, la masa había desnudado verdades difíciles de asumir: la economía capitalista no necesi-taba solo de la libertad de mercado para progresar; el Estado debía ocuparse de algo más que de blandir el poder de policía y el individuo, considerado un átomo de lo social, formaba parte de una trama mucho más compleja, impensable sin ella. La masa surgió de una crisis total; de una época de crisis, de una caída de los grandes relatos fundantes de la representación política moderna. Crisis que, en América Latina, intentará solucionar a su modo el populismo  al  comprender  el  carácter  excluido  de  la  masa  y  sus  heterogeneidades intrínsecas, socialmente situadas y políticamente articulables. Este rasgo, de hecho, tardará mucho en ser advertido teóricamente, pues lo domi-nante, aquí o allá, era subrayar su homogeneidad y uniformidad. Recuérdese, en este sentido, al pionero libro de Gustave Le Bon intitulado  Psicología de las multitudes [1895]. Según este pensador, la masa era un peligro para la vida social, verdadero generador de una atracción insólita y destructiva, bo-rradora de la singularidad y la agencia del ser humano, eliminadora de todo vestigio de racionalidad, ese atributo específico del sujeto cartesiano. Para Le Bon, en ese contexto, el individuo imita a otros que ya forman parte de la masa que, en ese trance, ya se han perdido a sí mismos. Lo interesante es que, sin proponérselo, exhibe a un “no-individuo”; un ser que nace de la más pura voluntad personal, pero que debido a esa misma agencia, deja de tener autodeterminación, se auto-extingue. 

Pero Le Bon nunca comprendió que se trataba de un fenómeno que disolvía las fronteras entre el ponderado ámbito de la individualidad y el de la sociedad, que ponía en jaque la elaboración decimonónica de ciertas diferencias, en apariencia incontaminadas entre sí. Su escrito, a nuestros ojos, revela todo llenos de transeúntes. Las salas de los médicos famosos, llenas de enfermos. Los espec-táculos, como no sean muy extemporáneos, llenos de espectadores. Las playas, llenas de bañistas. Lo que antes no solía ser problema, empieza a serlo casi de continuo: encontrar sitio” (Ortega y Gasset, 1984, p. 39). 

RICARDO LALEFF ILIEFF   47

lo que hay de masa —o de social— en el individuo racional; todo aquello que el pensamiento liberal se empeñó en dejar de lado desde las propias premisas enunciadas por el contractualismo en adelante: la excedencia y heterogeneidad de la vida —algo que, en cierto modo, había sido ya advertido por Karl Marx y, desde ya, poco antes, por Hegel—. En definitiva, una lectura como la nuestra puede ubicar estas aristas en tanto resulta sensible a la dimensión éxtima —en este caso— de la masa. Aún sin tal admisión de su parte, el abordaje de Le Bon ha dejado una marca indeleble, incluso en aquellos autores que se han encomendado a efectuar importantes variaciones desde el núcleo de sus análisis8. Recuérdese cómo, treinta y seis años después de la aparición de  Psicología de las multitudes, Freud retomó y discutió sus argumentos. Si bien es cierto que las consideraciones freudianas excedieron a la masa como objeto de estudio, es indudable que esta repercutió en el modo de comprender  la  conformación  de  grupos  y  la  naturaleza  del  lazo  social.  Por  ello,  la empresa del vienés resignificó los términos en los que Le Bon había empla-zado su pensamiento psicosocial. Freud le recordó a la moral burguesa sus presupuestos corroídos, amenazados menos por la masa que por la debilidad de sus propias premisas. 

Empecinado en sostener una nueva disciplina que tratase las enfermedades psíquicas,  en  su  célebre   Psicología  de  las  masas  y  análisis  del  yo  [1921] 

Freud  negó  la  distinción  entre  lo  individual  y  lo  social  que  operaba  como piedra angular en el decir de Le Bon. No coincidía con él en que el individuo desaparecía en la masa, todo lo contrario. Su emergencia revelaba, de hecho, la indiscutible dimensión social e histórica del individuo, esto es, la ficción de su supuesta autonomía y racionalidad auto-centrada9. La masa, por tanto, debía ser entendida como un producto histórico de la lógica gregaria de los hombres y mujeres, para nada anómalo —de allí que, en su trabajo de 1921, 8 Como por ejemplo se puede cotejar en  Las multitudes argentinas [1899] de José Ramos Mejía —al respecto ver Rozenberg (2024)—. 

9 Asumimos que se trata de una lectura algo hegeliana de nuestra parte, pues, como se re-cordará, fue este filósofo alemán (2004) quien argumentó que el individuo es una verdad consagrada en la modernidad; una verdad de la “Idea de libertad”, de su despliegue efectivo en el mundo, que apareció tímidamente en tiempos griegos por el nacimiento de la subjetividad y se erigió como insoslayable tras la Reforma y la Revolución Francesa. Pero esa certeza,  para  Hegel,  podía  poner  en  riesgo  la  convivencia  social  si  —como  suponía  que hacía el liberalismo— ubicaba al individuo como un absoluto, negando su pertenencia a un entramado ético superior. Creemos que no hace falta traficar ninguna teleología para pensar y repensar los recovecos de este diagnóstico en la tematización acerca del populismo y su noción de unidad política. 

48   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

apelará al ejército y a la Iglesia Católica para su comprensión—. Por ello, para Freud, no existe individuo cuya historia, única e irrepetible, no se en-cuentre tallada desde el inicio por el imperio de la cultura, por el pasado y por el inconsciente, cuya autoría nadie puede asumir, pero de cuyo poderío nin-gún sujeto puede escapar. Esta premisa es la que dio lugar a la suplantación del esquema leboniano de la imitación por el de las identificaciones, permi-tiendo un análisis más complejo y menos prescriptivo sobre la vida política, recuperando la dimensión libidinal y afectiva del lazo social. 

Gracias, pues, a esta revisión hecha por Freud, quedó servida la posibilidad de pensar lo negado y lo impugnado de los fenómenos políticos sin recurrir a atajos normativos. La apelación al pensamiento del padre del psicoanálisis efectuada en las páginas de  La razón populista es una muestra patente de ello. 

Allí, Laclau se valió del decir freudiano a los fines de pensar las identidades colectivas y el populismo, por fuera del sesgo eminentemente autoritario con el  que  el  que  el  vienés  distinguió  a  todo  liderazgo  y  autoridad  (Biglieri  y Perelló,  2016)10—.  Lo  relevante  de  esto,  y  como  veremos  a  continuación, es que las teorizaciones sobre la naturaleza de la masa estaban destinadas a declinar en la pregunta sobre la política posible en tiempos de su emergencia, allí cuando ya no se podía evitar su presencia en el espacio público. En el universo de la física, el término “masa” remitía a nociones como “volumen”, 

“homogeneidad” y “expansión”; algo de esos mismos significantes operaban también en el universo de los lenguajes políticos existentes en el siglo XX. 

La masa era simbolizada a partir de la idea de falta de voluntad propia, de necesidad de que una fuerza externa le imprimiera contorno a los fines de que dejara de ser amorfa para, así, convertirse en un componente de otra cosa. En plena crisis de la subjetivación liberal, emergieron diferentes posturas sobre qué hacer con ella. El populismo clásico latinoamericano, como un tipo de articulación nacida en este marco, postuló la necesidad de transformar a la 

“masa” en “pueblo” y hacer de este el sujeto colectivo de una democracia de otro tipo; una que contrarreste la atomización de la representación liberal y habilite otra noción de unidad política. Debemos comprender cabalmente este pasaje que nos lleva de las masas al pueblo del populismo para continuar con nuestros propósitos. Así, tras unos párrafos introductorios, nos adentra-remos en la lectura de uno de los escritos más célebres de Gino Germani, el primer gran teórico del populismo peronista. 

10 Esto cambia en el psicoanálisis con la revolución introducida por Jacques Lacan. De allí en más, el “padre” —metáfora de la autoridad— es, al mismo tiempo, negación y causa de deseo. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   49

¿Qué hacer? 

La apelación efectuada más arriba a la pregunta estradiana  ¿qué es esto?  a los fines de comprender la novedad de la masa en su propio tiempo histórico, habilita ahora la evocación de otro interrogante —de reverberaciones leninistas— para poder adentrarnos en la declinación populista que nos interpela, a saber:  ¿qué hacer (con esto)?11 Buscamos señalar que pensar sobre las masas en tiempos de crisis del liberalismo desembocó en el interrogante estratégico de qué hacer con ellas. El único camino posible era el de la integración. Más, 

¿cómo? ¿Cómo valerse de las masas para gestar una política legítima y efi-caz, esto es, posibilitadora de la vida social? 

En tiempos de entreguerras, un pensador como Antonio Gramsci (1999) cap-tó muy bien lo que se cifraba en tal desafío: una verdadera lucha para valerse del consentimiento de las masas. Desde su óptica, la exigencia de la época no podía colmarse en la disputa electoral, tampoco apelando a la renovación de los esquemas parlamentarios, que en Italia ya habían fracasado notoria-mente.  La  política  de  masas  exigía  fundación,  que  bien  podía  ser  de  tono revolucionario o asumir su máxima negatividad, esto es, la cara de una brutal represión. Gramsci, como líder comunista, postuló que un nuevo “príncipe moderno” —el partido revolucionario marxista— debía transmitir a la masa la verdad: su existencia radicaba en la condición de subalternidad de la propia dominación capitalista. Extender esta conclusión evitaría, según su parecer, que los miembros de la masa se convirtieran en instrumento y objeto de la contrarrevolución fascista, en verdugos y víctimas del imperio del capital. 

Para esta importantísima figura sarda, la masa dejaba de ser masa cuando se reconocía como parte de la clase dominada. 

Por aquellos mismos años, aunque desde otro perfil ideológico, Carl Schmitt (2008) acentuó la necesidad de una subjetivación política diferente a la liberal, dado que la “discusión” y la “racionalidad” propia del parlamentarismo no podían operar sobre el  locus de la política del momento: las calles. Solo la representación del pueblo en una única autoridad con poderes extraordinarios podía calmar las tensiones sociales y reestructurar a las masas en un esquema nacional e, incluso, dirigirlas a la verdadera oposición existencial que cruza-ba la realidad germánica del momento: la humillación de Versalles. Citamos a ambos autores porque expresaron mejor que nadie modelos diferentes de 11  ¿Qué hacer? Cuestiones candentes de nuestro movimiento es un texto publicado por Lenin en 1902, en el que se retoma el título de la novela homónima de Nikolai Chernyshevsky 

—figura del populismo ruso— publicada en 1863. Sobre el particular: Ingerflom (2017). 

50   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

subjetivación ante un mismo desafío; modelos que, con sus variaciones, se desplegaron en Europa. Partido revolucionario y Estado plebiscitario fueron vectores de una política de masas y sobre las masas12. En América Latina, en cambio, otro esquema hará su aparición: uno que, sin negar la vida partido-crática, ni tampoco subordinando al Estado a una organización determinada, establecerá —como veremos— una respuesta diferente sobre la composición y dinámica de la vida política. 

Si la masa fue un  real de la subjetivación liberal, si incluso fue un  real  de la noción hegemónica de individuo —que lo figura como base de lo social—, también  lo  sería  la  naciente  subjetivación  populista.  Es  que  al  desplegar-se  en  su  crisis,  el  populismo  se  posicionó  dentro  de  la  tradición  moderna buscando  su  superación  a  través  de  un  reordenamiento  de  muchos  de  sus presupuestos13. Por ello es menester valerse de la obra de Germani y de toda su clarividencia a los fines de dar cuenta de la novedad y originalidad de esta particular expresión que sigue siendo discutida hasta nuestros días. Repasar sus consideraciones sobre las masas, la democracia liberal y el populismo peronista nos permitirá ensayar una variación de sus conclusiones para seguir nutriendo al debate. De hecho, a partir de su propia letra, argumentaremos que el populismo varió sobre la tradición liberal buscando reparar o rectificar su noción de democracia, más sin destruir sus bases y las del esquema repre-sentativo moderno —el sufragio individual—, sino procurando conservarlas y hasta ampliarlas como parte constitutiva de una noción de unidad política de otra índole. 

Como bien sabe la literatura especializada, la sociología de Germani se desarrolló en vistas a mostrar los efectos de la modernización, trazando diferencias entre las estructuras sociales de Europa y América. Así, partió de la idea de que las masas argentinas efectivamente se habían integrado a la vida política gracias al peronismo. Gran parte de sus escritos procuraron exhibir la peculiaridad de tal fenómeno. En el breve texto “La integración de las masas a la vida política y el totalitarismo” —redactado en 1956 a raíz de un pedido de la “Revolución Libertadora”—, este académico romano indicó cómo el 12 Dado que no tenemos intención alguna de cartografiar los modos en los que fueron ponderados, nos basta con recordar estos esquemas de subjetivación que, además, han ilustrado formas distintas de negación de la democracia liberal y que hasta pueden coaligarse con otros —como, por ejemplo, la vanguardia leninista o el cesarismo spengleriano—. Al respecto, véase: Laleff Ilieff (2020b). 

13 Lo que no pretende abonar una idea del populismo como “espectro” (Arditi, 2004; Barros, 2006; Melo, 2013) iliberal (Pappas, 2019). Sobre estos debates: Souruojon (2021)

RICARDO LALEFF ILIEFF   51

peronismo desplegó un proceso tan necesario como dañino y “trágico”14. El movimiento bautizado en octubre de 1945 realizó una “experiencia” de libertad “concreta”, “real” y “verdadera”. Pero a los ojos de Germani, no había en él ni un mínimo o recóndito elemento democrático. Esta caracterización ambigua  obliga  a  que  nos  ocupemos  de  comprender  la  manera  en  que  su texto  vincula  “libertad”  con  —ausencia—  de  “democracia”.  Creemos  que allí estriba la posibilidad de replantear las conclusiones del análisis germaniano dirigiéndolas hacia el tópico de la unidad política y su tratamiento de la heterogeneidad. 

Decíamos, el peronismo fue, para Germani, un “totalitarismo”; una clase de movimiento  de  masas  que  operó  sosteniendo  una  “ilusión”,  una  falsedad, una análoga, más no idéntica, a la del nazismo y el fascismo —experiencia esta última de la cual había logrado escapar recalando en Buenos Aires—. 

Este juicio, que hoy día suena cuanto menos exagerado, indica lo notorio y destacable del uso pionero de una categoría que ensaya Germani buscando ponerle nombre a algo novedoso, a una subtrama del fenómeno inaudito de las masas. Es cierto: esta propuesta carecerá de beneplácito en la literatura posterior, pues el concepto “totalitarismo”, célebre a partir del estudio monu-mental de Hannah Arendt (2006) sobre el fascismo, el nazismo y el estalinis-mo —publicado pocos años antes, en 1951—, no se utilizará para aprehen-der la naturaleza del peronismo, ni tampoco la del populismo. Sin embargo, la noción de “totalitarismo” le funcionó muy bien a Germani en 1956 para mostrar lo que juzgaba verdadero y erróneo de la empresa argentina de integración, en tanto le permitió asociarla al componente anti-democrático y anti-liberal indiscutible de los movimientos comandados por Adolf Hitler y Benito Mussolini. Tal ejercicio de equivalencia fue posible, porque el soció-logo italiano partió de considerar el problema de la masa desde el fenómeno irrefrenable de la modernización económico-social. Esta, según su parecer, había dado lugar a una “verdadera crisis” de gran escala, de carácter “total”, que se extendía “a todos los aspectos de la vida”, tanto “en el orden personal y colectivo”; crisis que “nadie” podía discutir y en la que solo aparecen 14 “La tragedia política argentina residió en el hecho de que la integración política de las masas populares se inició bajo el signo del totalitarismo, que logró proporcionar, a su manera, cierta experiencia de participación política y social en los aspectos inmediatos y personales de la vida del trabajador anulando al mismo tiempo la organización política y los derechos básicos que constituyen los pilares insustituibles de toda democracia genuina. La inmensa tarea  a  realizar  consiste  en  lograr  esa  misma  experiencia,  pero  vinculándola  de  manera indisoluble a la teoría y a la práctica de la democracia y de la libertad” (Germani, 1968, p. 337). 

52   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

discrepancias cuando “se trata de asignarle un significado” (Germani, 1968, p. 310). Para Germani, tanto en Europa como en América Latina emergieron notables asincronías sociales, económicas y políticas. En ese marco, el peronismo apareció como una respuesta imperfecta y anómala a esas emergencias, pero una respuesta al fin. Integró a migrantes del campo a la vida de la ciudad; se amparó en el apoyo de los sectores populares más bajos y no en el de los sectores medios urbanos —como sucedió en la Alemania e Italia de los años 1930— y, evitó, en ese proceso, construir un “chivo expiatorio” 

sobre los cuales descansar las frustraciones sociales contenidas por años —a diferencia de lo acontecido en los países europeos—. 

Ante estas diferencias, la pregunta que se impone es bien simple: ¿por qué tratar  entonces  al  peronismo  como  un  totalitarismo  si  sus  rasgos,  tan  bien documentados por Germani, mostraban menos su dimensión  otra en relación con  la  democracia  que  su  radical  ajenidad  con  los  movimientos  europeos mencionados? Si realmente existía una crisis epocal, si diferentes reverberaciones aparecían en las más variadas coordenadas geográficas como parte de los efectos perniciosos de la modernización, y si lo parecido no era idéntico, 

¿no quedaba claro lo impropio de proponer una equivalencia entre tales experiencias? Como bien indica Samuel Amaral (2018), Germani no volvería a plantear una similitud tan radical entre esos procesos, aunque jamás aban-donaría su juicio en torno a la naturaleza autoritaria del peronismo15. Y aquí es menester recordar la importancia —y al mismo tiempo la simpleza— de una tematización adecuada sobre el omnipresente rol del líder en su escrito. Pues, en definitiva, en su trabajo de 1956, sostuvo que fue la condición de “demagogo” de Perón —idéntica a la de Hitler y Mussolini— lo que le permitió desplegar una política inauténtica, en apariencia democrática. Ger-15 La propia obra de este autor es indicativa de la dificultad de conceptualizar la novedad del peronismo, cuestión que evidencia por qué buscó asirla desde diferentes categorías, todas ellas hoy entendidas como predicados de una sola. Aquí aparece —al menos— una arista metodológica no menor a tener en cuenta en un trabajo como el nuestro, que se pretende respetuoso de los contextos de enunciación. La singularidad histórica de los movimientos considerados populistas rompe con ciertas precauciones de la historia de los conceptos de raigambre koselleckiana. Ni durante el peronismo, el cardenismo o el varguismo los actores utilizaron la noción de populismo. Solo existe una breve mención —en 1914— en un diario socialista  para  referenciar  —peyorativamente—  al  presidente  radical  Hipólito  Yrigoyen (Martínez  Mazzolla,  2009).  Recién  en  los  años  1960,  el  populismo  aparecerá  como  una categoría crucial para entender estas experiencias, y ello por accionar de intelectuales como Guido Di Tella (1965) y el propio Germani. La nominación responderá al ejercicio de comprensión histórica y no a la voz de los propios protagonistas, mostrando que la acción de inteligir puede incidir en los sentidos y en las prácticas políticas. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   53

mani enfatizó, sin embargo, que a diferencia de los líderes fascistas y nazis, el argentino lo hizo a partir de una libertad social y laboral bien concreta, una experiencia que le dispensó a las masas olvidadas y subyugadas16. Allí, entonces,  radicaba  la  atractiva  peligrosidad  del  peronismo.  Perón  produjo una libertad empírica inobjetable a los fines de dar lugar a una servidumbre incontrastable; una verdad a una ilusión, y todo por obra de su gran capacidad manipuladora. En definitiva, la capacidad de un único hombre que podía valerse de las masas, hacer de ellas el instrumento de su voluntad individual, sacando provecho de su estado en “disponibilidad”17. 

El  peronismo  se  reducía  al  accionar  del  líder  que  operaba  magistralmente sobre los otros, casi como si estuviera por fuera de las relaciones sociales, como si pudiera sustraerse de ellas —todo eso a lo que, de una manera u otra, se había opuesto Freud al pensar la lógica de la identificación— e, incluso, como si pudiese ser indemne a los grandes movimientos estructurales de la 16 “No pretendemos negar con esto la existencia de elementos psicosociales comunes en todo totalitarismo: la identificación de las masas con el «líder», el contacto directo, personal, diríamos, a que éste apunta (y frecuentemente logra: recuérdense los típicos «diálogos» 

con la muchedumbre), representaban en la Argentina como en los casos europeos (aunque en distinta medida) un poderoso vehículo en la formación de esa seudoparticipación necesaria para el consentimiento. Mas aquí termina, por lo menos a este respecto, la similitud entre el fenómeno europeo y el argentino” (Germani, 1968, p. 323). 

17 Pero excluyendo el clientelismo: “En la interpretación de este fenómeno se ha incurrido en graves equívocos. Según la versión generalmente aceptada, el apoyo de las clases populares se debió a la demagogia de la dictadura. Una afirmación tan genérica podría aceptarse, más es, por lo menos, insuficiente. Pues lo que tenemos que preguntarnos a continuación es en qué consistió tal demagogia. Aquí la interpretación corriente es la que por brevedad llamaremos del «plato de lentejas». El dictador «dio» a los trabajadores unas pocas ventajas materiales a cambio de la libertad. El pueblo «vendió» su libertad por un plato de lentejas. 

Creemos que semejante interpretación debe rechazarse. El dictador hizo demagogia, es verdad. Mas la parte efectiva de esa demagogia no fueron las ventajas materiales, sino el haber dado al pueblo la experiencia (ficticia o real) de que había logrado ciertos derechos y que lo estaba ejerciendo. Los trabajadores apoyaban la dictadura, lejos de sentirse despojados de la libertad, estaban convencidos de que la habían conquistado. Claro que aquí con la misma palabra libertad nos estamos refiriendo a dos cosas distintas; la libertad que habían perdido era una libertad política a ejercer sobre el plano de la alta política, de la política lejana y abstracta. La libertad que creían haber ganado era la libertad concreta, inmediata, de afirmar sus derechos contra capataces y patrones, elegir delegados, ganar pleitos en tribunales laborales, sentirse más dueños de sí mismos. Todo esto fue sentido por el obrero, por el trabajador general, como una afirmación de la dignidad personal. Se dijo que de ese modo se alentó la indisciplina y el resentimiento. Esta interpretación, creemos, constituye un error tan grave como la teoría del «plato de lentejas»” (Germani, 1968, p.  326). 

54   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

sociedad —lo que el propio Germani buscaba pensar con el esquema de la modernización—. La masa desconocía la experiencia de la libertad política. 

Toda la clarividencia germaniana quedaba así limitada, trunca, por un nor-mativismo de base, ciego para localizar la elaboración populista en el marco mismo de la democracia liberal, en el marco de la supuesta crisis de la modernización. Sabemos, no obstante, que el populismo peronista fue algo distinto a lo descrito por Germani, aunque susceptible de ser delimitado en sus atributos más importantes, desde muchas de las coordenadas brindadas por su pluma. Se trató, en verdad, de un esquema democrático de subjetivación, que no anuló los principios fundamentales del liberalismo, en tanto resultó sensible a la heterogeneidad social, comprendiendo la singularidad inerradicable del individuo, pero ubicándola como parte de un entramado mayor que le daba sentido. Como veremos, elaboró una noción de unidad política que permite asumir la contingencia de sus principios y fundamentos. 

Germani sabía muy bien que el mundo de los notables ya no podía retornar y que la masa remitía a la existencia de hombres y mujeres con expectati-vas, creencias y sufrimientos —¿qué cosa era, sino, su idea tan polémica del traslado de visiones tradicionales al corazón mismo de la modernización?—. 

Su apuesta de subjetivación era, por tanto, menos una apuesta por preservar al individuo de la masa como pretendía Le Bon, que por preservarlo de un esquema que planteaba otra idea de democracia, no necesariamente iliberal, y  que  impugnaba  abiertamente  con  el  mote  de  “totalitaria”18.  Pero  no  hay que olvidar que los verdaderos lectores del trabajo aquí analizado estuvieron bien lejos de ensayar alguna suerte de vinculación entre la “libertad social” 

obtenida  en  tiempos  peronistas  y  “la  libertad  política”  que  estuvo  vedada por la voluntad del “dictador” Perón. Es tan curioso como trágico —y aquí volvemos a esta palabra— que el autor italiano les hablara de una “ilusión” 

a los golpistas de 1955, a quienes tenían la ilusión de desterrar la política de masas, a quienes pretendían negar la opción asumida como propia por sus individuos. Negar, en pocas palabras, el nombre que los identificaba como grupo y su derecho a manifestarlo en elecciones abiertas y libres impugnando, así, la democracia representativa en tanto tal. Dado el historial que se ave-cinaría de allí en más —reiteradas proscripciones, tutelajes y golpes dentro de una institucionalidad excluyente—, resulta difícil no tentarse y preguntar quién era, efectivamente, el guardián de la democracia liberal argentina. Una 18 Quizás sirva recordar que el líder populista colombiano Jorge Eliécer Gaitán, al momento de ser asesinado, era la figura más prominente del...¡Partido Liberal! Sobre el particular: Acosta Olaya (2022). 

RICARDO LALEFF ILIEFF   55

pregunta, empero, menos pertinente y fructífera teóricamente que esta otra: 

¿cómo rearticuló el populismo la relación entre democracia y liberalismo? 

¿Cómo pensar desde la experiencia peronista la representación moderna y la construcción de un espacio común? Proponemos revisitar algunos aspectos de la obra de Laclau para inscribirnos en tales interrogantes. 

De la lógica del dos a la lógica del tres

Antes de avanzar recordemos lo efectuado hasta el momento. 

En el primer apartado de nuestro escrito plasmamos la vinculación del populismo con los interrogantes abiertos por el fenómeno abyecto de la masa. En el segundo apartado destacamos al populismo como un modo específico de integración de las masas. Ahora, en este tercer y último apartado, mostraremos la reversión populista de los presupuestos nodales del liberalismo, operación pensable a partir de las nociones laclausianas de “demanda” y “afectividad”. 

El populismo surgió como una reelaboración de la crisis de representación democrático-liberal intentando resignificar sus nociones fundamentales, rear-ticulándolas de una manera distinta, gestando así otro modelo de unidad política, una que bien puede considerarse “abierta”. Hablamos de una “unidad abierta” en tanto el esquema de representación asuma el carácter contingente, presuponga a la vida social como heterogénea, litigiosa y conflictiva. Es por esto que el populismo no puede ser figurado como lo otro de la democracia, tampoco como lo otro de la democracia liberal; más bien, es una modulación interna a ella que buscó resignificar sus presupuestos asumiendo sus desafíos. Así, la clásica y siempre peyorativa oposición entre “populismo” y “democracia” —que cruza diversos discursos antipopulistas—, o entre “populismo” y “liberalismo”, debe ser replanteada desde otra lógica, acaso desde una triádica atenta a la naturaleza misma de su despliegue histórico. Sostenemos, precisamente, que solo pensando la manera en la que el populismo se sirvió y resignificó al liberalismo, evitando la deriva totalitaria, dando lugar a una noción de vida en común que no parte ni se reduce en el individuo, es posible entender  su  noción  de  democracia.  Esta  tarea que  nos  proponemos  resulta imposible sin aludir a  La razón populista, obra en la que Laclau —como bien indicó Pasquale Serra (2019)— circunscribió de manera novedosa el aporte del populismo a la discusión contemporánea sobre la política. 

En este sentido, para Serra (2019), la crisis de representación liberal manifes-tada en tiempo de entreguerras fue producto de una “crisis de trascendencia”, 

56   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

es  decir,  una  crisis  “teológico-política”  —en  sentido  schmittiano—.  En  la medida en que el liberalismo no logró procesar la heterogeneidad social, ni concebirla por fuera de cierto paradigma homogeneizador, no logró articular el elemento inmanente de la política con una idea ordenadora del mundo. Se trató, por tanto, de una incapacidad de generar legitimidad y de sostener la representación entre gobernantes y gobernados que estalló con la irrupción de las masas. Por ello, siguiendo a Serra, el populismo procuró reactualizar este esquema desde un costado menos normativo, incluso reconociendo la contingencia radical de la legitimidad y no un trasfondo esencialista19. A diferencia  del  abordaje  germaniano,  el  laclausiano  permitió  acercarse  a  este fenómeno con otras posibilidades interpretativas. Dicho más claramente, el análisis de Laclau permite pensar la gestación de un espacio de representación evitando caer en la tentación de una clausura y, por ende, garantizan-do un nivel de pluralismo social fundamental, que no asuma la restricción del  demo s legítimo (Barros, 2018). De allí que, para el pensador argentino, el  populismo  sea  un  tipo  de  articulación  política  que  no  puede  afirmar  un contenido específico, solo exponerse a la situación endeble e incierta de su despliegue en un mundo sin garantías últimas. Una unidad política abierta, necesaria e imposible, despliega un quehacer inmanente que anuda las diferencias y administra la conflictividad. 

Por ello, los “populismos realmente existentes” (de Ípola y Portantiero, 1981) 

—es decir, los que se desarrollaron en América Latina durante la primera mitad del siglo XX— no suprimieron jamás a la democracia liberal; de hecho, ampliaron su matriz de derechos, tanto en términos sociales como políticos, gestando nuevas instituciones —a diferencia de lo que el propio Laclau ar-guyó, en un error no forzado (Aboy Carlés, 2010a)20—. En Argentina, esto se verificó en las diversas ampliaciones del sufragio (Barros y Barros, 2023), que permitieron, primero, la llegada del yrigoyenismo al poder en 1916 y, ya en tiempos del gobierno de Perón, la participación femenina en 1947. Asi-mismo, por aquellos años, se garantizó el sufragio de los habitantes de los 19 La visión del sujeto moderno (liberal), con la matriz jurídica en la que se ampara, es eminentemente sustancialista y, por tanto, no puede ver su temporalidad y cómo su visión busca imperar en cualquier espacio de experiencia, por fuera de las condiciones de su realización. 

El populismo supone otra matriz de derecho, una no sustancialista. En ese sentido es que resulta tributario de la tradición republicana (Rinesi y Maruca, 2010). 

20 Por eso mismo, siguiendo a Barros (2018), acordamos en que no hay populismo de “derecha”—ni tampoco, agregamos nosotros, de “izquierda”—, precisamente porque el populismo se caracteriza por ampliar el espacio de representación, mientras que los —erróneamen-te— llamados “populismos de derecha” no hacen sino otra cosa que restringirlo. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   57

“territorios nacionales” que, hasta ese momento, eran gobernados por funcio-narios elegidos directamente por el gobierno nacional (Barros, 2021). Tales acontecimientos, como es de imaginar, marcaron decididamente la fisonomía de la vida política del país, siendo instancias democratizadoras, difíciles de recordar  para  aquellas  perspectivas  como  la  germaniana.  Es  notorio  cómo muchos  de  los  trabajos  académicos  posteriores,  que  abonan  juicios  semejantes a los del italiano, son reacios a asumir el peso de estos —y otros— 

hechos que muestran la relación entre populismo, liberalismo y democracia que hemos procurado postular; por eso, en el mejor de los casos, hablan de 

“hibridación”21. 

Ahora  bien,  Laclau  entregó  las  claves  para  comprender  la  rearticulación que el populismo llevó a cabo de las premisas de la democracia liberal. Con Freud, comprendió lo heterogéneo de un campo de representación y lo ra-dicalmente heterogéneo en él, eso que funciona de combustible para la vida política y la historia. Incluso a pesar de arbitrariedades o ambigüedades en el despliegue de su pensamiento —como la triple sinonimia entre hegemonía, política y populismo22—, su teoría del populismo mantiene la apertura de la significación como presupuesto fundamental. Esto se ve de manera nítida en la comprensión de la demanda como “mínima unidad de análisis” y en su apelación al afecto, ambos presentes en su escrito de 2005. 

Como se sabe, allí Laclau procuró entender a las identidades colectivas desde el  anudamiento  de  lo  considerado  eminentemente  “social”  y  lo  puramente 

“individual”, buscando ir más allá de una lógica funcionalista o individualista de análisis23. Por ello, no es cierto que su noción de demanda provenga de un gesto arbitrario (de Ípola, 2009) o despolitizador (Selci, 2018) de su 21 En Peruzzotti (2017), por ejemplo, la hibridación conlleva la posibilidad patente de des-trucción  de  la  democracia  liberal  y  el  camino  allanado  al  autoritarismo,  no  así  en Aboy Carlés (2024), quien la concibe más cercana a la idea de mixtura de elementos de distintas tradiciones.  Esto,  desde  ya,  no  quita  ni  niega  que  entre  “populismo”  y  “liberalismo”  no puedan existir tensiones a tener en cuenta —de hecho, la fundamental entre ambos, presente hoy día, remite al esquema de subjetivación que cada uno propone y al que pretendemos aludir aquí—. 

22 “Las condiciones de la democracia, las condiciones de la hegemonía y las condiciones de la política son básicamente las mismas” (Laclau 2015, p. 105). 

23 “La imposibilidad de fijar la unidad de una formación social en un objeto que sea concep-tualmente aprensible conduce a la centralidad de la nominación en la constitución de la unidad de esa formación, en tanto que la necesidad de un cemento social que uno los elementos heterogéneos  -unidad  que  no  es  provista  por  ninguna  lógica  articulatoria  funcionalista  o estructuralista- otorga centralidad al afecto en la constitución social” (Laclau, 2015, p. 10). 

58   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

parte —para recordar dos lecturas de signos diversos, pero igualmente críticas—, sino de un elemento que activa y reactiva a la política en tanto tal. 

Sin embargo, sostenemos que su trasfondo teórico debe ser explicitado de manera aún más certera, en tanto la demanda va más allá de la idea de “satisfacción” o “insatisfacción” —como dio a entender Laclau—. Pues, ¿qué implica,  realmente,  que  una  demanda  sea  “satisfecha”  o  que  se  vea  “insatisfecha”? ¿No estamos, fruto de las premisas ontológicas del posmarxismo (Laclau y Mouffe, 2015), debidamente advertidos de que toda “satisfacción” 

puede encubrir “insatisfacción” y toda “insatisfacción” hacer lo propio con la  “satisfacción”?  Para  que  se  entienda  bien  nuestro  punto:  no  discutimos que haya tópicos que se inscriban y se des-inscriban en un determinado momento, que aparezcan y desaparezcan de la discusión pública y del accionar de una lógica gubernamental específica, pero presumimos que la demanda es índice — plus— de algo más, no del todo subrayado por Laclau. Circunscri-bir mejor esto es clave para nuestro análisis. 

Vayamos por partes. En términos estructurales, bien se podría acordar con Laclau en que toda demanda alude a la autoridad —a alguna clase de autoridad, que se supone debe responder—, en tanto su formulación puede apuntar al reconocimiento, a la remisión o reparación de algún daño, o a la manifes-tación de un malestar, pero siempre se entronca con una dimensión crucial de la vida social, advertida muy bien por el psicoanálisis lacaniano en su retorno a Hegel: el deseo. Por ello, la demanda es “demanda de amor” (Lacan, 1998, p. 12). Detrás de ella existe algo más que la búsqueda de satisfacción de un pedido determinado y acotado, extinguible en sí mismo, pues incluso si se viera “satisfecha” —en el sentido indicado por Laclau—, pasaría a formar parte de algo más, convirtiéndose en un antecedente, un logro, parte de un imaginario partidario o de sus efemérides. Continuaría operando, en definitiva, en el magma de la significación24. En suma, la demanda es la mínima unidad de análisis justo porque indica, en su enunciación y metabolización, la energía primaria de la lucha política. Ideal a realizar, tarea a desarrollar, la demanda deviene de una declinación de la fuerza del deseo; fuerza estructural que se liga a la falta constitutiva de lo simbólico —a la dislocación de la estructura (Laclau, 2000)— y a la carencia ontológica de objeto, que es 24 Valiéndonos  de  Lacan  (2008):  “La  demanda  supone  en  efecto  algo  perfectamente  conocido en la experiencia humana, que hace que nunca pueda ser propiamente satisfecha. 

Satisfecha o no, se anonada, se aniquila en la etapa siguiente y enseguida se proyecta sobre otra cosa” (p. 103). Por eso no coincidimos con Zicman de Barros (2002) y su juicio acerca de que en la noción laclausiana opera cierto esencialismo. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   59

menester positivizar25. Por ello, la analítica laclausiana enunciada en 2005 

hace bien en erigir a la demanda como punto de inicio, pues interpela la lógica misma de la representación política —la distinción entre los gobernantes demandados  y  los  gobernados  que  demandan—  y  pone  en  movimiento  el componente libidinal del lazo social y su canalización en las identidades colectivas. Así, logra ponderar un tipo de explicación sobre los fenómenos políticos —incluidos aquellos que muestran una suerte de exceso, como la masa y el populismo—, coaligando la participación de individuos en un grupo y la dinámica de los grupos en el marco de la dirección de un campo compartido de significación. 

Sabemos, de todas maneras, que nos adentramos en un terreno tan interesante como importante que, sin lugar a duda, amerita de otros trabajos para seguir explorándolo. Sin embargo, nos permitimos proseguir con estas intuiciones, con las salvedades del caso, y remarcar que si para Laclau las “demandas insatisfechas” son las que pueden dar lugar a la articulación propia del pueblo,  eso  es,  en  todo  caso,  porque  todas  las  demandas  son,  por  definición, imposibles de satisfacer. Siempre hay algo de una demanda “satisfecha” que es resto, que va más allá de sí. Serra (2019) parece apuntar en esta dirección cuando  indica  que  el  populismo  busca  solucionar  la  crisis  de  fundamento del  liberalismo.  Según  su  parecer,  el  populismo  gestó  una  unidad  política 

“abierta” —tal como ya hemos dicho— opuesta a la clausura normativa de los ideales liberales. Por ello, su despliegue se insertó en la dimensión teológico-política propia de la modernidad, es decir, en el problema sobre la realización de una “Idea” en un mundo de mutabilidad. En nuestros términos, el populismo se inscribió en una búsqueda ética, sensible a lo que une y posibilita la vida social, replanteando la naturaleza de sus lazos y los términos que estructuran la relación entre heterogeneidad social y homogeneidad política, entre diferencia y equivalencia26. Por ello, la resignificación efectuada de la noción de individuo solo puede ser entendida como una puerta de entrada al 25 Aquí es preciso ubicar la indicación laclausiana sobre la equivalencia entre la operatividad de la lógica hegemónica legada por Gramsci y la función del “pequeño objeto  a” de Lacan: 

“No existe ninguna plenitud social alcanzable excepto a través de la hegemonía; y la hegemonía no es otra cosa que la investidura, en un objeto parcial, de una plenitud que siempre nos va a evadir porque es puramente mítica (en nuestras palabras: es simplemente el reverso positivo de una situación experimentada como «ser deficiente»). La lógica del objeto a y la lógica hegemónica no son solo similares: son simplemente idénticas” (Laclau, 2015, p. 148). 

26 Entre el exceso de formalismo con carencia de perspectiva ética (Critchley, 2018) y el exceso de ética que debilita el análisis formal (Aboy y Melo, 2014-2015) pendulan las objeciones sobre la obra laclausiana. Aquí procuramos resituar tales considerandos. 

60   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

análisis de la red conceptual que procuró darle sustento a esta forma novedosa de subjetivación política. Bien podríamos haber elegido otra. Creemos, empero, que ilustra muy bien la variación populista de la herencia democrático-liberal de la modernidad, sin perseguir su anulación, a diferencia de lo llevado a cabo por otras formas de subjetivación política —esas consideradas como totalitarias—. Visto de este modo, los “populismos realmente existentes” procuraron religar a los individuos entre sí desde una entidad que los excede  y  antecede  desde  el  punto  de  vista  analítico  —la  “comunidad”,  la 

“nación”, etcétera—. Eso no implicó negar al individuo en su particularidad, de hecho, se la asumió en un sentido también inerradicablemente singular a tal punto que fue clave para la gestación del lazo social y reaseguro contra toda  demagogia  o  manipulación  llevada  a  cabo  hasta  por  el  más  genial  o perverso de los líderes. La mejor forma de entender esto es con la teoría del afecto ensayada por Laclau; innovación virtuosa de su escrito sobre el populismo, dedicada a pensar la carnadura de la significación que opera en el espacio eminentemente discursivo de lo social. Así, el afecto no es lo que debe ser desplazado de la política, lo que conlleva una espina para la libertad o el imperio de la racionalidad, es lo que explica por qué un sujeto se identifica a un significante y no a otro, aquello que alude la constitución identitaria del sujeto y los grupos (Laleff Ilieff, 2020a; 2023)27. 

En  La razón populista,  Laclau no solo rompió con los viejos prejuicios sobre las masas y el populismo que se han visto desde tiempos de Le Bon en adelante, rompió también con la lógica misma de ciertas explicaciones que 

—como las de Germani— descansan finalmente en el rol del líder, apelan explicativamente y al mismo tiempo impugnan normativamente a la afectividad. Con el uso de la noción freudiana de lazo libidinal, remarcó que todo lazo social es un lazo de amor y, por tanto, que no hay posibilidad de discri-minar el afecto del entramado simbólico. Es decir, no solo es imprescindible, sino que la discursividad nace de la simbiótica relación entre nominación y afecto28. De modo que este funciona al menos de dos maneras: 1) como una 27 Por ello, no se puede excluir al campo del inconsciente en una tematización rigurosa sobre las identidades políticas sin perder algo de capacidad explicativa, opción que no implica una psicoanalización de la vida social o una burda politización de la psiquis. Creemos, en verdad, que esto debe ser tenido en cuenta como premisa, como parte de aquella contami-nación ya señalada por Freud en su debate con Le Bon ya referido. Volveremos sobre esto en las próximas líneas. 

28 “La dimensión del afecto no es algo que podamos agregar a un proceso de significación sino algo sin lo cual la significación, en primer lugar, no sería posible” (Laclau, 2008, p. 

374). 

RICARDO LALEFF ILIEFF   61

amalgama que posibilita lo común de la vida social —en tanto relaciona lo general o universal de la subjetivación con lo particular de ella—, y; 2) como verdadero  indicio  de  singularidad  al  mostrar  un  nivel  de  heterogeneidad inerradicable en la propia particularidad del individuo; singularidad coheren-te con la oquedad ontológica que imposibilita, por ejemplo, la pura identidad entre significante y significado. A nuestro criterio, la teoría laclausiana del afecto revela la intimidad más profunda de los procesos identitarios al mismo tiempo que permite pensar la especificidad de la identidad populista29. 

Es cierto que en ese marco Laclau dejó habilitada la posibilidad de entender la afectividad como el elemento que le sirve al líder o a la conducción de un grupo  para  subordinar  a  sus  miembros  (Melo  y Aboy  Carlés,  2014-2015), ya que afirmó “confusamente” (Retamozo, 2021) que el afecto es parte de 

“prácticas discursivas” (Laclau y Mouffe, 2015), y no “algo que exista por sí solo, independiente del lenguaje” (Laclau, 2015, p. 143)30. Sin embargo, para ser rigurosos y fieles con la mismísima teoría de la hegemonía que pergeñó, su trabajo de 2005 no solo se emplaza desde el inicio marcando la íntima relación  entre  nominación  y  afectos  —que  se  alude  con  la  noción  de  “investidura radical” (Laclau, 2015, p. 131)—, sino que además ubica al afecto en  lo  insondable  del  inconsciente  que  opera  en  cada  “individuo”  y  no  es pensable más que en el terreno de la clínica psicoanalítica, en tanto no existe posibilidad de saturación31. Nos animamos a sugerir que Laclau no fue del 29 Una aclaración —no tan— al pasar: nada más justo y al mismo tiempo inexacto que el mantra que reza que “todo es político”. “Todo es político”, en todo caso, en la medida que se puede afirmar que todo es “social” o que nada es sin lo “social”, o sin la “historia”, la “cultura”, etcétera. La política es el establecimiento de esas —u otras— fronteras y, por tanto, también su corrimiento o el establecimiento incluso de no-políticas (Laleff Ilieff, 2020b). 

30 En la actividad “Afectos y subjetivación política. En torno a la relación entre hegemonía, democracia y populismo”, celebrada en el marco de la “Expo IIGG” el 30 de septiembre de 2022, Melo nos presentó la postura que luego publicaría en un artículo intitulado “Palabras rotas. Sobre populismo, Lacan y Laclau” (2023). Allí, repensó lo sostenido junto a Aboy Carlés en su trabajo ya citado —postura que juzgó como “relativamente altisonante” 

(p. 29)— en torno a la teoría laclausiana del afecto. Pareciera haber contemplado algunas de las posibles desavenencias a su posición sobre aquella innovación laclausiana de 2005. 

Creemos que el interrogante a seguir pensando es el mismo que hemos indicado tantas veces, a saber, cómo ponderar no solo el afecto como un componente crucial del lazo social, sino cómo hacerlo destacando esquemas de subjetivación distintos. Este artículo se inscribe en esa senda. 

31 Por eso Laclau (2015) señaló que las categorías freudianas “obviamente requieren una reformulación estructural si van a ser útiles como herramientas del análisis sociopolítico” y que tal tarea excede a la “discusión sobre populismo” (p. 88). 

62   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

todo conducente con las propias premisas de su análisis. Debió, acaso, haber tomado más recaudos y decir que  la afectividad es uno de los nombres de la heterogeneidad inerradicable de lo social y, por tanto, de la imposibilidad de clausurar el espacio simbólico, por definición imposible de colmar. Esto hubiera sido plenamente consecuente, y hasta subsidiario, con las premisas ontológicas del psicoanálisis retomadas en sus escritos, según las cuales lo real —lo imposible— opera desde dentro y fuera de lo simbólico —la significación, el lenguaje, el orden— y que, por tanto, no es (solo) un efecto de él32. Es decir, que no hay afecto sin castración del significante, sin ingreso a la vida social, pero no hay lenguaje tampoco sin un resto necesario  por imposible; un resto que alude y se despliega ante el vacío propio de una realidad sin fundamento último. 

Volviendo sobre nuestros pasos, como discurso hegemónico en la modernidad, el liberalismo se amparó en el presupuesto de que el ser humano como individuo  se  posee  a  sí  mismo  y  actúa  —debe  actuar—  movido  por  una racionalidad  medios-fines. Así,  abonó  una  noción  de  política  que  niega  su excedencia, el real interno de su subjetivación —el inconsciente, la afectividad— y el externo —la masa, la comunidad—. En cambio, el populismo latinoamericano, al reconocer toda la historicidad que le dio vida, al comprender la crisis de la subjetivación imperante, ubicó al individuo liberal en un  plano  mayor  de  significación,  en  un  entrelazamiento  comunitario  en  el que, sin embargo, existe la diferencia y la conflictividad33. Por ello, desplazó cualquier sesgo totalitario de su horizonte. En consecuencia, el rasgo “rege-neracionista” (Aboy Carlés, 2010b) que se le ha atribuido de manera pertinente —que tensiona al  demos dicotomizándolo, esto es, planteando tensión y su posible tratamiento interno—, lejos de suponer ambigüedad o debilidad democrática, resalta las garantías para su permanencia. En cierto modo, si debiésemos rastrear dónde descansa la dimensión trágica del populismo, no es en el modo de integrar a la masa —tal como sugirió Germani—, sino en su apuesta ética por asumir que la traducción de la palabra divina es imposible en un mundo donde los dioses ya no hablan. 

32  “Veo  la  revolución  psicoanalítica  como  una  inmensa  ampliación  del  campo  de  la  ob-jetividad, que trae a consideración clases de relaciones entre entidades que no se pueden expresar mediante el arsenal conceptual de la ontología clásica. Creo que nuestra principal tarea intelectual es repensar la filosofía a la luz de este proyecto” (Laclau, 2008, p. 376). 

33 “Como doctrina política, el Justicialismo realiza el equilibrio del derecho del individuo con el de la comunidad”, dice una de las sentencias de “Las veinte verdades peronistas” 

formuladas por Perón que bien ilustra nuestra afirmación. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   63

Consideraciones finales

Para finalizar con estas páginas elegimos remarcar que filiar al populismo a la tradición liberal es una operación de lectura que, como hemos procurado, permite indicar su inscripción en una serie de problemáticas abiertas por la modernidad. De esta manera se comprende por qué tal esquema de articulación política resulta impensable sin la noción de democracia representativa. 

Precisamente por la crisis de la forma política liberal, por su excedencia bien específica en términos históricos, el populismo emergió como una apuesta de resignificación que procuró solucionar su falla. Propuso una subjetivación a tono con una serie de objeciones gestadas desde diversos campos del saber 

—el  psicoanálisis,  por  caso—  a  una  noción  “individualista”  de  individuo. 

Así, el populismo latinoamericano dio cuenta de una novedad sustancial en torno a la construcción de una forma política de otro tipo. Por eso hemos que-rido mostrar que no puede ser considerado una vertiente más de lo “totalitario”, ni mucho menos reducido a lo anómalo de las “correctas” experiencias occidentales. Señalar al populismo como una “superación” del liberalismo es dejar asentada una deuda —dual y polémica—, pero también un camino potente en términos interpretativos. Es mostrar, en suma, un hacer específico con la herencia histórica y una manera de comprender aspectos de la política que, con variaciones y rasgos cambiante, continúa interrogando la democracia de nuestros días. 

Bibliografía

Aboy Carlés, G. (2010a). “Las dos caras de Jano: acerca de la compleja relación entre populismo e instituciones políticas”.  Pensamento Plural,  4-7, 21-40

Aboy Carlés, G. (2010b). “Populismo, regeneracionismo y democracia”.  POSTdata, N. 1, 11-30. 

Aboy Carlés, G. (2016). “Populismo y democracia liberal. Una tensa relación”.  IDENTIDADES, 2-6, 5-26. 

Aboy Carlés, G. (2024). Ese comodín llamado populismo. En H. Solís Gadea, M. Amezcua Yépiz y J. Casco (coords.)  Democracias en disputa. Diagnósticos, narrativas y resis-tencias en América Latina (pp. 141-201). CLACSO-CALAS. 

Acosta Olaya, C. (2022).  Un dique en aguas turbulentas: Identidades políticas, populismo y violencia en la Colombia de Jorge Eliécer Gaitán, 1928-1948. Universidad del Rosario. 

Amaral, S. (2018).  El movimiento nacional-popular. Gino Germani y el peronismo.  EDUN-TREF. 

64   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

Arditi, B. (2004). “El populismo como espectro de la democracia: una respuesta a Cano-van”.  Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 47 (191), 105-120. 

Arendt, H. (2006).   Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Alianza. 

Balibar, É. (1994). Subjection and Subjectivation. En J. Copjec (ed.)  Supposing the Subject (pp. 1-15). London: Verso. 

Barros, M. y Barros, S. (2023). “¿Qué hace el populismo con los derechos? La reconfigura-ción de derechos en el caso argentino”.  Studia Politicæ, 60, 221-247. 

Barros, S. (2016). “Espectralidad e Inestabilidad Institucional. Acerca de la Ruptura Populista”.  Estudios Sociales, N. 30, 145-162

Barros, S. (2018). “Polarización y pluralismo en la teoría de la hegemonía de Ernesto Laclau”.  Latinoamérica. Revista de Estudios Latinoamericanos, N. 67, 15-38

Barros, S. (2021). “El análisis de identificaciones políticas. El peronismo en la Convención Constituyente de Chubut de 1957”.  Revista SAAP, vol. 15, 421-447. 

Biglieri,  P.  y  Perelló,  G.  (2016).  “Laclau  with  Freud,  or  the  Path  Towards  Psychoanal-ysis  as  General  Ontology”.  Política  Común,  vol.  9,  DOI:  https://doi.org/10.3998/

pc.12322227.0009.002. 

Canetti, E. (1987).  Masa y poder. Alianza. 

Critchley, S. (2008). ¿Hay un déficit normativo en la teoría de la hegemonía? En S. Critchley  y  O.  Marchart  (comps.)   Laclau. Aproximaciones  críticas  a  su  obra  (pp.  145-155). Fondo de Cultura Económica. 

De Ípola, E. (2009). La última utopía. Reflexiones sobre la teoría del populismo de Ernesto Laclau. En C. Hilb (comp.)  El político y el científico. Ensayos en homenaje a Juan Carlos Portantiero (pp. 197-220). Siglo XXI. 

De  Ípola,  E.  y  Portantiero,  J.  (1981).  “Lo  nacional-popular  y  los  populismos  realmente existentes”.  Nueva Sociedad, N. 54, 7-18. 

Di Tella, T. (1965). “Populismo y reforma en América Latina”.  Desarrollo Económico, N. 

4, V. 16,  391-425. 

Freud, S. (1992). Lo ominoso.   Obras completas,   Tomo XVII. Amorrortu. 

Freud, S. (1997). Psicología de las masas y análisis del yo.  Obras Completas, Tomo XVIII. 

Amorrortu. 

Germani, G. (1968). La integración de las masas a la vida política y el totalitarismo.  Política y sociedad en una época de transición. Paidós. 

Gramsci, A. (1999).  Cuadernos de la cárcel. Era. 

Halperín  Donghi,  T.  (1985).  Tradición  política  española  e  ideología  revolucionaria  de mayo. Buenos Aires: Centro Editor de América Latina. 

Hegel, G. (2004).  Principios de la filosofía del derecho. Sudamericana. 

Hobsbawm, E. (2010).  La era del capital 1848-1875. Crítica. 

RICARDO LALEFF ILIEFF   65

Ingerflom, C. (2017).  El revolucionario profesional. La construcción política del pueblo. 

Prohistoria. 

Jünger, E. (2003). La Movilización Total.  Sobre el dolor seguido de La Movilización Total y Fuego y Movimiento. Tusquets Editores. 

Lacan, J. (1998).  Seminario XX: Aun. Paidós. 

Lacan, J. (2008).  Seminario IV: La relación de objeto. Paidós. 

Laclau, E. (2000).  Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo. Nueva Visión. 

Laclau,  E.  (2008). Atisbando  el  futuro.  En  S.  Critchley  y  O.  Marchart  (comps.)   Laclau. 

 Aproximaciones críticas a su obra (pp. 347-404). Fondo de Cultura Económica. 

Laclau, E. (2015).  La razón populista. Fondo de Cultura Económica. 

Laclau, E. y Mouffe, C. (2015).  Hegemonía y estrategia socialista. Fondo de Cultura Económica. 

Laleff Ilieff, R. (2020a). La reserva liberal en la teoría de la hegemonía de Ernesto Laclau. 

En M. Rossi y E. Mancinelli (comps.)  La política y lo político en el entrecruzamiento del posfundacionalismo y el psicoanálisis (pp. 143-163). IIGG-CLACSO. 

Laleff Ilieff, R. (2020b).  Lo político y la derrota. Un contrapunto entre Antonio Gramsci y Carl Schmitt. Guillermo Escolar Editor. 

Laleff Ilieff, R. (2022).   Poderes de la abyección. Política y ontología lacaniana I. Miño y Dávila. 

Laleff Ilieff, R. (2023). “Afectos y manipulación. De la experiencia peronista a la teoría del populismo”.  Res publica. V. 26, 209-221. 

Laleff  Ilieff,  R.  (2024).    El  secreto  de  Edipo.  Política  y  ontología  lacaniana  II.  Miño  y Dávila. 

Le Bon, G. (2012).  Psicología de las multitudes. Comares. 

Martínez Estrada, E. (2005).  ¿Qué es esto?  Colihue. 

Martínez Mazzola, R. (2009). El Partido Socialista y sus interpretaciones del Radicalismo argentino (1890-1930).  Tesis de doctorado. Universidad de Buenos Aires. 

Melo, J. (2013). “El jardinero feliz: sobre populismo, democracia y espectros”.  Las Torres de Lucca, N. 2, 21-45. 

Melo, J. (2023). “Palabras rotas: Sobre populismo, Lacan y Laclau”.  Estancias. Revista de Investigación en Derecho y Ciencias Sociales, año 3, n. 6, 15-38

Melo, J. y Aboy Carlés, G. (2014-2015). “La democracia radical y su tesoro perdido. Un itinerario intelectual de Ernesto Laclau”.  POSTData, 19-2, 395-427. 

Miller, J. (2010).  Extimidad. Paidós. 

Ortega y Gasset, J. (1984).  La rebelión de las masas. Hypamérica. 

66   STUDIA POLITICÆ   Nº 66

invierno 2025

Palti, E. (2018). “El tópico de ‘los orígenes ideológicos’ de las revoluciones de independen-cia como problema. Una relectura a partir de Tradición política española e ideología revolucionaria de  Mayo,  de Tulio  Halperín Donghi”.  História da Historiografia, N. 

27, 20-36. 

Pappas, T. (2019).  Populism and liberal democracy. Oxford University Press. 

Peruzzotti, E. (2017). “El populismo como ejercicio de poder gubernamental y la amenaza de hibridación de la democracia liberal”.  Revista SAAP,  11(2), 213-225

Ramos Mejía, J. (2012).  Las multitudes argentinas. Estudio de psicología colectiva. Fondo Nacional de las Artes. 

Retamozo, M. (2021). “Hegemonía, subjetividad y sujeto: Notas para un debate a partir del posmarxismo de Ernesto Laclau”.  Novos Olhares Sociais, V. 4, N. 1, 24-48. 

Rinesi, E. y Muraca, M. (2010). Populismo y república. Algunos apuntes sobre un debate actual. En E. Rinesi, G. Vommaro y M. Muraca (comps.)  Si éste no es el pueblo. Hegemonía, populismo y democracia en Argentina (pp. 59-74). UNGS. 

Rozenberg, A. (2024). “Tiernos y terribles, tronos y cadalsos: afectos e inestabilidad política en Las multitudes argentinas de José María Ramos Mejía”.  Studia Politicæ, N. 

63, 4–29. 

Schmitt, C. (2008).  Los fundamentos histórico-espirituales del parlamentarismo en su situación actual. Tecnos. 

Selci, D. (2018).  Teoría de la militancia: organización y poder popular. Cuarenta Ríos. 

Serra, P. (2019).  El populismo argentino. Prometeo. 

Souroujon, G. (2021). “Las definiciones mínimas de populismo. Problemas y potencialida-des”.  Pilquen, 24 (2), 1-12. 

Speziale, T. (2023). “Tiempo y política en Elias Canetti”.  Revista de Sociología, 36, 107-136. 

Tassin,  É.  (2012).  “De  la  subjetivación  política. Althusser/Rancière/Foucault/Arendt/De-leuze”.  Revista de Estudios Sociales, N. 43, 36-49. 

Zicman de Barros, T. (2020). “Desire and Collective Identities: Decomposing Ernesto Laclau’s notion of demand”.  Constellations, N. 28, 511–521. 

Žižek, S. (2000). Más allá del análisis del discurso. En E. Laclau,  Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo (pp. 257-267). Nueva Visión. 





Document Outline


	OLE_LINK1_Copia_1_Copia_1_Copia_1_Copia_




index-1_1.jpg





