
Democracia, libertad y 

secularización. El pragmatismo 

 

justicia de Axel Honneth y en la 1 teoría de la religión de Hans Joas de John Dewey en la teoría de la 

Democracy, Freedom, and 

Secularization: John Dewey’s 

Pragmatism in Axel Honneth’s 

Theory of Justice and Hans Joas’ 

 

Theory of Religion Germán Arroyo *

 

1 Este trabajo se realizó en el marco de una beca inicial FONCyT asociada al PICT 2020 Serie A, N. 1523, titulado “Praxis, experimentalismo, aprendizaje y democracia: hacia una  reevaluación de diversas raíces teóricas de la filosofía de la educación contemporánea” * Germán Arroyo. Correo electrónico: germanarroyo7@gmail.com | Código ORCID: https:// orcid.org/0009-0001-2810-9660

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.03

[image: ]

 

STUDIA POLITICÆ   Número 65 otoño 2025 pág. 46–74

Recibido: 02/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  

de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

GERMÁN ARROYO   47

Resumen

El objetivo de este trabajo es abordar la discusión entre dos usos contem-

poráneos de la filosofía de John Dewey: el de Honneth en su teoría hege-

liana de la justicia, y el de Joas en su respuesta a la “tesis del hechizo de la 

libertad” que defiende Honneth en su proyecto. En la primera y la segunda 

sección se introducen, respectivamente, los proyectos de ambos autores, se-

ñalando sus principales compromisos teóricos y la incidencia de la filosofía 

de Dewey en cada proyecto. En la cuarta sección, se analiza cada recepción 

a partir de la afinidad de las premisas de sus marcos teórico-metodológicos 

con el pragmatismo deweyano, por un lado, y los vínculos que cada autor 

establece entre Hegel y Dewey en el tratamiento específico de tres elemen-

tos del pensamiento de este último, por el otro. En el caso de Honneth, su 

interpretación se respalda en diversos exégetas del mundo anglosajón, que 

juzgan que el hegelianismo en Dewey hace factible su proyecto filosófico 

democrático. En el caso de Joas, su interpretación de Dewey, aunque acer-

tada en su concepción antropológica, resulta cuestionable por colocar a la 

filosofía de la religión de Dewey como un capítulo aparte de su filosofía 

(desgajado de su filosofía política y ética). Argumentamos que esta separa-

ción es consecuencia de la lectura antihegeliana que realiza Joas de Dewey, 

y que este enfoque no es consistente con el “depósito hegeliano” en su 

filosofía de la religión, lo cual puede representar distorsiones relevantes en 

términos exegéticos.

Palabras clave: pragmatismo - filosofía alemana - hegelianismo - ética - 

religión - democracia

Abstract

The aim of this paper is to address the discussion between two contem-

porary uses of John Dewey’s philosophy: that of Honneth in his Hegelian 

theory of justice, and that of Joas in his response to the “thesis of the spell of 

freedom” defended by Honneth in his project. The first and second sections 

introduce, respectively, the projects of the two authors, pointing out their 

main theoretical commitments and the incidence of Dewey’s philosophy on 

each project. In the fourth section, each reception is analyzed on the basis of 

the affinity of the premises of their theoretical-methodological frameworks 

with Deweyan pragmatism, on the one hand, and the links that each author 

establishes between Hegel and Dewey in the specific treatment of three 

elements of the latter’s thought, on the other. In the case of Honneth, his 

interpretation is supported by several scholars from the Anglo-Saxon world 

who judge that Hegelianism in Dewey makes his democratic philosophical 

project more intelligible. In the case of Joas, his interpretation of Dewey, 

while accurate in its anthropological conception, is questionable for pla-

cing Dewey’s philosophy of religion as a separate chapter of his philosophy 

(detached from his political and ethical philosophy). It is argued that this 

severance is a consequence of Joas’s anti-Hegelian reading of Dewey, and 48   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

that this approach is not consistent with the “Hegelian deposit” in the la-tter’s philosophy of religion, which may represent relevant distortions in exegetical terms.

Keywords: pragmatism - german philosophy - hegelianism - ethics - reli-gion - democracy

 

H Introducción

ans Joas y Axel Honneth forman parte, junto con Habermas (2019) y Apel (2016), del conjunto de pensadores1 que, desde de la segunda mitad del siglo XX y en lo que va del siglo XXI, han contribuido 

al diálogo productivo entre el pragmatismo y la filosofía alemana. A partir de mediados y fines de los noventa, tanto Honneth (1998a, 1998b, 2001, 2015b) como Joas (1992a, 1992b, 1997) comenzaron a prestar especial aten-ción a diversos núcleos temáticos de la filosofía de John Dewey2. Pese a que una herencia común suele traer más acuerdos que divergencias, el intento de incorporar en sus proyectos teórico-sistemáticos los aportes de Dewey ha desembocado, recientemente, en un punto conflictivo, no tanto por una con-frontación directa entre dos interpretaciones, sino más bien por la existencia de dos usos diversos en el marco de dichos proyectos. Durante el 2020, Hans Joas dio a conocer El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Nietzsche, cuya traducción al español fue publicada en 2024. Una de las motivaciones centrales de este texto es res-ponder críticamente a una de las premisas fundamentales del libro de Hon-neth (2014), El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democrática, a saber: que la libertad entendida como autonomía individual es el único valor orientador que ha prevalecido en la modernidad, “la piedra normati-va fundamental de todas las ideas de justicia” (p. 32). Tanto Honneth como Joas intentan en estos textos reactualizar diversos aspectos de la filosofía de Dewey como parte de la fundamentación y la construcción filosófica de sus proyectos, quedando este en medio de una compleja disputa teórica. 

 

1 También se puede incluir a Arnold Gehlen (1995) en el campo de la antropología filosófica y a Niklas Luhmann (1973) en el de la teoría social.

2 Habermas también hace referencias importantes a Dewey en varios de sus textos. Para este vínculo teórico véase Fonti y Viale (2023); Selk y Jorke (2020); y Aboulafia et. al., (Ed.), (2002) Habermas and Pragmatism.

GERMÁN ARROYO   49

Este artículo propone una aproximación general a esta disputa indirecta por la reactualización de la filosofía de Dewey. Desde luego, no estamos tratando aquí con dos intérpretes del pragmatismo sino con dos intelectuales con pro-yectos filosóficos propios. Sin embargo, la centralidad de Dewey para cada uno de ellos exige un análisis preciso de su recepción, y este análisis implica considerar aquello que toman de Dewey y aquello que descartan para juzgar su consistencia interpretativa. 

En la primera sección, “Libertad social y forma de vida democrática”, re-construimos la teoría de la justicia de Honneth, en el marco de la cual se rea-liza una interpretación explícitamente hegeliana de Dewey. En la segunda, “Contingencia y sacralidad”, exponemos, por un lado, la respuesta crítica de Joas a la teoría de la justicia de Honneth y, por el otro, su propia interpre-tación de Dewey, a quien ubica en una tradición alternativa a Hegel. En la tercera sección, “El depósito hegeliano en disputa”, analizamos comparati-vamente ambas recepciones y señalamos aciertos y desventajas de cada una de ellas respecto de: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-me-todológicos de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) el tratamiento específico de tres elementos de dicha filosofía: la concepción intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artifi-ciales a la comunicación; y la idea de democracia. A partir de este análisis, concluimos que el reconocimiento del “depósito hegeliano” en la obra de Dewey por parte de Honneth le permite realizar una recuperación exegética-mente más consistente que el proyecto antihegeliano de Joas. 

 

1. Libertad social y forma de vida democrática

El derecho de la libertad es el intento de desarrollar una teoría de la justi-cia basada en el análisis de la sociedad a partir del proyecto llevado a cabo por Hegel (2021) en las Grundlinien der Philosophie des Rechts (Honneth, 2014). Con el fin de reactualizar este proyecto, Honneth delinea varias pre-misas, la primera de las cuales reza del siguiente modo: 

La reproducción de las sociedades hasta el día de hoy está ligada a la con-

dición de una orientación común hacia ideales y valores portantes; tales 

normas éticas establecen no sólo desde arriba, como ‘ultimate values’ (Par-

sons), las medidas o los desarrollos sociales que pueden considerarse con-

cebibles sino también desde abajo ..., qué debe servir de guía a la vida del 

individuo [cursivas añadidas] dentro de la sociedad. (2014, p. 16) 

50   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

La mención a Talcott Parsons (1974) es fundamental para el marco meto-dológico de Honneth (2014), ya que su modelo de la acción social resulta “especialmente apropiado para la actualización de las intenciones hegelia-nas, [por] el hecho de que vincula todos los órdenes sociales sin excepción al requisito de una legitimación por valores éticos, por ideales dignos de per-seguir” (p. 17). Estos valores éticos normativamente vinculantes son los que permiten juzgar la legitimidad de las prácticas y las instituciones de una de-terminada sociedad. El análisis de esta, entonces, debe basarse para Honneth (2014) en un método inmanente similar al del propio Hegel, al que bautiza “reconstrucción normativa”, un “procedimiento” en el que “las instituciones y prácticas dadas se analizan y se presentan sobre la base de su desempeño normativo en el orden de importancia que tienen para la encarnación y la realización social de los valores legitimados por la sociedad” (p. 19). De este procedimiento surge un cuadro de “prácticas e instituciones cuya cons-titución normativa sirve a la realización de valores socialmente institucio-nalizados” (p. 19); es decir, lo que conforma el andamiaje institucional que en Hegel adopta el nombre de eticidad (Sittlichkeit). En el caso de Honneth, esas prácticas e instituciones seleccionadas de la totalidad del orden social son clasificadas en tres esferas de acción diferenciadas funcionalmente: las relaciones personales, la economía de mercado y la esfera pública democrá-tica. El valor o ideal ético que, en el proyecto de Honneth, debe informar dicha clasificación a partir de la modernidad es “la libertad entendida como autonomía del individuo [cursivas añadidas]” (p. 29). Para Honneth (2011), “como por atracción mágica, todos los ideales éticos de la Modernidad han caído bajo el hechizo (Bannkreis) de la idea única de libertad [cursivas aña-didas], profundizándola a veces, dándole nuevos acentos, pero sin contrapo-nerle ya una alternativa independiente”3 (p. 36). Esto es lo que, en su texto, Joas llamará “la tesis del hechizo”, a la cual opondrá fuertes objeciones tanto filosóficas como empíricas.

La razón fundamental por la que, según Honneth, la libertad se impuso como valor predominante en la modernidad se debe a su capacidad para “establecer un enlace sistemático entre el yo individual y el orden social [cursivas aña-didas].... Sus ideas de lo que es el bien para el individuo contienen al mismo tiempo instrucciones para el establecimiento de un orden social legítimo” 

 

3 Para esta cita traducimos directamente la edición original en alemán del libro de Honneth, y no su traducción al español de 2014, pues en esta no figura el término Bannkreis [hechi-zo], que es fundamental para comprender la respuesta de Joas (2020) en su propio texto: Im Bannkreis der Freiheit.

GERMÁN ARROYO   51

(2014, p. 30). Ahora bien, Honneth señala que a lo largo de la historia se ha comprendido la libertad de maneras diversas. Basándose en la clasifica-ción de Isaiah Berlin (1969), pero modificándola sustancialmente, Honne-th distingue tres modelos de libertad: la libertad negativa (Hobbes, Sartre, Nozick); la libertad reflexiva (Rousseau, Herder, Kant, Habermas, Apel), y el tercer modelo introducido por él mismo, pero desarrollado también a partir de Hegel: la libertad social. Para Honneth, Hegel es el primero en elaborar un modelo de libertad que incluye ya en su definición los arreglos institucio-nales que posibilitan su ejercicio. Los componentes principales de la libertad social son: 1) la idea de reconocimiento mutuo4, basada en una concepción intersubjetiva del ser humano, es decir: “la experiencia recíproca de verse confirmado en los deseos y metas de la contraparte en cuanto la existencia de estos representa una condición de la realización de los propios deseos y las propias metas” (Honneth, 2014, p. 69); y 2) la existencia de un marco insti-tucional que garantice este reconocimiento mutuo: “conjuntos de prácticas de comportamiento normadas que permiten que las metas individuales se ensamblen ‘objetivamente’” (p. 70). 

Según Honneth (2014), esta concepción hegeliana de la libertad es compati-ble, como ningún otro modelo, con las intuiciones pre-teóricas de cualquier individuo en el marco de la vida en sociedad: “La experiencia de un juego no coercitivo [cursivas añadidas] entre la persona y su entorno intersubjetivo [cursivas añadidas] representa para los seres que dependen de interacciones con sus pares el patrón de toda libertad individual” (p. 87). Aquí, Honne-th identifica un paralelismo entre esta idea social de libertad y la de John Dewey5, “quien[,] en último término[,] equipara la libertad con la coopera-ción no coercitiva [cursivas añadidas]” (p. 87)6. Cuando Honneth aplique, en 

 

4 Para profundizar en la idea de reconocimiento en Honneth, la referencia principal es su clásico La lucha por el reconocimiento: por una gramática moral de los conflictos sociales (2021).

5 Las referencias a los textos de Dewey se hacen a partir de la edición crítica de sus obras, publicada por Southern Illinois University en 37 tomos divididos de este modo: 5 volú-menes de sus Early Works (EW), 15 de sus Middle Works (MW) y 17 de sus Later Works (LW). Las referencias se harán, de acuerdo con la convención ya establecida en la literatura secundaria sobre la obra de Dewey, de la siguiente manera: se indicará primero a qué grupo, de los tres señalados, corresponde el texto citado; a continuación, se señalará el volumen citado del grupo seleccionado, y, por último, la página o páginas correspondientes a la cita. 6 La cita que Honneth toma de Dewey en este contexto pertenece a The Public and Its Problems: “La libertad es esa emancipación y cumplimiento estables de las potencialidades personales, que sólo tienen lugar en la asociación rica y múltiple con los demás: la capaci-52   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

la última parte de El derecho de la libertad, el método de la reconstrucción normativa a la esfera pública tal como se desarrolló en el siglo XX, la idea de Dewey de libertad social como cooperación ocupará un lugar central. Si bien Dewey no es el único intelectual al que Honneth recurre para esta tarea de reconstrucción, su figura es clave para el paso de la eticidad concebida en términos hegelianos, demasiado “centralista y sustantiva” y, por lo tanto, “despreocupada de los recaudos institucionales respecto de las relaciones horizontales [cursivas añadidas] entre los ciudadanos” (2014, p. 339), a la eticidad democrática, donde la esfera pública de formación democrática de la voluntad ocupa un rol central, separado del Estado. Esta diferencia, sin embargo, se matiza en La idea del socialismo, donde Hon-neth (2017) acerca aún más a Hegel y Dewey como dos filósofos claves para abrir la propuesta “reconstructivo-normativa” de El derecho de la libertad a futuro, es decir, “abrirla ... a un orden social constituido de manera totalmente distinta en lo institucional”7 (p. 13). Esto lo lleva a cabo conservando la li-bertad social como ideal normativo regulador de la reproducción social, pero destacando la centralidad de la idea de democracia, que retoma de Dewey, en las diversas esferas de acción que reconstruyó en el libro anterior. En este contexto, pueden identificarse dos usos interrelacionados que hace Honneth de Hegel y de Dewey para su proyecto meta-político de reforma institucional: 1) la especificación de la idea básica de cooperación no coercitiva, que carac-teriza a la libertad social, en términos de ausencia de barreras a la comunica-ción; 2) la complementación de la metáfora hegeliana del organismo y la idea deweyana de democracia como forma de vida para explicar el modo en que idealmente deberían relacionarse las esferas de acción social. 

 

dad de ser un sujeto individualizado que, en asociación, realiza una contribución propia y tiene un modo propio de aprovechar sus frutos” (LW, 2, p. 329). 7 Una de las críticas a El derecho de la libertad que más preocuparon a Honneth y que sus-citaron, en gran medida, la escritura de La idea del socialismo, se dirigió a los riesgos de estancamiento normativo e institucional que implicaba el método inmanente de su recons-trucción normativa (véase, especialmente, Schaub, 2015). En Rejoinder, Honneth (2015a) admite que es posible dotar de mayor flexibilidad a su “reformismo” en el plano de las ins-tituciones, incluso hasta el punto de la “revolución institucional”, es decir: “la posibilidad de que la norma subyacente de una esfera de acción sólo puede ser realizada de una manera más apropiada y comprehensiva a través de un cambio fundamental en la institución que previamente había servido para su realización” (p. 208). Sin embargo, rechaza que sea po-sible una revolución que sustituya la idea de libertad como núcleo normativo último de los órdenes sociales modernos, a menos que se ofrezca “un ejemplo plausible de la manera en que una ‘revolución normativa’ podría tener lugar sin deberse a una nueva interpretación innovadora del principio de libertad individual (en sus diversas formas)” (pp. 210-211).

GERMÁN ARROYO   53

El primer uso surge en el marco de la modificación que propone Honneth (2017) de un pilar fundamental del socialismo clásico desde Saint-Simon hasta Marx: la idea de un progreso histórico necesario desde el capitalis-mo hasta el socialismo. Aquí, Honneth recurre a la crítica de Dewey a esta idea de progreso y a su propuesta experimentalista para resolver problemas y alcanzar mejoras sociales8. El experimentalismo de Dewey implica para Honneth, entre otras cosas, hallar en cada etapa del desarrollo histórico de una sociedad los potenciales para dicha resolución: 

Según Dewey, para la solución inteligente de problemas, debe concebirse 

la idea de la eliminación de barreras que obstaculizan la comunicación 

[cursivas añadidas] sin restricciones de los miembros de una sociedad 

como guía normativa [cursivas añadidas] en la búsqueda experimental de 

lo que debe constituir en cada caso la respuesta más amplia a una situación 

considerada socialmente problemática. (2017, p. 123)

La pauta para juzgar una mejora social, dice Honneth, “tiene un carácter más bien metódico: los experimentos histórico-sociales conducen a soluciones mejores, más estables ... cuanto más integrados en la solución de los pro-blemas estén los implicados en ellos” (p. 126). Honneth identifica aquí una estrecha convergencia con la idea hegeliana de la ausencia de restricciones externas de los sujetos participantes en las modificaciones institucionales, pues “también para Hegel existen ‘mejoras’ en la esfera de lo social a partir de pasos de superación de barreras que obstaculizan la comunicación sin presiones entre los miembros” (p. 127). De este modo, concluye Honneth:

Con la idea defendida por Dewey y Hegel de que sólo puede funcionar 

el punto de vista superior de la liberación de las barreras a la comunica-

ción [cursivas añadidas] y de las dependencias inhibidoras de la interacción 

como patrón de las medidas sociales, se nos brinda un instrumento teórico 

que permite comprender la idea de libertad social al mismo tiempo como 

un fundamento histórico y como pauta de un socialismo que se entiende a 

sí mismo como experimental. (2017, pp. 127-128)

El segundo uso interrelacionado de Hegel y Dewey por parte de Honneth tiene que ver con el modelo de organización social bajo el cual la idea re-

 

8 Para un análisis del experimentalismo de Dewey en el campo de la filosofía política y social, véase Forstenzer (2019) y Pappas (2012). Para un análisis del vínculo entre experi-mentalismo, democracia y educación, véase Saharrea et al., (2022).

54   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

novada de libertad social puede efectivamente llevarse a cabo. Para Honne-th es imposible que la libertad social pueda hacerse realidad si se limita al ámbito económico, como lo hizo siempre en el socialismo9. Las personas deben poder experimentar que sus “aportes se complementan y se ensam-blan sin imposiciones” (2017, p. 177) también en el marco de sus relaciones personales y en la esfera pública democrática. Con el fin de subsanar este error originario del socialismo, Honneth se propone elaborar un modelo de sociedad donde las tres esferas de acción independientes se vinculen entre sí de manera armónica para hacer posible el ejercicio de la libertad social en cada una de ellas de manera igualitaria. Aquí, Honneth vuelve a Hegel para adaptar normativamente la metáfora del organismo10 a este propósito de ar-monización entre esferas, dando como resultado que 

las tres esferas de la libertad deberían relacionarse en el futuro de modo tal que cada una siga, en la medida de lo posible, sus propias normas, pero que juntas, en una cooperación sin imposiciones, logren la reproducción constante de la unidad superadora: la sociedad entera. (p. 184)

Este modo de concebir la relación entre esferas, que reproduce idealmente el modo en que los individuos se deben relacionar entre sí dentro de cada una de ellas (si rige la idea de libertad social), Honneth afirma que solo puede darse en el marco de la “democracia como forma de vida” tal como la concibió Dewey11. Hay varias definiciones de esta idea en la extensa obra de Dewey, pero hay una que captura las condiciones que deben existir para el ejercicio de la libertad social12:

9 Esta crítica es formulada con claridad del siguiente modo: “Sin capacidad para ver el valor emancipador de los derechos humanos y de los ciudadanos, surgidos con la Revolución francesa, veían allí sólo el permiso para la creación de riqueza privada y pensaban, por lo tanto, que podían prescindir totalmente de ellos en una futura sociedad socialista. Desde entonces, el socialismo sufre la incapacidad de encontrar por sí mismo, con la ayuda de sus propios medios conceptuales, un acceso productivo a la idea de democracia política” (Honneth, 2017, pp. 154-155).

10 Es decir, la metáfora según la cual “las esferas sociales se comportan como los órganos de un cuerpo prestando servicios, según normas independientes, que luego en conjunto contri-buyen al objetivo superior de la reproducción de la sociedad” (Honneth, 2017, p. 181). Para la metáfora del organismo véase Böckenforde (2004).

11 Para este concepto véase, además, Democracy and Education (1916, MW, 9) y Creative Democracy-The Task Before Us (1939, LW, 14). 

12 Recordemos que para este la libertad social implica el reconocimiento intersubjetivo de los objetivos individuales de diversos sujetos en el marco de prácticas normadas socialmente.

GERMÁN ARROYO   55

[La democracia] es una forma de vida, social e individual [cursivas añadi-

das]. La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expre-

sada ... como la necesidad de la participación de cada ser humano maduro 

en la formación de los valores que regulan la vida conjunta [cursivas aña-

didas] de los hombres: lo cual es necesario desde el punto de vista tanto del 

bienestar social general como del desarrollo de los seres humanos en tanto 

individuos [cursivas añadidas]. (LW, 11, pp. 217-218)

Honneth concluye, a partir de la metáfora hegeliana del organismo y de esta idea de Dewey, pero yendo un poco más allá de ellas13, que la democracia como forma de vida es la única que puede hacer justicia a la independencia funcional de cada esfera sin perder de vista el horizonte de una armonización institucional general. En otras palabras y resumiendo lo dicho anteriormente, dice Honneth:

‘Democracia’ significa aquí no sólo poder participar, en igualdad de de-

rechos y sin imposiciones, de los procedimientos de la construcción de 

voluntad política14; entendida como una forma de vida [cursivas añadidas], 

significa más bien poder tener la experiencia de una participación iguali-

taria en cada estación central [cursivas añadidas] de la intermediación de 

individuo y sociedad [cursivas añadidas], en la que se refleja la estructura 

general de la participación democrática, respectivamente, en la especializa-

ción funcional de una sola esfera. (2017, p. 184).

A partir de esta definición, Honneth continúa con una serie de especificacio-nes respecto de cómo debe dirigirse el cambio social, orientando su argu-mentación hacia la primacía de la esfera pública democrática (idea que tam-bién retoma de Dewey) como centro activo de discusión y cooperación para la solución conjunta de problemas. Sin embargo, contamos ya con un cuadro lo suficientemente amplio del modo en que Honneth recupera a Dewey para 

 

13 Sobre todo para ampliarla “agregándole el pensamiento sistemático de la diferenciación funcional para determinar las esferas de acción que, en su conjunto, pueden constituir por su estructura democrático-asociativa toda una forma de vida” (Honneth, 2017, p. 185). 14 Este es un aspecto particularmente importante de la idea de democracia de Dewey, quien enfatiza a lo largo de toda su obra, desde The Ethics of Democracy (1888, EW, 3), pasando por The Public and Its Problems (1927, LW, 2) y Ethics (1934, LW, 7), hasta el referido Creative Democracy… (1939, LW, 14), que cuando habla de democracia no se refiere me-ramente a la forma de gobierno, a la regla de la mayoría, o a la constitución de partidos políticos, sino al ethos que sustenta todas estas prácticas.

56   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

desarrollar su propia teoría de la justicia y la aplicación de esta a un proyecto de eticidad democrática por medio del intento de actualización de la filosofía del derecho de Hegel.

 

2. Contingencia y sacralidad

Si bien la crítica a la teoría de la justicia de Honneth no es el tema principal de El hechizo de la libertad, es el puntapié inicial para desarrollar una histo-ria intelectual alternativa a la “tesis del hechizo” bajo cuya influencia, según Joas, ha caído la teoría de la religión a partir de siglo XVIII. Joas (2024) comienza en la introducción con una crítica al monismo valorativo que im-plica la “tesis del hechizo” defendida por Honneth. Aquí, Joas se refiere a la polisemia de esta tesis y a las contradicciones que implica para Honneth la defensa del primado de la libertad15. Sin embargo, la crítica más severa se di-rige al núcleo metodológico asociado a esta tesis de la teoría de la justicia del “hegeliano Honneth”, esto es, a su perspectiva teleológica, según la cual “la marcha triunfal del ideal de libertad en la ‘modernidad occidental’ no debe pensarse como un producto meramente contingente y en principio reversible del desarrollo histórico, sino como un proceso con pretensión de validez nor-mativa universal” (p. 19). 

La crítica de Joas (2024) a la teleología defendida por Honneth es el paso necesario para la valoración negativa de la piedra angular del proyecto hon-nethiano: la filosofía de Hegel. Para Joas la teoría de la religión, que ya había caído bajo el “hechizo de la libertad”, se vio extraordinariamente perjudicada al recurrir a la narrativa teleológica hegeliana de la continuidad, según la cual el cristianismo dio lugar, como una fase superior en el desarrollo del Espíritu, a la libertad política encarnada en el Estado. La tesis de Joas es que “la síntesis de Hegel [entre historia de la religión e historia de la libertad] ha demostrado ser ... un camino sin salida para la teoría de la religión” (p. 21). Joas quiere contar otra historia, no teleológica, donde la libertad pierde el carácter de logro normativo irreversible, y donde la religión deja de estar atada a las modalidades en las que históricamente, sobre todo a raíz de la síntesis hegeliana, se la ha relacionado con la libertad. La división de su libro en cuatro partes se basa, de hecho, en cuatro críticas a esta síntesis de Hegel, 

 

15 Joas se remite al trabajo de Halbig (2018), quien analiza en profundidad los problemas teóricos que acarrea la “tesis del hechizo” como tal, pero también respecto de otros presu-puestos del proyecto de Honneth.

GERMÁN ARROYO   57

siendo la segunda la que nos interesa aquí, pues es en ella donde se ubica el capítulo sobre Dewey. El objetivo de esta parte, titulada “Secularización e historia moderna de la libertad”, es oponer a la narrativa hegeliana de la continuidad, la posición de cuatro representantes de otra “tradición”, más “interrogativa”, que no establece lazos necesarios entre religión y libertad sino que se cuestiona sobre los efectos políticos de la secularización “a partir de una comprensión pormenorizada de la religión” (p. 164). Dewey perte-nece, para Joas, al grupo de esos “‘amigos en la historia’ ... cuyos escritos conservan una perdurable fuerza inspiradora y ofrecen importantes puntos de apoyo para una alternativa a Hegel” (p. 9). 

Joas toma el libro A Common Faith (1934, LW, 9) como representativo de la teoría de la religión madura de Dewey. En su análisis separa dos aspectos: por un lado, el relacionado con la “ampliación de su teoría de la acción y de la experiencia” (Joas, 2024, p. 173) al ámbito religioso; por el otro, el intento de “sacralización de la democracia” como respuesta a los debates vernáculos sobre religión en la década de 1930. El primero es para Joas el aporte más relevante de Dewey, y es desde allí de donde parte. Joas comienza señalando que la distinción trazada por Dewey en A Common Faith entre lo religioso y la religión16 se corresponde con la metodología empleada en Art as Experience (1934, LW, 10), según la cual debe partirse de la cualidad estética de la experiencia en lugar de experiencias estéticas particulares que tienen lugar en ámbitos definidos y separados como el mu-seo. Dewey se esfuerza, para Joas, por excluir de su estudio sobre la religión toda teología que pueda esconderse en la identificación de experiencias reli-giosas separadas: “El dualismo entre lo natural y lo sobrenatural [cursivas añadidas], contra el que Dewey había dado batalla durante toda su carrera, alcanzaría así una influencia renovada sobre la base de una teoría que parte de la experiencia [cursivas añadidas]” (Joas, 2024, p. 174). En conexión con esto, Joas analiza especialmente la interpretación deweyea-na de las llamadas “experiencias religiosas”, según la cual estas no prueban la existencia de un ser sobrenatural sino más bien revelan “la existencia de un complejo de condiciones que han operado para realizar un ajuste en la vida, una orientación [cursivas añadidas], que trae consigo una sensación de seguridad y paz [cursivas añadidas]” (LW, 9, p. 10). En este punto, Joas re-cupera la distinción de tres sentidos de adaptación definidos por Dewey para explicar el tipo de reorientación vital que proporciona la cualidad religiosa de 

16 Véase A Common Faith (1934, LW, XX, pp. 3-20).

58   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

la experiencia. Como se desprende de la cita, Dewey habla de ajuste (adjust-ment), un tipo de adaptación que incluye pero va más allá de los otros dos: la accomodation (adaptación pasiva al entorno) y la adaptation (modificación activa del entorno). El ajuste incluye una dimensión pasiva y una activa, pero, a diferencia de las otras dos, es una modificación integral de la persona, no de un aspecto de ella ni del entorno para satisfacer un deseo o necesidad particular. Joas (2024) insiste, en este punto, en que para Dewey “las reorien-taciones fundamentales no pueden atribuirse a que las personas se abren en las experiencias religiosas a influencias sobrenaturales; más bien caracteriza simplemente como religiosa toda reorientación de este tipo” (p. 178). Joas aclara que esta peculiar explicación de lo religioso “proviene del inten-to de identificar de hecho en la dimensión potencialmente religiosa de toda experiencia un fenómeno que se diferencie de la fragmentación de la expe-riencia cotidiana” (p. 179), más allá de lo que la estética pueda proporcionar circunstancialmente. Lo particular de la dimensión religiosa de la experien-cia es la “referencia imaginaria a un yo total” (2024, p. 179) que permite al individuo resistir las vicisitudes de la vida sin caer en una fragmentación paralizante. Ahora bien, el yo idealmente total, aclara Joas, no es para Dewey el de un individuo aislado, sino que depende de sus relaciones con el mundo y con otros yoes. El universo, entendido como la “totalidad [imaginaria] de las condiciones con las que el individuo se sabe vinculado” (p. 183), propor-ciona al ideal del yo total el soporte para su realización, es aquello “más allá de nuestro yo que sostiene y apoya nuestros esfuerzos” (p. 184). Asimismo, el yo individual se constituye en el marco de experiencias intersubjetivas que potencialmente podrían ser religiosas. Esta es, justamente, la respuesta que encuentra Joas a la exigua y dispersa cantidad de ejemplos y metáforas de experiencias religiosas en la obra de Dewey. 

Joas se remite aquí al tratamiento de la comunicación en Experience and Na-ture (1925, LW, 1), donde “Dewey carga de significación religiosa la teoría antropológica de los aspectos específicos de la comunicación humana, tal como había sido desarrollada por su amigo George Herbert Mead” (2024, p. 186). Dewey califica de “milagrosa” la experiencia compartida surgida de la comunicación, y su capacidad de generar participación17 y adhesión a valores. La comunicación entendida de este modo implica una concepción 

17 Como señala Dewey en Democracy and Education, “existe algo más que un lazo verbal entre las palabras común, comunidad, y comunicación [cursivas añadidas]. Los hombres viven en una comunidad en virtud de las cosas que tienen en común; y la comunicación es la forma en que llegan a poseer cosas en común” (MW, 9, p. 7).

GERMÁN ARROYO   59

descentrada del ser humano, de un yo que se abre a partir de “la disposición radical de dejarse conmover por la persona del otro y, así, autorrealizarse con otros, incluso a través de otros: como intersubjetividad conmovedora [cursivas añadidas] (erschütternde)” (p. 187). A partir de esto, Joas realiza la transición a la concepción de la democracia de Dewey, pues la experiencia compartida de la comunicación y la intersubjetividad conmovedora son la condición básica de las comunidades morales democráticas. Así, “la ausen-cia de barreras en la comunicación [cursivas añadidas] cotidiana y su insti-tucionalización en forma de procedimientos e instituciones de la democracia se convierten para él en el más alto ideal”, o en otras palabras, “la democracia se vuelve la religión secular de Dewey” (p. 190). Aquí es donde Joas (2024) comienza su crítica más severa al planteo de Dewey, exponiendo los elementos que conforman su intento de sacralización de la democracia. Este intento, sostiene Joas, se basa en el rechazo por parte de Dewey de dos aspectos de las religiones tradicionales: 1) los presupuestos sobrenaturales que las sostienen, ya que “…en la creencia en lo sobrenatural Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como separación de lo ideal y lo real [cursivas añadidas]” (p. 193); y 2) la inten-ción de monopolizar la experiencia religiosa, con la consecuencia de que las iglesias “terminan además compitiendo entre sí y erigiendo así barreras artificiales [cursivas añadidas] dentro de una sociedad” (p. 194). Joas destaca ciertos problemas teóricos y empíricos en el planteo de Dewey, entre los que se destaca una definición de Dios totalmente incompatible con las creencias comunes de las personas. Según la definición de Dios en A Common Faith, este no sería un nombre para un ser trascendente a lo huma-no, sino la “relación activa entre lo ideal y lo real” (1934, LW, 9, p. 34). Para Joas (2024) “parece osada la visión según la cual la decisión de un filósofo de usar o de aceptar el término Dios como abstracción intelectual podría mover a alguien a hacer algo o tener efectos transformadores en su personalidad” (p. 195). En un libro anterior, The Genesis of Values (2000), el término para esta visión es aún más sardónico, ya que la califica de “risible” (p. 122). Sin embargo, lo central para Joas es el desacople que pretende Dewey en A Common Faith entre las religiones y sus instituciones, por un lado, y lo religioso como cualidad atribuible a cualquier experiencia en el marco de la democracia, por el otro. Joas (2024) señala que Dewey no ofrece ninguna respuesta a la pregunta empírica por el modo específico en que deben darse los lazos democráticos: “…su respuesta a esta pregunta por el enraizamiento efectivo de la democracia en individuos y sociedades permaneció débil y 60   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                         LIN HUA   60 otoño 2025

abstracta” (p. 195). Lo que es más, “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su ‘fe común en la humanidad’ en un vacío univer-salismo de lo democrático, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (p. 197).

Esta crítica genera una tensión en la recuperación de Dewey por parte de Joas (2024) para narrar una historia alternativa a la síntesis hegeliana entre religión y libertad política. Por un lado, valora su teoría del surgimiento de los valores a partir de la experiencia intersubjetiva de la comunicación sin barreras, y por el otro, propone ir “más allá de él, sin caer en sus paradojas ni acabar en su visión de la desinstitucionalización de la religión como contri-bución al aseguramiento de la democracia” (p. 198). En la siguiente sección se brindarán más detalles sobre esta crítica a la “sacralidad de la democracia” de Dewey.

 

3. El depósito hegeliano en disputa

Tanto Honneth como Joas revelan en sus usos de Dewey un conocimiento pormenorizado de su obra, pues no solo se remiten a los textos de madurez más conocidos sino también a obras tempranas del filósofo estadounidense. Si bien no se trata de dos intérpretes del pragmatismo, son filósofos que se han tomado en serio el estudio de la obra de Dewey para la incorporación de elementos claves a sus propios proyectos. A continuación, señalaremos los posibles aciertos y desaciertos de cada uso de la obra de Dewey teniendo en cuenta: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-metodológicos de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) el tratamiento específico de tres elementos de dicha filosofía con los que ambos trabajan: la concepción intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artificiales a la comunicación; y la idea de democracia. Partiremos de este segundo punto en el uso de Honneth.

Si bien Honneth traza vínculos directos entre Dewey y Hegel, su lectura se sustenta en estudios realizados por intérpretes que, desde principios del siglo XXI, se han tomado el trabajo de descifrar la afirmación autobiográ-fica de Dewey en Absolutism to Experimentalism (1930) acerca de que “el contacto con Hegel ha dejado un depósito permanente en [su] pensamiento” (LW, 5, p. 154). Entre los intérpretes más importantes cabe mencionar a John 

GERMÁN ARROYO   61

Shook (2000), James Good (2006) y Thomas Dalton (2002)18. Respecto de la intersubjetividad y la constitución social del yo, hay bastante acuerdo en esta vertiente de la literatura secundaria respecto de la influencia de Hegel en la filosofía de Dewey (Johnston, 2010; Garrison, 2006; Rockmore, 2005; Savage, 2002). Como señala Garrison (2006), Dewey “compartía la crítica de Hegel al individuo atomista, a-social, históricamente descontextualizado, innatamente libre, racional y liberal” (p. 2), y abogaba por una compren-sión del individuo según la cual “el hombre es verdaderamente un ser social, constituido por sus relaciones con otros” (EW, 3, p. 308). Ahora bien, para que el individuo se constituya y autorrealice en sus rela-ciones con otros, es necesario que dichas relaciones encuentren la menor cantidad de obstáculos posibles. La ausencia de barreras a la comunicación es uno de los requisitos concretos de dicha condición de no interferencia. El objetivo de este requisito es que toda persona pueda participar en la discu-sión pública sin verse excluida por barreras artificiales a la comunicación con otros miembros de la comunidad. Honneth encuentra una similitud entre Dewey y Hegel respecto de ese aspecto de la vida en comunidad, lo cual es plausible si se presta atención: 1) por un lado, a la importancia del principio de la ausencia de barreras o divisiones artificiales entre el individuo y su en-torno natural y social, que en general atraviesa diversos campos de estudio en la obra de Dewey, ya sea el del arte (LW, 10, p. 110), el de la educación (MW, 9, p. 105), el del conocimiento (LW, 4, p. 20), el de la religión (LW, 9, pp. 55-56) o la forma de vida democrática como tal (LW, 14, pp. 227-228); 2) por el otro, a la importancia que Dewey otorga a la filosofía de Hegel respecto de este principio: “El tratamiento de Hegel de la cultura humana, de las institu-ciones y de las artes, implicó la ... disolución de muros divisorios rígidos, y tuvo una atracción especial para mí” (LW, 5, p. 153). Incluso luego de haber abandonado su “confianza en la dialéctica”, Dewey asegura que “el énfasis de Hegel en la continuidad ... persistió sobre bases empíricas” (Dewey, 1939, p. 18). Una manifestación concreta de esta afinidad se halla en el análisis de Särkelä (2013), quien vincula la filosofía social del reconocimiento público de las Lectures in China de Dewey (1973) con la idea de Versöhnung [recon-ciliación] en la Phänomenologie des Geistes (1807/2023). 

 

18 Cabe señalar, sin embargo, que Richard Bernstein (1971) fue el primer gran filósofo e intérprete que puso en cuestión el “mito” de que el “‘período’ hegeliano de Dewey repre-senta una etapa temprana de su desarrollo intelectual que eventualmente superó y descartó”. Para Bernstein, por el contrario, “si volvemos al estudio de Dewey, veremos cuán falso es este mito y cuán persistente fueron los temas hegelianos en su filosofía ‘madura’” (p. 168). 62   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

Ahora bien, Honneth también encuentra similitudes entre Hegel y Dewey respecto de la organización social que surge, pero a la vez requiere, de la au-sencia de barreras para la comunicación y la realización intersubjetiva de los individuos. Sin embargo, no está tan claro en qué medida la idea de demo-cracia de Dewey como principio de organización social es compatible con la filosofía del derecho de Hegel. Shook y Good tienen opiniones encontradas a este respecto. Shook (2010) entiende que “para Dewey, la filosofía del espíri-tu de Hegel conduce directamente a la hermandad democrática de una huma-nidad común, lo que se convierte en la piedra angular de la propia política de Dewey” (p. ix); mientras que para Good (2010) “uno podría razonablemente especular que Dewey creía que la democracia debería ser la conclusión de la dialéctica del Estado de Hegel, pero no hay evidencia suficiente en la confe-rencia19 para asegurarlo” (p. 87-88). Nosotros consideramos que, si bien “la monarquía constitucional [es] un sistema de gobierno desagradable para un demócrata como Dewey” (p. 87), es posible trazar una posible vinculación entre la democracia entendida como ideal ético y social y la idea de eticidad que sostiene la filosofía del derecho de Hegel, dando así plausibilidad a la pretensión de Honneth de acercar a ambos filósofos para construir un modelo de eticidad democrática. 

Un texto comúnmente citado de Dewey para comprender su idea de demo-cracia es el temprano The Ethics of Democracy (1888), donde afirma que “la democracia ... es una concepción social y por lo tanto ética, y sobre su significación ética se basa su significación como gobierno” (EW, 1, p. 240). La concepción social y ética de la democracia de Dewey se basa, a su vez, en el principio básico de su Ethics (1932): “que cada individuo pueda tener la oportunidad de liberación, expresión, realización de sus capacidades distin-tivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7, p. 350). Este principio de la democracia como ideal ético contiene casi los mismos términos que el postulado ético de Outlines for a Critical Theory of Ethics, de 1891: 

En la realización de la individualidad [cursivas añadidas] se encuentra tam-bién la necesaria realización de alguna comunidad [cursivas añadidas] de personas de la cual el individuo es miembro; y, a la inversa, el agente que debidamente satisface a la comunidad en la que participa, por esa misma conducta se satisface a sí mismo. (EW, 3, p. 322)

 

19 Se refiere a la conferencia Hegel’s Philosophy of Spirit de Dewey que citamos más abajo (Dewey 1897, citado en Shook, 2010).

GERMÁN ARROYO   63

El contexto en el cual debe darse esta articulación entre individuo y comu-nidad es el mundo ético, el conjunto de instituciones a las cuales el indivi-duo debe ajustar su actividad para estar vinculado moralmente con los otros miembros de la comunidad de una forma objetiva y concreta. A la hora de tratar en Outlines la relación entre la conciencia moral individual y las ins-tituciones del mundo ético, luego de citar las Grundlinien20, Dewey (1891) agrega en la nota al pie 2 de la página 357 que “no hace falta decir cuán gran-demente [está] en deuda con Hegel ... en todo el tema del ‘mundo ético’”. Si bien no es posible extraer aquí todas las consecuencias de este reconoci-miento, cabe señalar que hay un aspecto de la Sittlichkeit hegeliana que guar-da una asombrosa similitud con la concepción deweyeana de la democracia como forma de vida ética y social: la participación activa de los individuos en las instituciones del mundo ético. El modo de asociación en una comuni-dad democrática se caracteriza para Dewey, fundamentalmente, por el hecho de que los individuos no son conminados a participar de las instituciones del mundo ético, sino que dicha participación parte de la iniciativa individual. Sin instituciones no existe comunidad ética, pero sin iniciativa individual dicha comunidad ética no es democrática (EW, 1, pp. 243-244). Ahora bien, la Sittlichkeit hegeliana incluye, con otros términos, esos dos elementos, re-sumidos por uno de los mayores intérpretes de la ética de Hegel, Allen Wood (1990):

Hegel utiliza Sittlichkeit para significar dos cosas aparentemente distintas: 

primero, se refiere a cierto tipo de orden social…. Así, “vida ética” es el 

nombre que Hegel da a un conjunto de instituciones. Segundo, sin embar-

go, el término se refiere también a cierta actitud o “disposición subjetiva” 

de parte de los individuos hacia su vida social ... una actitud de armoniosa 

identificación con sus instituciones21. (p. 196)

A partir de esto, puede decirse que el uso que Honneth hace de Dewey al tra-zar semejanzas y continuidades con Hegel respecto de la intersubjetividad, la ausencia de barreras a la comunicación y la eticidad entendida en términos 

 

20 Dewey utiliza en este libro la versión de la obra Werke de Hegel, del año 1887, editada por Duncker und Humblot. 

21 Esa similitud no se limita a los textos tempranos de Dewey. En su Ethics, un poco antes del texto citado más arriba, dice claramente que “desde el punto de vista ético ... no es mucho decir que el ideal democrático plantea ... el gran problema: cómo armonizar el desa-rrollo de cada individuo con el mantenimiento de un estado social en el que las actividades de uno contribuyen al bien de todos los otros” (LW, 7, p. 349). 

64   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

democráticos no solo es legítimo sino que le permite conservar la interrela-ción que efectivamente existe entre estos tres elementos en la obra de Dewey. Dicha interrelación puede formularse de la siguiente manera: la intersubje-tividad según la cual los seres humanos se constituyen en sus relaciones con otros (EW, 3) requiere de la ausencia de barreras artificiales a la comunica-ción para el aseguramiento tanto de la inteligencia social que guía la solución de problemas (LW, 2, pp.  371-372) como de la formación de comunidades morales a partir de valores comunes (LW, 13, p. 71). La democracia requiere y a la vez garantiza la creación y el mantenimiento de comunidades en las que los individuos pueden realizarse a sí mismos en relación con otros bajo el postulado de “que cada individuo pueda tener la oportunidad de libera-ción, expresión, realización de sus capacidades distintivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7, p. 350).

Ahora bien, hay varios inconvenientes en el uso que Honneth hace de Dewey. En primer lugar, su referencia a una convergencia entre “la ausencia de barre-ras a la comunicación con la idea de Hegel de la historia como un progreso en la conciencia de la libertad” (2017, p. 127), si bien es plausible, no cuenta con elementos suficientes para ser afirmada de manera tan contundente. Al afirmar esto, Honneth solamente menciona la conferencia de Dewey (1897, citado en Honneth, 2017), Hegel’s Philosophy of Spirit, sin referirse a nin-gún pasaje en particular. En segundo lugar, y relacionado con esto, Honneth liga de manera muy estrecha el principio normativo de la libertad social que reconstruye a partir de Hegel y el planteo de la democracia como forma de vida en Dewey, siendo que este, si bien puso a la libertad en el centro de sus preocupaciones sociales y políticas, nunca la estableció como el único valor ético a partir del cual se forman las comunidades democráticas22. Asimismo, y relacionado con el marco teórico-sistemático tanto de El derecho de la libertad como de La idea del socialismo, si bien Honneth no compromete a Dewey con todas las premisas de su propio proyecto (reconoce el experi-mentalismo como una garantía en contra del determinismo histórico), puede decirse que, en general, la teleología que implica su reconstrucción normati-va es un marco poco apropiado para, y en cierto punto incompatible con, el 

 

22 John Shook (2004) enfatiza que “la confianza de Dewey en la democracia deliberativa ilimitada se basa en su confianza de que el razonamiento público puede, con mejoras ne-cesarias, ser capaz de evaluar racionalmente todos [cursivas añadidas] y cada uno de los valores fundamentales [cursivas añadidas]” (p. 34). Para profundizar en el pluralismo ético de Dewey véase Fesmire (2017).

GERMÁN ARROYO   65

énfasis en la contingencia como principio metafísico, ético y político básico de Dewey y del pragmatismo en general (Bernstein, 1989). El proyecto de Joas, en este sentido, es mucho más afín a la pluralidad va-lorativa y al papel de la contingencia en la obra de Dewey. Como vimos, Joas (2024) realiza una fuerte crítica tanto al monismo valorativo de la idea de libertad en la “tesis del hechizo”, como a la perspectiva teleológica de Honneth. Esta perspectiva se sustenta, por supuesto, en la concepción de la historia de la libertad de Hegel, pero también en la teoría de la acción social de Parsons (Honneth, 2014, p. 19), un elemento esencial del método de la re-construcción normativa de Honneth. Aunque Joas no lo diga explícitamente en El hechizo de la libertad, su crítica a la teleología de Honneth se basa, en gran medida, en el papel de la contingencia en su propia teoría general de la acción. 

La teoría de Parsons y las objeciones a ella son, justamente, el punto de par-tida que toma Joas en La creatividad de la acción (1992a) para desarrollar su propio modelo. No es este el lugar para reconstruir exhaustivamente aquellas objeciones; sin embargo, es preciso tener en cuenta que el modo en que Joas construye su teoría de la creatividad de la acción (que se basa en aportes del propio Dewey) consiste en reconstruir tres “suposiciones tácitas” que sostie-ne, entre otros, un modelo como el de Parsons23. La primera de ellas es “el carácter teleológico de la acción humana” (p. 15), a la que Joas contrapone una concepción no teleológica de la intencionalidad de la acción24, a partir de lo cual puede formarse un cuadro contingente del orden social. Ello es así porque para Joas, al igual que para Honneth, la teoría de la acción no se limi-ta al análisis microsociológico sino que tiene consecuencias más generales en el campo de la teoría sociológica. “La consecuencia lógica de este modelo sería, para su autor, ‘una teoría del cambio social que se tome en serio, y de 

23 Para Joas tanto la teoría de la acción racional, propia del utilitarismo, como la teoría nor-mativa de la acción y de la sociedad de Parsons, suponen tácitamente que el ser humano: 1) se orienta teleológicamente en su acción, 2) controla su propio cuerpo y 3) es un individuo autónomo. El desarrollo de estos supuestos y su crítica se desarrollan extensamente en el tercer capítulo de La creatividad de la acción.

24 Beytía (2012) resume del siguiente modo el planteo de Joas: “Tomando una postura onto-lógica y epistemológica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas incluye las metas como posibilidades internas del proceso de acción, entendiendo la praxis como un proceso intencional que es solo difusamente teleológico —permanentemente readecuado a nuevos impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, por definición, a una corporalidad específica” (p. 364). Para un análisis exhaustivo de este rasgo de la teoría de la acción de Joas, véase Colapietro (2009). 

66   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

manera radical, la contingencia de los procesos sociohistóricos’” (Beytía, 2012, p. 364). 

Ahora bien, respecto del tratamiento particular de Dewey en el capítulo de El hechizo de la libertad dedicado a él, cabe decir lo siguiente. Como vimos, Joas valora positivamente la intersubjetividad conmovedora y la comuni-cación sin barreras en el marco de una “comprensión pormenorizada de la religión”, pero rechaza la sustitución de las religiones particulares por la de-mocracia que pretende Dewey en A Common Faith. Esto por dos razones: 1) la investigación empírica sobre los efectos perniciosos de la desinstitu-cionalización de la religión en las democracias liberales, y 2) la falta de cri-terios claros para determinar de qué manera los lazos democráticos pueden proveer la cohesión ética y social que Dewey tanto busca. La primera razón es un sólido argumento empírico en contra de la desinstitucionalización25 de la religión como requisito para el fortalecimiento de una “fe común en la humanidad”. En cuanto al segundo punto, Joas especifica, como vimos, que Dewey “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su ‘fe común en la humanidad’ en un vacío universalismo de lo democrático, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (2024, p. 197). En la nota al pie de este pasaje, sugiere que Dewey “choca en el campo de la teoría de la religión con postulados que él mismo formula en su ética y su filosofía política” (p. 197). 

Consideramos que este segundo punto de la argumentación es bastante pro-blemático, pues sugiere una distancia entre la idea de democracia planteada por Dewey en A Common Faith y sus formulaciones en su ética y su filosofía política, distancia que no se corresponde con el hecho de que religión, éti-ca y política están íntimamente ligadas en la obra de Dewey (Shook, 2010; Rockefeller, 1991). Incluso si admitimos la vaguedad con la que se plantea el ideal democrático en A Common Faith, eso no sería una propiedad exclusiva 

 

al tipo de asociaciones específicas que debe adoptar el ideal democrático 26 en términos sociales y políticos (Rondel, 2019, p. 96) de su filosofía de la religión. Dewey nunca fue demasiado preciso en cuanto . Más bien, siempre 

 

25 Respecto de este punto de su argumento, Joas (2024) se remite a los estudios sociológicos de Robert Bellah, a partir de los cuales se revela que la desinstitucionalización de la religión conduce, más que a una sacralización de la democracia, a una “subjetivación de la religión”, es decir, “una forma puramente personal de religión en la que cada creyente declara como su propia variante de religión la mixtura idiosincrática de concepciones que realiza a partir de diversas tradiciones” (p. 196).

26 Véase también Bernstein (2010, pp. 304-305) y Ryan (1995, p. 217).

GERMÁN ARROYO   67

abogó para que dichas asociaciones cumplieran con el postulado ético que referimos arriba, lo que Robert Westbrook (1991) llama “la conjunción [de] la autorrealización y el bien social” (p. 541). 

Asimismo, si se tiene en cuenta que Joas apela a otros textos como Expe-rience and Nature para dar cuenta de la constitución intersubjetiva del indi-viduo y “el milagro” de la comunicación sin barreras, no habría razón para abandonar esta estrategia para especificar qué quiere decir esta abstracta fe común de la democracia. En este sentido, Joas podría haberse remitido a Creative Democracy - The Task Before Us (1939)27, donde Dewey habla de la democracia en términos de “una forma personal de vida controlada no sólo por la fe en la naturaleza humana [cursivas añadidas] en general sino por la fe en la capacidad de los seres humanos para el juicio inteligente y la acción [cursivas añadidas], en las condiciones apropiadas” (LW, 14, p. 227). Una de estas condiciones es el segundo elemento que Joas considera en su recuperación de Dewey, es decir, la ausencia de barreras a la comunicación: “Pues cualquier cosa que impida la libertad y la plenitud de la comunicación establece barreras [cursivas añadidas] que dividen a los seres humanos en sectas y facciones antagónicas, socavando así la forma de vida democrática” (LW, 14, pp. 227-228). De aquí, podríamos remitirnos a otros textos donde Dewey especifica aún más los factores que entorpecen la comunicación y la asociación, como la crítica a los medios de comunicación en The Public and Its Problems (1927, LW, 2), que incumplen su deber democrático de comuni-car información relevante para que las personas encuentren la solución a sus problemas comunes mediante la deliberación y la acción conjunta. Parece ser que lo que Joas no puede aceptar no es tanto la abstracción o va-guedad en el planteo de Dewey —que no es una propiedad exclusiva de su filosofía de la religión, y en todo caso es subsanable apelando a otros textos de Dewey—, sino la secularización a la que conduce su filosofía de la reli-gión: esto sería un rasgo hegeliano que Joas no puede admitir en su propio proyecto. Apelando a la tipificación que retoma Joas (2024) de las narrati-vas acerca de la relación entre cristianismo y libertad política, el planteo de Dewey se parece bastante a la variante optimista, que “se acerca al hege-lianismo”, de la tesis de la mediación. Según esta, “incluso sin una imagen teleológica [cursivas añadidas] de la historia”, los procesos de secularización 

 

27 En la introducción a la edición de Yale University Press de A Common Faith, Thomas M. Alexander (2013) se refiere también a este ensayo de Dewey para dar cuenta del significado de lo “común” en el título del libro.

68   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

son interpretados “como formas de realización posibles del cristianismo”, siempre que “los contenidos doctrinales teológicos” no contradigan al “ideal democrático moderno” (pp. 159-160).  En relación con esto, Shook (2010) afirma que, “asistido por su entendimiento de Hegel, Dewey sostuvo ... que el destino propio del cristianismo era realizar su transformación final en la democracia liberal” (p. 31). 

Aunque no pretendemos afirmarlo de manera definitiva, es muy probable que Dewey sea más hegeliano de lo que Joas piensa, incluso en el ámbito del pen-samiento religioso, y esto es lo que podría explicar las tensiones existentes en la recuperación de su filosofía para su propio proyecto de una alternativa a Hegel. Esta hipótesis se refuerza si se tiene en cuenta una de las premisas que Joas (2024) acepta en su reconstrucción de la cualidad religiosa de la experiencia del planteo de Dewey, a saber: el rechazo del “dualismo entre lo natural y lo sobrenatural” (p. 174). Si bien Joas señala correctamente que este rechazo se basa en la centralidad que en este asunto tiene el conocimiento científico para Dewey, a partir del cual las “pretensiones cognitivas de las religiones” ofrecen una “imagen del mundo que se ha vuelto inverosímil” (p. 192); no puede desestimarse la motivación hegeliana de ese rechazo, ma-nifestada por Dewey en el ya referido From Absolutism to Experimentalism (1930), al decir que “la síntesis de Hegel entre sujeto y objeto, materia y espíritu, lo divino y lo humano, no fue una mera fórmula intelectual, operó un inmenso alivio, una liberación” (LW, 5, p. 153). Esto se extiende también al dualismo entre lo ideal y lo real28. En su confe-rencia Hegel’s Philosophy of Spirit, Dewey (1897, citado en Shook, 2010) valora positivamente que Hegel nunca sostenga en el plano ideal nada que no tenga relación con la realidad concreta: “Hegel fue un gran realista (ac-tualist). Con esto quiero decir que tuvo el mayor respeto, tanto en su pensa-miento como en su práctica, por lo que realmente equivalía o tenía éxito en adquirir una forma exterior” (p. 97). Lo ideal y lo real se encuentran tanto para Dewey como para Hegel en el mismo plano: en las relaciones entre el ser humano y su entorno social y natural. La definición de Dios que a Joas le parece tan inaceptable es, en este sentido, una derivación de este rechazo del dualismo entre lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo ideal, que Dewey comparte con Hegel. Shook (2010) sugiere, en este sentido que

 

28 Como señala el propio Joas (2024), “en la creencia en lo sobrenatural [cursivas añadidas] Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como separación de lo idea y lo real” (p. 193).

GERMÁN ARROYO   69

la visión madura de Dewey sobre la religión es una prominente ilustración 

de la forma en que permaneció en deuda con Hegel a través de su extensa 

carrera. Al colocar lo divino al interior de la relación humano-naturaleza, 

la teoría de lo divino de Dewey representa un desarrollo pragmático de 

la metafísica orgánica de Hegel que había buscado más temprano en su 

carrera. (p. 31)

Podría considerarse que la conclusión de Joas en su capítulo sobre Dewey es la respuesta a una apremiante disyuntiva: o bien aceptar la interrelación entre intersubjetividad, experiencia comunicativa y democracia en la filosofía de Dewey29, con la consecuencia de aceptar el paso de las religiones a la demo-cracia liberal como garante de la cohesión ética y social; o bien conservar la concepción deweyeana de la dimensión religiosa de la experiencia de la co-municación para la formación de valores, y sus efectos en la formación inter-subjetiva del yo, pero desligando estos elementos de la idea de democracia. En el primer caso, Joas estaría aceptando una consecuencia muy similar a la síntesis hegeliana entre libertad política y religión que combate a lo largo de todo su libro. Su respuesta, que apunta en la segunda dirección, implicaría, sin embargo, un cercenamiento débilmente justificado en el entramado de los elementos que componen las ideas de Dewey sobre intersubjetividad, comu-nicación y democracia, y por lo tanto una distorsión en términos exegéticos de su filosofía de la religión.

 

Consideraciones finales

En este trabajo se analizaron dos usos de Dewey en el marco de dos proyec-tos con objetivos y premisas divergentes y, en ciertos aspectos, opuestas. En términos de las premisas de su marco teórico-metodológico, el proyecto de teoría de la justicia de Honneth resulta ser, respecto de los presupuestos prag-matistas de Dewey, en particular, de su pluralidad valorativa y de su énfasis en la contingencia de la acción y los procesos sociales, poco adecuado para una reactualización de la ética y la filosofía social de Dewey. Sin embargo, el tratamiento particular de dicha filosofía en vínculo con ciertas convergen-cias y similitudes con Hegel, ofrece un cuadro coherente de tres elementos interrelacionados: una concepción intersubjetiva del ser humano, el requisito de la ausencia de barreras a la comunicación, y la idea de democracia como 

 

29 Interrelación reconocida por el propio Joas (2024, pp. 189-190). 

70   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

forma de vida, lo cual es una ventaja desde el punto de vista exegético de la obra de Dewey. 

En el caso de Joas, la crítica del monismo valorativo de la libertad y la cen-tralidad de la contingencia en su teoría de la acción y del cambio social ofre-cen un marco más afín al pragmatismo de Dewey. No obstante, al tratar su filosofía de la religión en particular, se revelan, en la recuperación de Joas, algunas tensiones que ponen en riesgo la coherencia de los tres elementos que mencionamos también respecto de Honneth. Separar la intersubjetividad (conmovedora) y la experiencia formadora de valores de la comunicación sin barreras, por un lado, de la idea deweyeana de democracia, por el otro, genera una ruptura problemática en la interrelación de estos elementos que, a nuestro parecer, solo puede explicarse a la luz del antihegelianismo de Joas. A partir de la consideración de algunos aspectos del “depósito hegeliano” en la filosofía de la religión de Dewey, es altamente probable que el filósofo estadounidense no pertenezca, después de todo, a una tradición alternativa a Hegel como pretende Joas.

A pesar de que Honneth exagera ciertas convergencias sin contar con pruebas suficientes para establecerlas, su consideración del “depósito hegeliano” en la ética y la filosofía social de Dewey le permite ofrecer una imagen coheren-te de los elementos con los que trabaja. Esto no quiere decir que la interrela-ción entre estos dependa de la influencia de Hegel en la obra de Dewey, pero lo que no puede negarse es que la consideración de aquel “depósito” resulta más fructífera que el antihegelianismo de Joas en términos de la consistencia interna de estos mismos elementos de la filosofía de Dewey. 

 

Referencias

Aboulafia, M., Bookman, M. O. y Kemp, C. (2002). Habermas and Pragmatism. Routle-

dge.

Apel, K.-O. (2016). Der Denkweg von Charles Sanders Peirce. Eine Einführung in den 

amerikanischen Pragmatismus. Suhrkamp.

Berlin, I. (1969). Four Essays on Liberty. Oxford University Press. Bernstein, R. J. (1971). Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity. 

University of Pennsylvania Press.

Bernstein, R. J. (1989). Pragmatism, Pluralism and the Healing of Wounds. Proceedings 

and Addresses of the American Philosophical Association,  63(3), 5-18. https://doi.

org/10.2307/3130079

GERMÁN ARROYO   71

Bernstein, R. J. (2010). Dewey’s Vision of Radical Democracy. En M. Cochran (Ed.), The 

Cambridge Companion to Dewey (pp. 288-308). Cambridge University Press.

Beytía, P. (2012). Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas. 

Andamios, Revista de Investigación Social, 9(19), 361-389. https://doi.org/10.29092/

uacm.v9i19.402

Böckenförde, E.-W. (2004). Organ, Organismus, Organisation, politischer Körper. En O. 

Brunner, W. Konze y R. Koselleck (Eds.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 

Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (vol. 4, pp. 519-622). Klett-Co-

tta.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with 

Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of 

Pragmatism and American Philosophy, I(1/2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Dalton, T. C. (2002). Becoming John Dewey: Dilemmas of a Philosopher and Naturalist. 

Indiana University Press.

Dewey, J. (1972). The Early Works (1882-1898). 5 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-

sity Press.

Dewey, J. (1973). Lectures in China, 1919-1920. University Press of Hawaii. Dewey, J. (1976). The Middle Works (1899-1927). 15 volumes (Ed. J. A. Boydston). Uni-

versity Press.

Dewey, J. (1981). The Later Works (1925-1952). 17 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-

sity Press.

Dewey, J. (1939). Biography of John Dewey. En P. A. Schilpp (Ed.), The Philosophy of 

John Dewey (pp. 3-45). Open Court.

Dewey,  J.  (2010).  Hegel’s  Philosophy  of  Spirit:  1897,  University  of  Chicago.  En  J.  R. 

Shook y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture 

on Hegel (pp. 93-176). Fordham University Press.

Dewey, J. (introducción de Alexander, T. M.). (2013). A Common Faith. Yale University 

Press.

Fesmire, S. (2019). Beyond Moral Fundamentalism: Dewey’s Pragmatic Pluralism in Ethics 

and Politics. En S. Fesmire (Ed.), The Oxford Handbook of Dewey (pp. 208-234). 

Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38

Fonti, D. y Viale, C. (2023). Ética del discurso y pragmatismo deweyano: educación en la 

comunicación democrática. Revista Ética y Discurso, 8. https://qellqasqa.com.ar/ojs/

index.php/eyd/article/view/654

Forstenzer, J. (2019). Deweyan Experimentalism and the Problem of Method in Political 

Philosophy. Routledge.

Garrison, J. (2006). The “Permanent Deposit” of Hegelian Thought in Dewey’s Theory 

of Inquiry. Educational Theory,  56(1), 1-37. https://doi.org/10.1111/j.1741-

5446.2006.00001.x 72   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

Gehlen, A. (1997). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Quelle & Me-

yer. (Trabajo original publicado en 1962). 

Good, J. A. (2006). A Search for Unity in Diversity: The «Permanent Hegelian Deposit» in 

the Philosophy of John Dewey. Lexington Books.

Good, J. A. (2010). Rereading Dewey’s ‘‘Permanent Hegelian Deposit’’. En J. R. Shook y 

J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on Hegel 

(pp. 56-92). Fordham University Press.

Habermas, J. (2019). Theorie des kommunikativen Handelns: Band 1: Handlungsrationa-

lität und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp. (Trabajo original publicado 

en 1981).

Halbig, C. (2018). Hegel, Honneth und das Primat der Freiheit. Kritische Überlegungen. 

En M. Schlette (Ed.), Ist Selbstverwirklichung institutionalisierbar? Axel Honneths 

Freiheitstheorie in der Diskussion (pp. 53-72). Campus-Verlag. Hegel, G. W. F. (1887). Werke. Vols. 1-18 (Ed. P. Marheineke). Duncker und Humblot. Hegel, G. W. F. (2021). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Sta-

atswissenschaft im Grundrisse: Mit Hegels eigenhändigen Notizen und den mündli-

chen Zusätzen. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 1832-1845). Hegel, G. W. F. (2023). Phänomenologie des Geistes. Suhrkamp. (Trabajo original publica-

do en 1807).Honneth, A. (1998a). Between Proceduralism and Teleology: An Unresol-

ved Conflict in Dewey’s Moral Theory. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 

34(3), 689-711. https://www.jstor.org/stable/40320718

Honneth, A. (1998b). Democracy as Reflexive Cooperation: John Dewey and the Theory 

of Democracy Today. Political Theory,  26(6), 763-783. https://www.jstor.org/sta-

ble/191992

Honneth, A. (2001). The Logic of Fanaticism: Dewey’s Archaeology of the German Men-

tality. En W. Rehg y J. Bohman (Eds.), Pluralism and the Pragmatic Turn. The Trans-

formation of Critical Theory. The MIT Press.

Honneth, A. (2011). Das Recht der Freiheit: Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit. 

Suhrkamp.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad: Esbozo de una eticidad democrática. Katz.

Honneth, A. (2015a). Rejoinder. Critical Horizons, 16(2), 204-226. https://doi.org/10.1179

/1440991715Z.00000000048

Honneth, A. (2015b). Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. Suhrkamp. 

(Trabajo original publicado en 2005).Honneth, A. (2017). La idea del socialismo. Una 

tentativa de actualización. Katz.

Honneth, A. (2021). Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer. Suhr-

kamp. (Trabajo original publicado en 1992). Honneth, A. y Joas, H. (1980). Soziales 

Handeln und menschliche Natur: Anthropologische Grundlagen der Sozialwissens-

chaften. Campus-Verlag.

GERMÁN ARROYO   73

Joas, H. (1992a). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1992b). Pragmatismus 

und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp. Joas, H. (1997). G. H. Mead: A contemporary 

re-examination of his thought. MIT Press. (Trabajo original publicado en 1985).

Joas, H. (1999). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 

1997).

Joas, H. (2000). The genesis of values. University of Chicago Press. Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit: Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. 

Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad: La teoría de la religión después de Hegel y Niet-

zsche (Trad. C. M. Viale, D. O. Fonti y M. Breuer). Sal Terrae.

Johnston, S. (2010). Dewey’s ‘Naturalized Hegelianism’ in Operation: Experimental In-

quiry as Self-Consciousness. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 46(3), 453-

476. https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453

Luhmann, N. (1973). Zweckbegriff und Systemrationalität: Über die Funktion von Zwecken 

in sozialen Systemen. Suhrkamp.

Pappas, G. F. (2012). What would John Dewey say about Deliberative Democracy and 

Democratic Experimentalism? Contemporary Pragmatism,  9(2), 57-74. https://doi.

org/10.1163/18758185-90000230

Parsons, T. (1966). Societies; Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice-Hall. Rockefeller, S. C. (1991). John Dewey: Religious Faith and Democratic Humanism. Co-

lumbia University Press.

Rockmore, T. (2008). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press. 

https://doi.org/10.12987/9780300129588

Rondel, D. (2018). Pragmatist Egalitarianism. Oxford University Press. Ryan, A. (1995). John Dewey and the High Tide of American Liberalism. W.W. Norton. Saharrea, J., Campeotto, F. y Viale, C. M. (2022). Democracy as Experimenta-

lism and Experimentalism as Anti-Dogmatism: John Dewey and the Theory of 

Education today. Cognitio:  Revista  de  Filosofia,  23(1), e58434. https://doi.or-

g/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434

Särkelä, A. (2013). Ein Drama in drei Akten. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 61(5-6), 

681-696. https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681

Savage, D. M. (2002). John Dewey’s Liberalism: Individual, Community, and Self-Develo-

pment. Southern Illinois University Press.

Schaub, J. (2015). Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative 

Reconstruction as Method of Critical Theory. Critical Horizons, 16(2), 107-130. ht-

tps://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043

Selk, V. y Jörke, D. (2020). Back to the Future! Habermas and Dewey on Democracy in Ca-

pitalist Times. Constellations, 27(1), 36-49. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423

74   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

Shook, J. R. (2000). Dewey’s Empirical Theory of Knowledge and Reality. Vanderbilt Uni-

versity Press.

Shook, J. R. (2004). Deliberative Democracy and Moral Pluralism: Dewey vs. Rawls and 

Habermas. En J. Ryder y K. Wilkoszewska (Eds.), Deconstruction and Reconstruc-

tion: The Central European Pragmatist Forum, Volume Two (pp. 31-41). BRILL. Shook, J. R. (2010). Dewey’s Naturalized Philosophy of Spirit and Religion. En J. R. Shook 

y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on He-

gel. Fordham University Press.

Westbrook R. (1991). John Dewey and American Democracy. Cornell University Press. Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge University Press.

index-1_1.jpg





