
Hans Joas como pensador global

 

Hans Joas as a Global Thinker Alejandro Pelfini *

 

Resumen

Dentro de las áreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado sus 

estudios y su prolífica obra, se suelen mencionar los estudios sobre religión, 

la formación de los valores, la genealogía de los derechos humanos y la 

creatividad de la acción social. No obstante, han recibido poca atención las 

contribuciones de este autor al análisis de lo global, así como su relevancia 

como pensador que, en su recorrido intelectual también alcanza una dimen-

sión global. Esta apertura no se manifiesta solo en un recorrido intelectual 

(pensador global) sino que comienza a ser un objeto propio de sus indaga-

ciones (pensador de lo global); por ejemplo, en relación con el rol universal 

de la religión y de la Iglesia católica, la genealogía de los derechos humanos 

y la precariedad de la paz en un mundo cada vez más desigual y riesgoso. 

Sin embargo, son escasas las instancias en las que el autor se detiene en 

estos asuntos en toda su complejidad. Sus aportes provienen sobre todo de 

menciones al margen, de preguntas que deja abiertas y de respuestas que 

ofrece en entrevistas académicas. Por lo tanto, en este artículo nos propo-

nemos reconstruir algunas de estas diversas y dispersas aproximaciones a 

la escala global y sus atributos, intentando resumir sus aportes originales y 

 

* Director de Posgrados, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad del Salvador, Argentina, Buenos Aires e Investigador Asociado, Programa de Estudios Globales, FLACSO-Argenti-na, Buenos Aires. Correo electrónico: pelfini.alejandro@usal.edu.ar | ORCID: https://orcid. org/0000-0003-1242-5770.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.01

[image: ]

 

STUDIA POLITICÆ   Número 65 otoño 2025 pág. 16–32

Recibido: 10/06/2024 | Aceptado: 4/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  

de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

ALEJANDRO PELFINI   17

situarlos como parte del recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra. 

A su vez, destacaremos la perspectiva de análisis que fue construyendo a lo 

largo del tiempo y durante su transición de sociólogo (o, más precisamente, 

de teórico social) a estudioso de lo religioso en general y que, además, hace 

explícito su catolicismo. 

Palabras clave: global - religión - pragmatismo - gobernanza

Abstract

Among the areas in which Hans Joas has excelled and devoted his studies 

and his prolific work, mention is usually made of studies on religion, the 

formation of values, the genealogy of human rights and the creativity of 

social action. However, little attention has been drawn to his contributions 

to the analysis of the global and his very stature as a thinker who in his 

intellectual journey also becomes global. This openness to the global is not 

only manifested in an intellectual journey (a global thinker), but begins to 

be an object in itself of his enquiries (a thinker of the global); for example, 

with regard to the universal role of religion and the Catholic Church, the 

genealogy of human rights and the precariousness of peace in an increa-

singly unequal and risky world. However, there are few instances in which 

the author dwells on these issues in all their complexity. His contributions 

mainly come from marginal mentions, from questions left open, and from 

answers given in academic interviews. Therefore, in this article we propose 

to reconstruct some of these diverse and scattered approaches to the global 

scale and its attributes, trying to summarize their original contributions and 

situate them as part of the author’s journey through his vast work, highli-

ghting the perspective of analysis that he built up over time and in his tran-

sition from a sociologist (or more precisely, a social theorist) to a scholar 

of religion in general and who, moreover, makes his Catholicism explicit. 

Keywords: global - religion - pragmatism - governance

 

D Introducción

entro de las áreas en las que se ha destacado Hans Joas y ha dedicado sus estudios y su prolífica obra, se suelen mencionar los estudios sobre religión, la formación de los valores, la genealogía de los dere-

chos humanos y la creatividad de la acción social. No obstante, han recibido poca atención las contribuciones de este autor al análisis de lo global, así como su relevancia como pensador que, en su recorrido intelectual, también alcanza una dimensión global. Este autor se forma como un clásico teórico social alemán, que, en un traslado parecido al de otros autores teutones, se 18   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

nutre en los EE. UU. para, desde ese lugar, pretender refrescar el pensamien-to europeo occidental y salir de sus aporías. Luego, consciente de los propios límites de esta excursión y de su manifiesto eurocentrismo, comienza a abrir-se, de manera paulatina, no necesariamente a otros autores y tradiciones del sur global, pero sí al menos a incorporar este marco en su mirada y, en cierto modo, a percibir lo “provincial” de su propia perspectiva. Esta apertura a lo global no se manifiesta solo en un recorrido intelectual (pensador global) sino que comienza a ser un objeto propio de sus indagaciones (pensador de lo global); por ejemplo, en relación con el rol universal de la religión y de la Iglesia católica, la genealogía de los derechos humanos y la precariedad de la paz en un mundo cada vez más desigual y riesgoso. Sin embargo, son es-casas las instancias en las que el autor se detiene en estos asuntos en toda su complejidad. Sus aportes provienen principalmente de menciones al margen, de preguntas que deja abiertas y de respuestas que ofrece en entrevistas aca-démicas. Por lo tanto, en este artículo nos proponemos reconstruir algunas de estas diversas y dispersas aproximaciones a la escala global y sus atribu-tos, intentando resumir sus aportes originales y situarlos como parte de este recorrido que se inicia en Erfurt, continúa en Chicago y, podríamos decir, culmina en el Vaticano, tanto por su reafirmación del catolicismo, su rol uni-versal y por su elección de una locación importante, pero no necesariamente eurocéntrica, en la producción de la teoría social.  Mi lectura se centra en uno de sus últimos libros recientemente traducido al castellano: El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Nietzsche (2024/2020). Tal como anticipé, mis comentarios no tien-den a profundizar el contenido del libro, y menos aún a concentrarse en la concepción de lo religioso en Joas. Más bien, se propone contextualizar el recorrido que hace el autor dentro de su vasta obra y destacar la perspectiva de análisis que fue construyendo a lo largo del tiempo y durante su transi-ción de sociólogo (o, más precisamente, de teórico social) a estudioso de lo religioso en general y que, además, hace explícito su catolicismo. Por ello, organicé mis comentarios y preguntas en torno a tres aspectos principales: 1) el recorrido intelectual y el método que nos propone Joas (en general y en este libro en particular); 2) su estatus de pensador global (o de lo global) y sus contribuciones al respecto; y 3) las lecciones que es posible extraer para pensar el devenir del vínculo entre religión y política a nivel global desde Latinoamérica, como lugar “poco visitado” por el autor.

ALEJANDRO PELFINI   19

1. Sobre el recorrido intelectual y el método de Joas hacia un pensador global

En sus últimos textos, en los que Joas (2024) se ocupa explícitamente de lo religioso sin ocultar su catolicismo, suele plantear que el pensamiento europeo es heredero de un dilema irresoluble. Por ello, en El hechizo de la libertad analiza a Hegel y a Nietzsche no tanto en su estatura intelectual como pensadores originales, sino más bien como representantes de dos posiciones irreconciliables. Desde una perspectiva “hegeliana” el hechizo/ embrujo/círculo mágico (la palabra Bannkreis —en alemán— no es sen-cilla de traducir) de la religión en el mundo moderno se expresaría en una teleología hacia mayores grados de libertad y racionalidad. Esto podría adoptar la forma de un evolucionismo y racionalismo implícito, que, a ve-ces, se torna explícito en buena parte de la tradición sociológica. Me refiero específicamente a la idea de una dicotomía entre sociedades tradicionales y modernas y entre comunidad y sociedad, en la cual se seguiría un ca-mino inevitable hacia crecientes grados de diferenciación, racionalidad, individualismo y secularización. Lo que en Hegel es analizado como la consumación del Espíritu Absoluto en la realidad histórica, aquí —con otro lenguaje—, vendría a representar la propagación de la libertad, la autono-mía y la reflexividad; cuestiones no ajenas necesariamente a lo religioso. En este sentido, lo religioso se subordina al orden político, se raciona-liza y pierde, en consecuencia, sus componentes mágicos. Frente a esta teleología modernizante se rebela Joas. Claro que no lo hace siguiendo un camino ya recorrido por las críticas internas a la modernidad como las del Romanticismo o del integrismo neomedievalista. Tampoco adhiere al revisionismo deconstructivista posmoderno que, según Joas (2024), estaría reunido, metafóricamente, bajo la figura de Nietzsche: si lo religioso se racionalizaba en un camino inexorable a la libertad y la autonomía, la sub-versión de todos los valores nos mostraba, en cambio, que ese recorrido era una vía a la sumisión en la moral de los esclavos. Allí, lo que concebíamos como bienes no eran más que ilusiones y trampas de las mayorías serviles que impedían emerger al ser humano en toda su potencialidad creadora y disruptiva.

Lo destacable es que ante el atolladero en que nos deja el pensamiento eu-ropeo occidental respecto del vínculo entre razón, religión y libertad, repre-sentado por estas dos figuras (Hegel y Nietzsche), Joas no pretende encontrar una síntesis o situarse eclécticamente entre ambas posturas. A partir de su 20   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

viaje a Estados Unidos, de su experiencia y su modo alternativo de concebir este vínculo en teoría y praxis, el autor realiza un salto original en su pro-puesta, lo que le permitiría escapar del laberinto. Ciertamente, no es el único que hace este recorrido. Habermas también lo llevó a cabo en los ochenta, con su acercamiento al  pragmatismo y a la filosofía del lenguaje en un clima de época propio de la Alemania Federal de entonces, registrado con maestría cinematográfica por Wim Wenders en El amigo americano de 1977. ¿Qué es lo que Joas (2024) encuentra en este salto transatlántico? En primer lugar, un rol, función o presencia de lo religioso bien diferente del paisaje y de la trayectoria europeo occidental. En segundo lugar, el aporte del pragmatismo en filosofía y su derivación en una teoría sociológica de alcance intermedio, más cercana a la de la acción social. Es decir, una aproximación menos pre-tenciosa y omnicomprensiva, que, en vez de pretender captar el fundamento último del orden social y su lógica intrínseca, se contenta con comprender y explicar las regularidades del despliegue de la acción social en contextos específicos y del modo cambiante en el que los agentes van definiendo su situación. En este sentido, la aspiración conceptual es más bien propia de una teoría de alcance intermedio al estilo de Robert Merton. En cuanto a lo religioso, podríamos decir, en síntesis,  que lo llamativo para Joas es que en EE. UU. esta cuestión no se concibe como fundamento del orden social y no se despliega necesariamente en una escala macro, sino más bien como un componente de la vida cotidiana que se recrea en espacios in-termedios y en la sociedad civil. La vitalidad de la religiosidad, junto a un contexto institucional y socioeconómico de capitalismo avanzando como en ninguna otra parte, lleva a cuestionar la tesis apresurada de la secularización como una dimensión ineludible de la modernización. La multiplicidad de las denominaciones religiosas sería su rasgo distintivo (Niebuhr, 1922) aunque no conduciría necesariamente a una heterogeneidad de singularidades aisla-das. Por el contrario, y tal como lo analizó Tocqueville en los inicios de la democracia norteamericana, estas contribuirían a la vitalidad de los espacios intermedios entre el espacio doméstico, la gran política y el Estado. La tole-rancia y convivencia entre estas diversas denominaciones sería, justamente, una parte sustancial del asociacionismo que se plasma en entidades interme-dias, tan consustancial en la sociedad norteamericana. En este sentido, lo reli-gioso se yergue como una dimensión más propia del mundo de la vida que del orden sistémico para retomar la clásica distinción habermasiana. Mientras que el primero apunta a los principios y mecanismos que relacionan a individuos y actores en una sociedad en base a la “co-presencia”, el segundo se centra en aquellos que articulan a las distintas instituciones y partes del sistema social 

ALEJANDRO PELFINI   21

entre sí, en base a relaciones anónimas o independientes de la voluntad y de-cisión de individuos y organizaciones concretas (Habermas, 1984). De este modo, su teoría social se enriquece con el descubrimiento y revalori-zación del pragmatismo norteamericano, sobre todo en autores como George Herbert Mead, John Dewey y William James, en los que se apoya para desta-car la idea de contingencia (Joas, 2024). Así, la alternativa ante la necesidad teleológica hegeliana y el relativismo nietzscheano consiste en la reconstruc-ción ex post de procesos que fueron o han sido de un modo, pero que podrían haber sido de otro, y cuyo devenir no está garantizado ni en la práctica ni en la teoría. Y esto no es puro relativismo, ya que los procesos pueden portar cierta lógica, pero no una lógica omnicomprensiva, ni que dependa com-pletamente de un proyecto de dominación o de emancipación determinado. La contingencia descansa más bien en una competencia cara al pragmatis-mo y revalorizada por Joas (1996): la creatividad, que supone la capacidad agencial de los sujetos para sobreponerse y dar forma a las circunstancias históricas, aunque sin controlarlas completamente ni en su origen ni en su devenir. Frente a la dicotomía entre acción racional y acción orientada nor-mativamente, la creatividad ofrece una alternativa que articula hábito/rutina y repentización. También, y anticipándose a descubrimientos recientes en el campo de la neurolingüística, considera que la reflexión no siempre precede a la acción, sino que puede desarrollarse  durante o después de esta. Así, la creatividad de la acción se vincula con algo muy propio del pragmatismo: la capacidad de resolución de problemas, no solo en cuestiones banales de la vida cotidiana sino también en asuntos comunes que no están fijados a priori, dado que se van desplegando y aprendiendo en el propio ejercicio delibera-tivo (Dewey, 1975).

Ahora bien, ¿cuál es entonces el método por excelencia para hacer este reco-rrido? Existe un procedimiento que el autor suele aplicar en sus libros, con una revisión de numerosos autores relevantes para el problema que aborda. El método que recomienda y utiliza con maestría no es otro que la genea-logía, pero no como la entiende el deconstructivismo heredero de Nietzs-che, que se centra en la denuncia de las diversas operaciones de poder o en la denuncia poscolonial a las dicotomías estigmatizadas y naturalizadas del tipo moderno/tradicional, desarrollado/subdesarrollado, norte/sur, etc. (Cos-ta, 2006). La genealogía propuesta por Joas se centra más bien en rescatar las voces y experiencias que fueron relegadas por las narrativas hegemónicas, así sean narrativas de libertad o de dominación en el Occidente moderno, pero que no se detienen en el momento negativo de la denuncia sino que 22   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

comparten una aspiración por trascender hacia alguna forma de universalis-mo moral. Es decir, lo que él llama una genealogía afirmativa en vez de la negativa o “destructiva” de Nietzsche, o —luego— Foucault (o de Mignolo, más recientemente en su variante decolonial). También es el compromiso con ciertos valores y principios lo que la convierte en afirmativa, aun siendo conscientes de su contingencia y singularidad. En la genealogía de los dere-chos humanos —que mencionaremos más adelante—, es donde Joas (2015) termina de aplicarla como método de indagación que combina el análisis de las pretensiones de validez de todo discurso y experiencia junto a la recons-trucción de la contingencia histórica que condicionó su formación: 

tal presentación nos hace conscientes de que nuestro compromiso con 

los valores y nuestras representaciones de lo que es valioso proceden de 

nuestras experiencias y de nuestros procesamientos de ellas; y por esto 

nos damos cuenta de que los valores son contingentes, es decir que no son 

necesarios. Entonces, estos ya no aparecen como algo dado previamente, 

que habría que descubrir o tal vez restablecer. Pero esa narración, al ha-

cernos conscientes del hecho de que nuestros valores son individualida-

des históricas, no debe debilitar ni destruir nuestro compromiso con ellos. 

Contrariamente a Nietzsche, no acepto que la relevación del origen de los 

valores nos quite telarañas de los ojos con respecto al hecho de que hasta 

ahora hemos creído en ellos como ídolos. Si nosotros, con Nietzsche, que-

remos dar cuenta del entrecruzamiento de génesis y validez mediante una 

‘genealogía’, esta puede ser una genealogía afirmativa y no tiene que ser 

una historia de orígenes disolvente. (Joas, 2015, p. 19) 

 

2. Joas como pensador de lo global

Ahora bien, el viaje de Joas no termina en EE. UU. Claramente, en sus últi-mos años es consciente de las limitaciones de esta lectura y experiencia. Así es como se distancia de Weber y en cierta medida de Habermas, debido a la fijación de estos teóricos en el racionalismo occidental,  a su más o menos solapada certeza de superioridad respecto de otras formas de universalismo, y a sus modos específicos de vincular política y religión. Si la mirada clásica de los sociólogos y filósofos de la religión solía circunscribirse a las grandes religiones monoteístas/abrahámicas, de a poco, con la expansión imperialista a fines del siglo XIX, se fue abriendo a experiencias no teístas y religiones de “pueblos primitivos”, que eran rápidamente calificadas como animistas o 

ALEJANDRO PELFINI   23

totemistas. Recién con la independencia de las viejas colonias, y más recien-temente con la emergencia de nuevos poderes en el sur global y la denomina-da multipolaridad, grandes religiones y civilizaciones —pero también cultos “menores”  — se convierten en objetos legítimos de análisis y consideración por su propia naturaleza, y no simplemente como contracara o alternativa al cristianismo, el judaísmo o el islam. 

Consciente del eurocentrismo presente en los planteos de los autores ca-nónicos en el estudio de la religión, Joas adopta, de manera progresiva, un marco decididamente global: una perspectiva que, sin abandonar una pretensión universal, permanece situada, consciente de sus límites y de su  especificidad  histórica  —lo  que  Chakrabarty  (2000)  llama  provincia europea—, y en diálogo con otros universalismos también situados  que tienen, a su vez, una trayectoria particular en el modo de vincular religión y política, racionalidad moderna y tradición. Esto lo plantea expresamente en el  libro en el que trabaja la cuestión de los derechos humanos (Joas, 2015) donde se desvía del mainstream en el tema, que sitúa su origen en la Revolución Francesa y su formulación en la Declaración de los Derechos del Hombre y el Ciudadano de 1789. Tampoco se puede afirmar que Joas invierta la narración, considerando que el cristianismo habría sido el mo-tor del respeto al ser humano contenido en los Evangelios y su posterior elaboración medieval centrada en la persona humana. Justamente, la débil realización histórica e institucional de estos principios dificultaría, según el autor, considerar a esta tradición como decisiva. La alternativa que pro-pone a esta mixtura de posiciones y tradiciones es la de rescatar genealógi-camente la idea de sacralidad de la persona, y en cierta manera, no solo la idea en abstracto, sino también su realización institucional y formulación normativa. 

El término ‘sacralización’ no debe ser concebido como si tuviera una sig-

nificación exclusivamente religiosa. También los contenidos seculares pue-

den asumir las características de la sacralidad: autoevidencia subjetiva e 

intensidad afectiva. La sacralidad puede ser asignada a nuevos contenidos; 

puede desplazarse o ser transferida, incluso el sistema total de la sacraliza-

ción, que tiene validez en una cultura, puede padecer una revolución. (Joas, 

2015, p. 19)  

De este modo, la genealogía afirmativa de Joas (1996) recorre diversas apro-ximaciones a la dignidad humana, en las cuales el discurso y la experiencia 24   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

religiosa (piensa concretamente en el budismo) aportan a una comprensión de lo humano y de lo común a nivel planetario.  Esta genealogía no es solo una evolución lineal, sino que contiene varias experiencias traumáticas y de elaboración superadora, en las que el sufrimiento es el acicate para generar formulaciones universalistas, como ser la progresiva eliminación de la tortu-ra en la Europa del siglo XVIII o las luchas por la abolición de la esclavitud en los EE. UU. del siglo XIX. 

Esto podría tomar la forma de lo que lo yo mismo denominé en un artículo como  cosmopolitismo minimalista  (Pelfini,  2013),  en  contraposición  a  un cosmopolitismo fuerte o abarcativo, que pretende generar consensos estables en torno a la vida buena y justa entre culturas y civilizaciones, con concep-ciones disímiles  e inconmensurables entre sí, el minimalista se contenta con concentrarse en cuestiones específicas que hacen a la supervivencia de la especie (o de las especies) y a la estabilidad del planeta. Más que apuntar a la conformación de una comunidad moral y política a nivel supranacional, se pretende acordar procedimientos y normas sobre la base de una comunidad de destino: 

no sería la superioridad que nos daría el haber alcanzado una supuesta úl-

tima etapa del desarrollo moral, definida como postconvencional (Kohl-

berg), lo que posibilitaría el cosmopolitismo. Al contrario, la posibilidad 

de desarrollar una perspectiva cosmopolita descansa en el reconocimiento 

de nuestra propia vulnerabilidad (así como la del entorno y de otros seres 

vivos) respecto de las acciones de los otros, de los peligros de la naturaleza 

y –last, but not least– de los riesgos generados por el mismo progreso tec-

nológico. El no herir al otro se convierte entonces en el imperativo funda-

mental de un cosmopolitismo minimalista. (Pelfini, 2013, p. 18)

La mirada de Joas (2024) sobre el análisis de procesos globales no podía prescindir de la dimensión religiosa. Por ello, en El hechizo de la libertad, retoma a un autor ineludible para pensar la cuestión de la globalización de la religión: José Casanova. Luego de las páginas dedicadas a Robert Bellah y sus aportes sobre religiosidad y modernización en Japón que le sirven de antecedente, le dedica el último capítulo de su recorrido a ese vasto libro, de-jando ver cómo sus planteos sustentan la culminación de su propia argumen-tación. Impresionado por la persistencia de movimientos activos en el ámbito político-religioso de raigambre cristiana en diversas partes del mundo, Casa-nova (1994) publica Public Religions in the Modern World, donde la articu-lación entre ambas esferas termina fortaleciendo los procesos democráticos 

ALEJANDRO PELFINI   25

en un espacio novedoso que no es ni el tradicionalismo ni la privatización, donde los análisis prevalecientes parecían conminar lo religioso. No obstante, no sería simplemente esta revitalización pública lo novedoso o relevante para analizar en un contexto global. En todo caso, y en concor-dancia con otros analistas de la globalización, esta novedad se sustenta en la creciente deslocalización o desanclaje de religión y cultura de sus territorios de conformación y reproducción. Por lo tanto, estos elementos no solo se vuelven cada vez menos idénticos entre sí, sino que se desvinculan de las circunstancias históricas y espaciales en donde originalmente se combina-ron , ofreciéndose como alternativas valiosas y atractivas para cualquier individuo aunque sea ajeno a aquellas circunstancias. Si las denominacio-nes parecían ser peculiares a la sociedad norteamericana, esta creciente des-territorialización daría paso a una variedad de “denominaciones globales” cuyo paroxismo se alcanzaría con el movimiento pentecostal actual, “una religión altamente descentralizada…, que no tiene ningún vínculo histórico con una tradición ni raíces o identidades territoriales, y que, por lo tanto, puede afincarse en cualquier lugar del globo” (Casanova, 1994, p. 109). Ahora bien, Joas (2024) remarca que el carácter global de las religiones no dependería únicamente de este factor —digamos— geográfico. Por el contrario, tendría que ver con sus contenidos y pretensiones de origen más o menos universales, basados en la idea de una única humanidad y de una historia compartida. Si anteriormente esta imagen estaba vinculada con un pueblo o civilización por excelencia, que la encarnaba y portaba, esta determinación ahora se ve diluida, dado que la circulación de un culto en particular se vuelve más volátil y contingente. Así, son los contenidos transversales entre diversas religiones y el diálogo intercultural que se es-tablece entre ellas los que permiten aportar a la construcción de una comu-nidad moral a nivel planetario.

De este modo, Joas (2024) retoma sus planteos anteriores sobre un uni-versalismo concreto bajo la forma de los derechos humanos, de una idea de la dignidad de la persona y de la fraternidad global, donde lo religioso juega un papel relevante por tradición. Ahora bien, no rescata aquí ne-cesariamente cualquier tipo de culto o vivencia de lo sagrado,  sino que hace referencia, principalmente, a las llamadas religiones provenientes de la era axial; es decir, las grandes religiones herederas de una confluencia de civilizaciones tanto en Medio como en Extremo Oriente entre los 800 y los 200 años AC. La era axial es una categoría desarrollada por Jaspers 26   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

(1949) y luego profundizada por Arnason et al. (2005). Para estos autores, entre los siglos IX y II a. C., se habría extendido —en forma aparentemente casual y desconectada— una reflexión coincidente sobre lo humano como una singularidad que debía ser explicada y protegida frente a las fuerzas sociales y el poder despótico.

Es justamente en este punto cuando Joas (2024) vuelve a ser sociólogo y se pregunta no tanto por la semántica y los símbolos, sino por la dimensión material e institucional de estos contenidos y valores que nutren diversos cultos y religiones que trascienden fronteras. Sin embargo, este foco de atención no lo conduce a la previsible denuncia —lo que tendría un dejo nietzscheano difícilmente hallable en este autor— de conflictos, violencia y dominación que sigue estando presente en las religiones. Esto no signi-fica que ignore estos aspectos, sino que, evidentemente, no representan su centro de atención.. Su mirada sigue siendo afirmativa y se vincula con lo político como orden instituyente en su capacidad creadora, más que como un orden instituido en su momento disciplinador. Esto es algo que Joas deja abierto también al final de El hechizo de la libertad, aunque —para mi gusto— en forma demasiado breve. Como al pasar, enuncia algo muy categórico y provocativo, que lo lleva, una vez más, a revalorizar a Ernst Troeltsch frente a Weber: mientras que este tendía a oponer la evolución del profetismo monoteísta a la construcción del Estado, Troeltsch los ana-liza conjuntamente. Es decir, que los universalismos moral y político irían de la mano. En el orden internacional y global, esto se expresaría en algo similar a una concomitancia entre religión e imperio: 

Sin embargo, en Weber se amplía la mirada más allá de Europa y del cris-

tianismo en mucha mayor medida que en Troeltsch. Así, la exigencia que 

se le plantea a la genealogía histórico-global del universalismo moral es: 

en lo que hace al método y a la teoría, apoyarse en Weber y Troeltsch; pero, 

a la hora de investigar empíricamente, ir más allá de ambos. La teoría de 

la religión después de Hegel y Nietzsche ofrece para esta genealogía que 

propongo muchos más puntos de partida. La veo como la confluencia cons-

tructiva de los elementos que se han resaltado en este libro al hilo de todos 

los estudiosos de la religión de los siglos XIX y XX aquí mencionados. 

(Joas, 2024, p. 606) 

Se trata de una tesis fuerte que invita a un próximo libro, y no por casualidad son justamente las últimas líneas de El hechizo de la libertad. En este senti-

ALEJANDRO PELFINI   27

do, al plantear los límites de un acuerdo basado “simplemente” en valores, parece cuestionar su propia obra, Die Entstehung der Werte (1997), sobre la génesis de los valores. Sin embargo, en una imperdible entrevista que le hace Mauro Basaure (2018), Joas logra matizar este énfasis complementando con una dimensión material y una institucional para pensar tanto la cohesión social como algún tipo de articulación a nivel supranacional: 

no creo que sean los valores compartidos la fuente principal de la cohesión 

social. Más bien sostengo que para contar con ella hay, por lo menos, tres 

cuestiones centrales. Sobre ellas hay un conocimiento considerable en la 

tradición sociológica. No es cierto, por tanto, que esta tradición consista 

únicamente en aquel énfasis durkheimiano en los valores comunes o com-

partidos. (Joas, citado en Basaure, 2008, p. 95)

Según Durkheim, los valores y rituales compartidos podrán ser una parte esencial de las formas fundamentales de la vida religiosa, pero se vuelven insuficientes principalmente al momento de pensar algún tipo de orden o, al menos, de articulación a escala global. ¿Cuáles serían entonces los tres pilares de cohesión —algo más concretos y pedestres— en una protoso-ciedad mundial u orden global sostenible? Joas destaca, en primer lugar, cierto éxito económico y expectativa de bienestar. En segundo lugar, que este se articule con una idea de justicia aceptable por el conjunto. Y, por último, señala las garantías de seguridad interior y exterior. En un contexto como el actual, no parece casual que la apelación a valores compartidos en el plano supranacional caiga en un saco roto cuando las instituciones existentes de gobernanza global y la concentración de recursos, poder e información en ciertas élites globales apenas pueden ofrecernos alterna-tivas a la creciente desigualdad y violencia, sumado a alguna protección frente a los dramáticos riesgos ambientales y sanitarios y a las frecuentes catástrofes naturales.

 

3. Discusión: Joas en Latinoamérica y más allá

El recorrido o supuesto viaje que realiza Joas (2024) en su trayectoria in-telectual —y que nos propone puntualmente en este libro—, apenas hace escala en Latinoamérica. No estaba obligado a hacerlo, por cierto. Pero nosotros no podemos eludir invitar a Joas y a su obra a visitarla: ¿qué po-demos entonces interpretar, ejemplificar y aportar para este recorrido por el 28   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

vínculo entre lo religioso y lo político, entre monoteísmo y libertad que nos propone el autor? ¿Cuáles serían nuestras figuras y modos de experiencia religiosa más propios de una narrativa hegeliana, nietzscheana o incluso de una genealogía afirmativa que desarrolla el autor? ¿La reciente moda post o decolonial sería parangonable a esta genealogía destructiva que Joas en-cuentra en Nietzsche? ¿Por dónde pasaría una genealogía afirmativa, que reconoce la aspiración universalista y que se compromete con ciertos valo-res e historia de nuestra región, pero que no reniega de su carácter situado y plural? 

En este marco, no es posible responder todas esas preguntas, pero sí, al me-nos, intentaremos enfocarnos en un aporte concreto que —desde los estu-dios religiosos generados en Latinoamérica— puede destacarse tanto para la discusión global en torno a lo común y a la dignidad humana como a la aproximación de Joas a lo sagrado y a su concepción de experiencia reli-giosa. Desde estos análisis, pero también desde la propia teología católica, se pone el acento en la dimensión colectiva y comunitaria como un modo predominante de concebir el vínculo con lo sagrado en la región (Parker, 1996). Este énfasis sobre lo que sucede en la cultura popular, en las barria-das de las metrópolis, en el sincretismo con las tradiciones indígenas, etc., contrasta con un abordaje de las prácticas religiosas como algo individual, como suele predominar en las lecturas clásicas europeas y norteamerica-nas. No se indica con esto una exclusividad donde el plano individual no tiene importancia, sin embargo, ya sea desde la Teología del Pueblo (Gera, Tello, Galli, entre otros), la Filosofía de la Liberación (Dussel, Scannone) o desde la Sociología y Antropología de la Religión (Carozzi, 1993) cuya unidad de análisis solían ser los movimientos religiosos, los sujetos por ex-celencia de la experiencia religiosa, con su rol transformador, conformados por, principalmente, los pobres, los excluidos, las iglesias insertadas en los barrios y no individuos sin atributos específicos. El acento en un tipo de experiencia religiosa de base primordialmente co-lectiva y comunitaria permite también rescatar la distinción entre Erlebnis [vivencia] y Erfahrung [experiencia]. La primera se vincula con una idea propia del Romanticismo, donde lo religioso se acerca a una emoción que debe buscarse en la interioridad. La experiencia, en cambio, contiene un momento reflexivo de cierto distanciamiento racional. Tampoco se trata de algo subjetivo, sino  más bien intersubjetivo, y es en esa comunidad de cre-yentes donde lo sagrado se hace vívido, se corporiza en símbolos y rituales 

ALEJANDRO PELFINI   29

compartidos y se vuelve parte de un lenguaje común. En el libro Cantos de experiencia, del historiador de las ideas Martin Jay (2009), se realiza un complejo recorrido por la noción de experiencia, incluyendo todas sus paradojas y ambigüedades:

necesitamos percatarnos de todas las formas en que la ‘experiencia’ es tan-

to un concepto lingüístico colectivo, un significante que unifica una serie 

de significados heterogéneos situados en un campo de fuerza diacrítico, 

cuanto un recordatorio de que tales conceptos dejan siempre un residuo 

que escapa a su dominio homogeneizante. La ‘experiencia’, cabría decir, 

se halla en el punto nodal de la intersección entre el lenguaje público y la 

subjetividad privada, entre los rasgos comunes expresables y el carácter 

inefable de la interioridad individual. (Jay, 2009, p. 20)

Y justamente este punto de intersección de la experiencia no es solo espa-cial sino también temporal: no se contenta con duplicar lo vivido  sobre-llevando la experiencia, sino que implica —también en un guiño al prag-matismo norteamericano— alguna transformación para el que es capaz de reconstruirla, que no nos deja en el mismo lugar donde comenzamos. En contraste, Joas, con su eurocentrismo y americanismo que no termina de superar, queda muy fijado a un acercamiento a lo religioso que es más propio de una vivencia individual y emotiva que de una experiencia colec-tiva que incluya la racionalidad, y quizás hasta algún tipo de instituciona-lización. Es más, cuando en diversas ocasiones pretende dar cuenta de la persistencia de lo religioso frente a un contexto supuestamente secular, cae en ejemplos algo banales, que no logran distinguir cabalmente lo religioso respecto de la mera adhesión fanática a un equipo de fútbol o a un grupo musical.  

La distinción entre vivencia y experiencia religiosa permite intervenir con mayor sutileza en los debates en torno a secularización, modernización y un mundo postsecular. En este sentido, el derrotero que nos ofrece el camino eurocéntrico del “hechizo de la libertad”, así sea en la variante afirmativa hegeliana o en la negativa nietzscheana, no es necesariamente una trayectoria de secularización que implicaría la desaparición o debi-litamiento de lo religioso, sino que se manifiesta como “individuación” del vínculo con lo sagrado; tal como planteaba Bellah (1985) ya sea en su variante utilitarista/managerial o en la expresivista/terapéutica: 

30   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

La insatisfacción con las comunidades religiosas, que exigen obe-

diencia respecto de las doctrinas de fe y que a los individuos les 

parecen intelectualmente inaceptables, o que fuerzan a un confor-

mismo moral que se vive como obstáculo para la realización de una 

vida personal plena de sentido, puede llevar a la decisión de encon-

trar la propia salvación en convicciones seculares. Pero puede llevar 

también a fortalecer la búsqueda de una «espiritualidad» individual 

—como se dirá desde entonces en oposición a la religión institu-

cional— así como a reforzar una defensa de la propia experiencia 

contra la institución y la doctrina, y también a una conexión con 

antiguas tradiciones de la mística que dan lugar a esas experiencias 

de un modo más convincente. (Joas, 2024, p. 59)

Ahora bien, esa experiencia postsecular es vivencial de lo religioso, sobre todo en clave individual. Y esto no corresponde necesariamente con su devenir en ámbitos extraeuropeos o en el llamado sur global,  incluso entre gran parte de la inmigración en la propia Europa Occidental. Tenemos múl-tiples ejemplos de la vitalidad de lo religioso en clave colectiva y con una misión histórica, que mantiene un relato heroico, como por ejemplo el is-lam, y no necesariamente en sus variantes fundamentalistas (Juergensme-yer et al., 2016). En este y en otros ámbitos como el análisis del activismo y de la sociedad civil global/transnacional, resulta difícil librarse del sesgo de clase en la observación. Por ello, se cae fácilmente en generalizar las actividades de ciertos grupos privilegiados, con competencias para conec-tarse, viajar y manejar el inglés, como si fueran prácticas masivas (Kaldor, 2005). Algo similar nos conduce a generalizar el tipo de acercamiento a lo religioso desde sectores favorecidos y con un espíritu cosmopolita cerca-no a un consumo aleatorio de denominaciones globales entremezcladas y cambiantes. Esto vendría a constituir una especie de paroxismo del “cuen-tapropismo religioso” con que en los años noventa se denominaba la apari-ción de cultos diversos en el país y en la región en forma concomitante con la precarización del mercado del trabajo (Mallimaci, 2013). Efectivamente, la variante vivencial de lo sagrado resulta muy débil para pensar y asumir lo global más allá de la tolerancia y de la valoración de la pluralidad. Al mismo tiempo, los casos más vitales de lo experiencial pare-cen demasiado ligados a religiones históricas emparentadas con el devenir de pueblos concretos,  especialmente en el contexto de efervescencia neo-

ALEJANDRO PELFINI   31

patriótica que se desplegaba desde el Medio Este norteamericano, pasando por Europa e Israel hasta la India (Sanahuja y López Burián, 2023). El rol global de lo religioso no pasa entonces por multiplicar y coleccionar viven-cias curiosas y aleatorias de lo sagrado sino por combinar y complementar lo valórico con lo institucional y normativo (“religión e imperio”). Se su-pone que lo religioso sigue ofreciendo una base para construir no solo una experiencia y un imaginario de lo “común”, sino también para limitar las aspiraciones de dominio propias de la subjetividad humana, tanto respecto de otras personas, sociedades y culturas, como del entorno (o creación) y otros seres vivos. En la conjunción de religión e imperio que sugiere  Joas de manera incidental, el desafío pasa por generar un nuevo horizon-te de expectativas comunes que cuente con un componente imaginario e ideacional, pero que también prometa un escenario probable de realización histórica. Si la base para ello no recae ni en la determinación de un orden político privilegiado ni en el consenso sobre principios y valores comunes para toda la humanidad, sí al menos puede obtener su sentido y finalidad al evitar la catástrofe y la depredación ante la certeza de un destino comparti-do poco promisorio. Aquí se abre —pragmáticamente— un campo urgente para la creatividad de la acción y el aprendizaje colectivo en la responsabi-lidad por el gobierno de los asuntos comunes.

 

Referencias

Arnason, J., Eisenstadt, S., y Wittrock, B. (Eds.). (2005). Axial Civilizations and World 

History. Brill.

Basaure, M. (2018). Sacralidad, cohesión social y desencantamiento. Conversación con 

Hans Joas. Revista de Estudios Sociales,  1(66), 93-105.   https://doi.org/10.7440/

res66.2018.09

Bellah, R., Madsen, R., Sullivan, W., Swidler, A., y Tipton, S. M. (1985). Habits of the 

Heart. Individualism and Commitment in American Life.  University  of  California 

Press.

Casanova, J. (1994). Public Religions in the Modern World. University of Chicago Press. Casanova, J. (2009). Europas Angst vor der Religion. Berlin University Press. Chakrabarty, D. (2000). Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Di-

fference. Princeton University Press.

Carozzi, M. J. (1993). Tendencias en el estudio de nuevos movimientos religiosos en Amé-

rica: los últimos veinte años. Revista Sociedad y Religión, 1(10/11), 3-23.

32   STUDIA POLITICÆ   Nº 65                                           otoño 2025

Costa, S. (2006). Desprovincializando a sociologia: a contribuição pós-colonial. Revis-

ta Brasileira de Ciencias Sociais,  21(60), 117-134. https://doi.org/10.1590/S0102-

69092006000100007

Dewey, J. (1975). Democracia y educación. Ediciones Morata. Habermas, J. (1984). Teoría de la acción comunicativa. Taurus. Jaspers, K. (1949). Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Piper. Jay, M. (2009). Cantos de Experiencia. Variaciones modernas sobre un tema universal. 

Paidós.

Joas, H. (1996). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2015). La sacralidad de la persona. Una nueva genealogía de los derechos hu-

manos. UNSAM Edita.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Niet-

zsche. Sal Terrae.

Juergensmeyer, M., Kitts, M., y Jerryson, M. (Eds.). (2016). Violence and the World’s Reli-

gious Traditions: An Introduction. Oxford University Press.

Kaldor, M. (2005). La sociedad civil global. Una respuesta a la guerra. Tusquets. Mallimaci, F. (Ed.). (2013). Atlas de las creencias religiosas en la Argentina. Biblos. Niebuhr R. (1922). The Social Sources Of Denominationalism. Living Age Books. Parker, C. (1996). Otra lógica en América Latina: religión popular y modernización capi-

talista. Fondo de Cultura Económica.

Pelfini, A. (2013). Del cosmopolitismo “atlántico” al cosmopolitismo minimalista. La sub-

jetivación de América Latina en una Modernidad Plural.  Devenires. Revista de Filoso-

fía y Filosofía de la Cultura, 14(28), 13-38. https://publicaciones.umich.mx/revistas/

devenires/ojs/article/view/384

Sanahuja, J. A. y López Burián C. (2023). Las “nuevas derechas” y la ultraderecha neopa-

triota: conceptos, teoría y debates en el cruce de ideología y globalización. En J. A. 

Sanahuja y P. Stefanoni (Eds.), Extremas derechas y democracia: perspectivas ibe-

roamericanas (13-36). Fundación Carolina. 

index-1_1.jpg





