
Reseña
RICCI CERNADAS, GONZALO. (2022). LA MULTITUD EN SPINOZA: DE LA 
FÍSICA A LA POLÍTICA. RAGIF EDICIONES, CIUDAD AUTÓNOMA DE BUENOS 
AIRES. ISBN: 978-987-48149-5-1, 187 PÁGINAS.

Por: Nicolás Levenson1

La anomalía de Spinoza –para ponerlo en palabras de uno de sus grandes lectores, Antonio 
Negri– es el vínculo entre la dimensión filosófico-política de su obra y el pensamiento 
acerca de la democracia, que encuentra un punto de convergencia en la figura de la mul-
titud. Este concepto previamente desatendido en las relecturas contemporáneas de Baruch 
Spinoza (desde su retoma en la agitada Francia del 68’ hasta la irrupción del abordaje del 
propio Negri en la década de 1980), es tan anómalo para el siglo XVII como fundamental 
y actual para nuestro presente. 

Pero si Negri lee en la multitud una potentia destituyente –es decir, siempre opuesta a la 
potestas del Estado–, Ricci Cernadas encuentra en el movimiento de la multitud un despla-
zamiento necesariamente acompasado con la conformación de la institucionalidad estatal, 
de la cual es ella misma su fundamento: Estado y multitud se complican de acuerdo con la 
tesis desarrollada en La multitud en Spinoza: de la física a la política.

Alrededor de esta recuperación de la multitud, y sosteniendo su carácter de agente polí-
tico spinoziano, versa la presente obra de Gonzalo Ricci Cernadas: una muy sólida tesis 
de maestría, adaptada en formato de libro para su publicación en la colección “Derivas 
spinozistas” coordinada por María Jimena Solé en RAGIF Ediciones, que no solo aborda 
sino que supera –complejiza, cuestiona y profundiza– la tesis de Negri de que esta figura 
relegada en las lecturas de los comentaristas es la base para una democracia absoluta y no 
representativa que es asimismo expresión de la propia multitud.

Si, como dice Ricci Cernadas en la introducción a su libro, la relectura del filósofo holandés 
dice tanto de la forma hermenéutica específica del abordaje de su obra como del momento 
en que ésta es revisitada, la teoría política de Spinoza sigue siendo fundamental para el 
abordaje de las preocupaciones y las disputas de nuestro tiempo. La pregunta sería, en todo 
caso, por la retoma –o la forma en que deriva esta retoma– de problemas que la obra de 
Spinoza abre y resuelve, pero no clausura; la respuesta, una evidencia de la complejidad 
de la elaboración teórica que, dispuesta en las obras del filósofo holandés, funciona inma-
nentemente como modo de pensamiento (y praxis, siguiendo a Deleuze) para el abordaje 
de problemas perennes: complejidades inherentes a la vida entre otros, con otros. Esa es 
la deriva en la que se inscribe La multitud en Spinoza, una deriva ética que no es sólo 

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.66.05

1 Instituto de Investigaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad 
de Buenos Aires. Correo electrónico de contacto: levensonnicolas@gmail.com ORCID: 
https://orcid.org/0009-0000-0516-4328.



146   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

moral porque además de reflexión se vuelve práctica, encarna en la coyuntura: la prolífica 
discusión spinozista que encontró un potente círculo de pensadores (en tanto modos finitos 
pensantes) alrededor del desafío que abría la crisis del 2001. Desde el 2001, para el 2001, 
pero también a partir del 2001 argentino siendo este el acontecimiento que abre, en nuestro 
pasado reciente, una deriva spinoziana preocupada por la búsqueda de una filosofía práctica 
que piense e intervenga en el contexto de producción, que desafíe los límites impuestos por 
el Estado y lo problematice, que piense desde la inmanencia de la situación, que desborde 
los carriles “habilitados” para el pensamiento y la acción.

El 2001 es el movimiento en acto de la multitud, y es el escenario fecundo de discusión 
spinozista en el que escriben Cecilia Abdo Ferez, Diego Tatián, Jimena Solé y Mariana de 
Gainza, entre otros destacados intelectuales de la escena argentina contemporánea cuyos 
ecos resuenan a lo largo del libro. Lecturas propias, pero también lecturas sobre las lectu-
ras de aquellos que previamente leyeron a Spinoza: de esta forma, se va conformando un 
corpus respecto del cual la obra de Ricci Cernadas no es ajena, sino que además desborda y 
construye a partir de él su argumento.

Esto evidencia la perennidad de la obra de un filósofo del siglo XVII que reaparece en la 
coyuntura de efervescente sagacidad en la Francia del 68’ para problematizar, ahora desde 
la inmanencia, la crisis del estructuralismo en una discusión interna a los marxismos, y que 
llega con inclaudicable potencia a latitudes latinoamericanas en un momento en que, desde 
1994 bajaban del norte los ecos de la Revolución Zapatista y para el 2001 ascenderían desde 
el sur los golpes metálicos de lo que sería leído por algunos como una posible refundación 
social, económica y política profunda. En el medio (entre el mayo francés y la contempo-
raneidad de nuestro continente, entre las tierras europeas y la geografía latinoamericana), 
aparecería desde la coyuntura italiana la audaz lectura de Negri haciendo foco en el aspecto 
multitudinario previamente desatendido en las lecturas de los comentaristas. Allí, pero aquí 
también, estuvo Spinoza: tanto en el norte como en el sur, estos movimientos pudieron ser 
abordados desde una nueva figura multitudinaria en acto. Potentia multitudinis.

Cuando en 1981 la publicación de La anomalía salvaje pusiera en el centro de la escena al 
concepto de multitud, se abriría la deriva profunda y específica del pensamiento político 
de la obra de Spinoza en la que el libro de Ricci Cernadas se inscribe: pero ésta no queda 
únicamente reducida a inmiscuirse al interior de ella (la deriva de la multitud), sino que 
con profundidad analítica y una rigurosidad remarcable, el autor postula un nuevo modo de 
recorrer la obra Spinoza en discusión con otros comentaristas. Si para Negri la potencia de 
la multitud es inherentemente democrática y por lo tanto no puede ser representada ni me-
diada, La multitud en Spinoza abre una discusión acerca del sujeto político (el agente) de la 
filosofía spinoziana recuperando un universo conceptual más amplio que permite captar la 
centralidad del cuerpo, de la multitud, y finalmente del Estado poniendo en juego también 
el momento de la realidad institucional.

La multitud en Spinoza se constituye en la forma de un recorrido que evoca, como la filo-
sofía spinoziana en sí misma, un movimiento; articulado por el estudio de la multitud, en 
este caso el movimiento es triple: el estudio del cuerpo por medio de la física en el primer 
capítulo, el pasaje a la multitud como agente político explicitado en un movimiento desde la 
física hacia los afectos (que buscará analizar la particularidad de la figura de la multitud en 
dos de las obras centrales de Spinoza, el Tratado Político y el Tratado Teológico-Político) 
en el segundo capítulo, abordando por último en un tercer capítulo el momento institucio-
nal y la complejidad del cuerpo estatal: su reposo y movimiento (es decir, su física) y las 
potencias que lo constituyen (es decir, su política).  



NICOLÁS LEVENSON   147

De cualquier manera, este movimiento no puede ser leído como progresivo ni como lineal: 
la causa no se separa nunca de su efecto, sino que se manifiesta siempre también y de forma 
inmanente en él. Pensar a la multitud, sostiene Ricci Cernadas, es pensarla necesariamente 
con el cuerpo y con el Estado; y esto en tanto la multitud es ella misma cuerpo y también 
Estado: la multitud se manifiesta siendo cuerpo (un cuerpo compuesto por un afecto común) 
y al mismo tiempo como si tuviera una sola mente; y, además, en la medida en que se en-
cuentra siempre ya socializada, es capaz de darse una estructura político-institucional cuyo 
derecho sea su propia potencia.

El primer momento del acompasado movimiento general previamente mencionado es el del 
estudio del cuerpo: el capítulo primero, “El cuerpo”, aborda la filosofía de Spinoza desde su 
importante (y poco estudiada) dimensión física haciendo foco en los Principios de filosofía 
de Descartes y la fundamental proposición 13 de la segunda parte de la Ética y se encuentra 
orientado hacia la comprensión del concepto de cuerpo como fenómeno complejo. Si la 
política es el campo donde el poder de los cuerpos se despliega, el abordaje del concepto de 
cuerpo deviene fundamental: la interrelación entre los cuerpos, signada por el movimiento 
o el reposo, permite avanzar hacia una conceptualización dinámica que separa a Spinoza 
de la concepción estática de la materia cartesiana. La conceptualización de la extensión (y 
no del cuerpo, como Ricci Cernadas le discute a Buyse) como algo dinámico, es lo que le 
permite al filósofo holandés desteologizar el pensamiento cartesiano volviéndolo racional 
e inmanente. Para continuar existiendo en sí, en cada cuerpo debe darse algo que lo oriente 
a la existencia: un Dios voluntarista y trascendente ya no es el encargado de mover a los 
cuerpos, sino que éstos perduran en la duración y la existencia; y esto en tanto que la causa 
de su esencia se encuentra en Dios. 

Este complejo despliegue deriva en la comprensión de los modos finitos qua modos finitos, 
y de la causalidad como fenómeno inmanente: un cuerpo, expresión en la extensión de 
la esencia divina, no aparece nunca aislado en la física spinoziana. Ergo, si la materia es 
siempre una red de cuerpos interrelacionados, la física geométrica de Spinoza –sostiene 
Ricci Cernadas– aborda a todos los cuerpos sin excepción. Toda estabilidad es siempre 
provisoria, sujeta a la relatividad del movimiento corpóreo de la extensión: la forma del 
individuo depende de su contexto, de su movimiento, y de los movimientos ajenos; la po-
lítica, aparece entonces como una forma de poner en juego esa disposición de cuerpos en 
ejercicio de su potencia. 

El segundo capítulo se encuentra dedicado al abordaje de la multitud como sujeto político, 
para lo que recorre –entre contrapuntos con lecturas de reconocidos intérpretes como son 
Étienne Balibar, Marilena Chaui o Antonio Negri– las dos obras centrales en la que Spinoza 
dedica pasajes a este concepto: el Tratado Teológico-Político y el Tratado Político. La mul-
titud se asocia, reconstruye Ricci Cernadas, en torno a un afecto común: gracias a la pro-
yección de semejanza y desemejanza que los individuos anudan entre sí como resultado de 
la relación física entre cuerpos, experimentan aquello que en la proposición 27 de la tercera 
parte de la Ética es definido como el principio de imitación de los afectos. Y es ésta para 
Spinoza la base del Estado: el derecho es su poder. La lectura de Ricci Cernadas recupera 
una dimensión republicana del pensamiento spinozista (la obediencia es siempre a una ley 
dada al súbdito por sí mismo, por el sujeto político al instaurar el orden de la comunidad), 
permitiendo encontrar, en las coordenadas en donde la multitud y el Estado se fusionan, a 
la obediencia: la multitud de esta forma se despega de la noción peyorativa de vulgus o la 
plebs y gana una dimensión profundamente positiva e instituyente. En abierta polémica 
con Negri, el autor de La multitud en Spinoza sostiene que el sujeto político spinoziano por 
antonomasia puede actuar como si fuera una unidad, como si tuviera una sola mente: así, 
Estado y multitud pueden ser recuperadas como dimensiones análogas y no necesariamente 



148   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

como una aporía entre unidad institucional y potentia siempre instituyente. La única forma 
de que la multitud persevere, incluso anteponiéndose a su carácter polivalente, será en el 
marco del Estado.

Empezar por el Estado resulta entonces la manera de ser evidente para el tercer capítulo. El 
mismo se desenvuelve de esta forma como un recorrido que conduce a la clausura de la dis-
cusión acerca de la ontología del Estado –que para Ricci Cernadas es y debe ser considera-
do como un individuo (complejo y compuesto)– que en tanto totalidad nunca cerrada sobre 
sí misma se consolida como fragilidad cristalizada por estadios en los que la ausencia de 
conflicto es más la excepción que la norma. Si el Estado debe actuar como si fuera un cuer-
po y tuviera una sola voluntad, su movimiento vuelve a esta máxima siempre un enunciado 
condicional: todo ordenamiento político institucional no puede si no estar sujeto a cambio. 

El corolario del capítulo se juega en el último “contra-Negri”, que es a su vez el definitivo: 
partiendo de la recuperación que Abdo Férez hace del poder como potestas en términos de 
la primacía de la concepción imaginativa en el vulgo –la manera finalista y teleológica en 
que los hombres entienden el poder–, el autor rechaza la tesis del italiano de que potentia 
y potestas son siempre y necesariamente opuestos. Incluso cuando esta relación no sea en 
todo momento armónica, su estabilización supone la propia emergencia del Estado. Articu-
lar la relación entre la multitud y el diseño institucional del imperium es siempre una praxis 
compleja, y de sus diferentes mediaciones surgen los tres regímenes que Spinoza aborda 
en el Tratado político: la preocupación por la estabilidad en cada tipo de régimen es la que 
aborda la última sección del tercer capítulo, centrándose especialmente en el rol de las 
instituciones en la democracia.

Reconocer la ambivalencia de la multitud no es, en este sentido, un intento de quitarle a su 
(in)coherencia interna sentido político, sino de tomar seriamente el adagio spinoziano que 
supone no ridiculizar, no lamentar, no detestar, sino entender.  De esta forma, Ricci Cer-
nadas postula, como cierre del recorrido del libro, que aparece una relación entre el diseño 
institucional del imperii y la multitud: la misma se manifiesta en la forma en la que se da el 
ordenamiento institucional, que no es otra cosa que la forma específica –y contingente– en 
que el Estado afirma y expresa la potencia de la multitud. Desde la física de los cuerpos 
hacia la política del Estado, la multitud impregna el movimiento en su carácter de agente 
político y subsume la estabilidad y la libertad del régimen a la convergencia entre su conte-
nido (el Estado, poder constituido) y su potentia (el poder constituyente). 

Con el oficio de un pulidor de lentes, Ricci Cernadas construye en La multitud en Spinoza 
una curvatura argumental que vuelve a la multitud (sujeto político del spinozismo), a la de-
mocracia (el régimen político más fuerte) y al Estado, un entramado complejo de relaciones 
que se coimplican. Una lectura necesaria para evitar polaridades taxativas –quienes vuelcan 
sus análisis partiendo el lente hacia un férreo institucionalismo, o hacia un autonomismo 
sin fronteras institucionales delimitadas– en una época en la que recuperar tanto el rol del 
Estado como el poder de la multitud para volverlo incólume resulta tan fundamental como 
complejo.


