Resena

RICCI CERNADAS, GONZALO. (2022). LA MULTITUD EN SPINOZA: DE LA
FISICA A LA POLITICA. RAGIF EDICIONES, CIUDAD AUTONOMA DE BUENOS
AIRES. ISBN: 978-987-48149-5-1, 187 PAGINAS.

Por: Nicolds Levenson'

La anomalia de Spinoza —para ponerlo en palabras de uno de sus grandes lectores, Antonio
Negri— es el vinculo entre la dimensién filoséfico-politica de su obra y el pensamiento
acerca de la democracia, que encuentra un punto de convergencia en la figura de la mul-
titud. Este concepto previamente desatendido en las relecturas contemporaneas de Baruch
Spinoza (desde su retoma en la agitada Francia del 68’ hasta la irrupcién del abordaje del
propio Negri en la década de 1980), es tan anémalo para el siglo XVII como fundamental
y actual para nuestro presente.

Pero si Negri lee en la multitud una potentia destituyente —es decir, siempre opuesta a la
potestas del Estado—, Ricci Cernadas encuentra en el movimiento de la multitud un despla-
zamiento necesariamente acompasado con la conformacion de la institucionalidad estatal,
de la cual es ella misma su fundamento: Estado y multitud se complican de acuerdo con la
tesis desarrollada en La multitud en Spinoza: de la fisica a la politica.

Alrededor de esta recuperacion de la multitud, y sosteniendo su cardcter de agente poli-
tico spinoziano, versa la presente obra de Gonzalo Ricci Cernadas: una muy sélida tesis
de maestria, adaptada en formato de libro para su publicacién en la coleccién “Derivas
spinozistas” coordinada por Maria Jimena Solé en RAGIF Ediciones, que no solo aborda
sino que supera —complejiza, cuestiona y profundiza— la tesis de Negri de que esta figura
relegada en las lecturas de los comentaristas es la base para una democracia absoluta y no
representativa que es asimismo expresion de la propia multitud.

Si, como dice Ricci Cernadas en la introduccion a su libro, la relectura del fildsofo holandés
dice tanto de la forma hermenéutica especifica del abordaje de su obra como del momento
en que ésta es revisitada, la teorfa politica de Spinoza sigue siendo fundamental para el
abordaje de las preocupaciones y las disputas de nuestro tiempo. La pregunta seria, en todo
caso, por la retoma —o la forma en que deriva esta retoma— de problemas que la obra de
Spinoza abre y resuelve, pero no clausura; la respuesta, una evidencia de la complejidad
de la elaboracidn tedrica que, dispuesta en las obras del fildsofo holandés, funciona inma-
nentemente como modo de pensamiento (y praxis, siguiendo a Deleuze) para el abordaje
de problemas perennes: complejidades inherentes a la vida entre otros, con otros. Esa es
la deriva en la que se inscribe La multitud en Spinoza, una deriva ética que no es sélo

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.66.05

! Instituto de Investigaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad
de Buenos Aires. Correo electrénico de contacto: levensonnicolas@gmail.com ORCID:
https://orcid.org/0009-0000-0516-4328.



146 STUDIA POLITICA Ne° 66 invierno 2025

moral porque ademads de reflexion se vuelve prictica, encarna en la coyuntura: la prolifica
discusion spinozista que encontr6 un potente circulo de pensadores (en tanto modos finitos
pensantes) alrededor del desafio que abria la crisis del 2001. Desde el 2001, para el 2001,
pero también a partir del 2001 argentino siendo este el acontecimiento que abre, en nuestro
pasado reciente, una deriva spinoziana preocupada por la bisqueda de una filosofia prictica
que piense e intervenga en el contexto de produccion, que desafie los limites impuestos por
el Estado y lo problematice, que piense desde la inmanencia de la situacion, que desborde
los carriles “habilitados” para el pensamiento y la accion.

El 2001 es el movimiento en acto de la multitud, y es el escenario fecundo de discusién
spinozista en el que escriben Cecilia Abdo Ferez, Diego Tatidn, Jimena Solé y Mariana de
Gainza, entre otros destacados intelectuales de la escena argentina contempordnea cuyos
ecos resuenan a lo largo del libro. Lecturas propias, pero también lecturas sobre las lectu-
ras de aquellos que previamente leyeron a Spinoza: de esta forma, se va conformando un
corpus respecto del cual la obra de Ricci Cernadas no es ajena, sino que ademds desborda y
construye a partir de él su argumento.

Esto evidencia la perennidad de la obra de un filésofo del siglo XVII que reaparece en la
coyuntura de efervescente sagacidad en la Francia del 68’ para problematizar, ahora desde
la inmanencia, la crisis del estructuralismo en una discusion interna a los marxismos, y que
llega con inclaudicable potencia a latitudes latinoamericanas en un momento en que, desde
1994 bajaban del norte los ecos de la Revolucidn Zapatista y para el 2001 ascenderian desde
el sur los golpes metdlicos de lo que serfa leido por algunos como una posible refundacién
social, econdmica y politica profunda. En el medio (entre el mayo francés y la contempo-
raneidad de nuestro continente, entre las tierras europeas y la geografia latinoamericana),
apareceria desde la coyuntura italiana la audaz lectura de Negri haciendo foco en el aspecto
multitudinario previamente desatendido en las lecturas de los comentaristas. Alli, pero aqui
también, estuvo Spinoza: tanto en el norte como en el sur, estos movimientos pudieron ser
abordados desde una nueva figura multitudinaria en acto. Potentia multitudinis.

Cuando en 1981 la publicacién de La anomalia salvaje pusiera en el centro de la escena al
concepto de multitud, se abrirfa la deriva profunda y especifica del pensamiento politico
de la obra de Spinoza en la que el libro de Ricci Cernadas se inscribe: pero ésta no queda
unicamente reducida a inmiscuirse al interior de ella (la deriva de la multitud), sino que
con profundidad analitica y una rigurosidad remarcable, el autor postula un nuevo modo de
recorrer la obra Spinoza en discusién con otros comentaristas. Si para Negri la potencia de
la multitud es inherentemente democratica y por lo tanto no puede ser representada ni me-
diada, La multitud en Spinoza abre una discusion acerca del sujeto politico (el agente) de la
filosofia spinoziana recuperando un universo conceptual mas amplio que permite captar la
centralidad del cuerpo, de la multitud, y finalmente del Estado poniendo en juego también
el momento de la realidad institucional.

La multitud en Spinoza se constituye en la forma de un recorrido que evoca, como la filo-
soffa spinoziana en s{ misma, un movimiento; articulado por el estudio de la multitud, en
este caso el movimiento es triple: el estudio del cuerpo por medio de la fisica en el primer
capitulo, el pasaje a la multitud como agente politico explicitado en un movimiento desde la
fisica hacia los afectos (que buscard analizar la particularidad de la figura de la multitud en
dos de las obras centrales de Spinoza, el Tratado Politico y el Tratado Teoldgico-Politico)
en el segundo capitulo, abordando por dltimo en un tercer capitulo el momento institucio-
nal y la complejidad del cuerpo estatal: su reposo y movimiento (es decir, su fisica) y las
potencias que lo constituyen (es decir, su politica).



NICOLAS LEVENSON 147

De cualquier manera, este movimiento no puede ser leido como progresivo ni como lineal:
la causa no se separa nunca de su efecto, sino que se manifiesta siempre también y de forma
inmanente en él. Pensar a la multitud, sostiene Ricci Cernadas, es pensarla necesariamente
con el cuerpo y con el Estado; y esto en tanto la multitud es ella misma cuerpo y también
Estado: 1a multitud se manifiesta siendo cuerpo (un cuerpo compuesto por un afecto comtin)
y al mismo tiempo como si tuviera una sola mente; y, ademads, en la medida en que se en-
cuentra siempre ya socializada, es capaz de darse una estructura politico-institucional cuyo
derecho sea su propia potencia.

El primer momento del acompasado movimiento general previamente mencionado es el del
estudio del cuerpo: el capitulo primero, “El cuerpo”, aborda la filosoffa de Spinoza desde su
importante (y poco estudiada) dimensidn fisica haciendo foco en los Principios de filosofia
de Descartes y 1a fundamental proposicién 13 de la segunda parte de la Efica y se encuentra
orientado hacia la comprension del concepto de cuerpo como fenémeno complejo. Si la
politica es el campo donde el poder de los cuerpos se despliega, el abordaje del concepto de
cuerpo deviene fundamental: la interrelacion entre los cuerpos, signada por el movimiento
o el reposo, permite avanzar hacia una conceptualizacién dindmica que separa a Spinoza
de la concepcidn estdtica de la materia cartesiana. La conceptualizacion de la extension (y
no del cuerpo, como Ricci Cernadas le discute a Buyse) como algo dindmico, es lo que le
permite al filésofo holandés desteologizar el pensamiento cartesiano volviéndolo racional
e inmanente. Para continuar existiendo en si, en cada cuerpo debe darse algo que lo oriente
a la existencia: un Dios voluntarista y trascendente ya no es el encargado de mover a los
cuerpos, sino que éstos perduran en la duracién y la existencia; y esto en tanto que la causa
de su esencia se encuentra en Dios.

Este complejo despliegue deriva en la comprension de los modos finitos gua modos finitos,
y de la causalidad como fendmeno inmanente: un cuerpo, expresion en la extensiéon de
la esencia divina, no aparece nunca aislado en la fisica spinoziana. Ergo, si la materia es
siempre una red de cuerpos interrelacionados, la fisica geométrica de Spinoza —sostiene
Ricci Cernadas— aborda a todos los cuerpos sin excepcion. Toda estabilidad es siempre
provisoria, sujeta a la relatividad del movimiento corpéreo de la extension: la forma del
individuo depende de su contexto, de su movimiento, y de los movimientos ajenos; la po-
litica, aparece entonces como una forma de poner en juego esa disposicion de cuerpos en
ejercicio de su potencia.

El segundo capitulo se encuentra dedicado al abordaje de la multitud como sujeto politico,
para lo que recorre —entre contrapuntos con lecturas de reconocidos intérpretes como son
Etienne Balibar, Marilena Chaui o Antonio Negri— las dos obras centrales en la que Spinoza
dedica pasajes a este concepto: el Tratado Teologico-Politico y el Tratado Politico. La mul-
titud se asocia, reconstruye Ricci Cernadas, en torno a un afecto comun: gracias a la pro-
yeccion de semejanza y desemejanza que los individuos anudan entre si como resultado de
la relacion fisica entre cuerpos, experimentan aquello que en la proposicién 27 de la tercera
parte de la Etica es definido como el principio de imitacién de los afectos. Y es ésta para
Spinoza la base del Estado: el derecho es su poder. La lectura de Ricci Cernadas recupera
una dimension republicana del pensamiento spinozista (la obediencia es siempre a una ley
dada al subdito por si mismo, por el sujeto politico al instaurar el orden de la comunidad),
permitiendo encontrar, en las coordenadas en donde la multitud y el Estado se fusionan, a
la obediencia: la multitud de esta forma se despega de la nocién peyorativa de vulgus o la
plebs y gana una dimensiéon profundamente positiva e instituyente. En abierta polémica
con Negri, el autor de La multitud en Spinoza sostiene que el sujeto politico spinoziano por
antonomasia puede actuar como si fuera una unidad, como si tuviera una sola mente: asf,
Estado y multitud pueden ser recuperadas como dimensiones andlogas y no necesariamente



148 STUDIA POLITICA Ne° 66 invierno 2025

como una aporia entre unidad institucional y potentia siempre instituyente. La tinica forma
de que la multitud persevere, incluso anteponiéndose a su cardcter polivalente, serd en el
marco del Estado.

Empezar por el Estado resulta entonces la manera de ser evidente para el tercer capitulo. El
mismo se desenvuelve de esta forma como un recorrido que conduce a la clausura de la dis-
cusion acerca de la ontologia del Estado —que para Ricci Cernadas es y debe ser considera-
do como un individuo (complejo y compuesto)— que en tanto totalidad nunca cerrada sobre
sf misma se consolida como fragilidad cristalizada por estadios en los que la ausencia de
conflicto es més la excepcion que la norma. Si el Estado debe actuar como si fuera un cuer-
po y tuviera una sola voluntad, su movimiento vuelve a esta mdxima siempre un enunciado
condicional: todo ordenamiento politico institucional no puede si no estar sujeto a cambio.

El corolario del capitulo se juega en el tltimo “contra-Negri”, que es a su vez el definitivo:
partiendo de la recuperacion que Abdo Férez hace del poder como potestas en términos de
la primacia de la concepcién imaginativa en el vulgo —la manera finalista y teleolégica en
que los hombres entienden el poder—, el autor rechaza la tesis del italiano de que potentia
y potestas son siempre y necesariamente opuestos. Incluso cuando esta relacién no sea en
todo momento armdnica, su estabilizacion supone la propia emergencia del Estado. Articu-
lar la relacién entre la multitud y el disefio institucional del imperium es siempre una praxis
compleja, y de sus diferentes mediaciones surgen los tres regimenes que Spinoza aborda
en el Tratado politico: 1a preocupacion por la estabilidad en cada tipo de régimen es la que
aborda la ultima seccion del tercer capitulo, centrdndose especialmente en el rol de las
instituciones en la democracia.

Reconocer la ambivalencia de la multitud no es, en este sentido, un intento de quitarle a su
(in)coherencia interna sentido politico, sino de tomar seriamente el adagio spinoziano que
supone no ridiculizar, no lamentar, no detestar, sino entender. De esta forma, Ricci Cer-
nadas postula, como cierre del recorrido del libro, que aparece una relacién entre el disefio
institucional del imperii y la multitud: la misma se manifiesta en la forma en la que se da el
ordenamiento institucional, que no es otra cosa que la forma especifica —y contingente— en
que el Estado afirma y expresa la potencia de la multitud. Desde la fisica de los cuerpos
hacia la politica del Estado, la multitud impregna el movimiento en su cardcter de agente
politico y subsume la estabilidad y la libertad del régimen a la convergencia entre su conte-
nido (el Estado, poder constituido) y su potentia (el poder constituyente).

Con el oficio de un pulidor de lentes, Ricci Cernadas construye en La multitud en Spinoza
una curvatura argumental que vuelve a la multitud (sujeto politico del spinozismo), a la de-
mocracia (el régimen politico mds fuerte) y al Estado, un entramado complejo de relaciones
que se coimplican. Una lectura necesaria para evitar polaridades taxativas —quienes vuelcan
sus andlisis partiendo el lente hacia un férreo institucionalismo, o hacia un autonomismo
sin fronteras institucionales delimitadas— en una época en la que recuperar tanto el rol del
Estado como el poder de la multitud para volverlo incélume resulta tan fundamental como
complejo.



