
Populismo, fase superior del 
liberalismo
Populism, The Highest Stage of 
Liberalism
Ricardo Laleff Ilieff*

* Universidad de Buenos Aires-Instituto de Investigaciones Gino Germani-CONICET, Bue-
nos Aires, Argentina – ric.lal.ilie@gmail.com. Código ORCID 0000-0002-9058-6580). 
Agradezco a Sebastián Barros por las conversaciones que hemos sostenido a lo largo de los 
años en las clases que impartimos conjuntamente en la Maestría en Teoría Política y Social 
de la Universidad de Buenos Aires.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.66.02

STUDIA POLITICÆ  Número 66 invierno 2025 pág. 40–66
Recibido: 27/06/2025 | Aceptado: 01/11/2025 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen

El artículo analiza la relación entre populismo y democracia destacando 
la dimensión liberal de aquella forma de subjetivación política. Para ello 
propone una revisión del debate sobre las masas y los interrogantes abiertos 
sobre la necesidad de su integración a la vida política institucionalizada. 
En ese marco, sitúa a la obra de Gino Germani desde una operación de 
lectura que subraya la especificidad del populismo en el marco mismo de la 
democracia liberal. Así, en los distintos apartados del escrito se argumenta 
que el populismo clásico latinoamericano efectuó una variación de ciertos 
elementos nodales de la representación política moderna, desplegando otra 
forma de unidad política tendiente a resignificar la noción liberal de indi-
viduo. 

Palabras clave: democracia; Laclau; masas; subjetivación.



RICARDO LALEFF ILIEFF   41

Abstract

The article analyzes the relationship between populism and democracy, hi-
ghlighting the liberal dimension of that form of political subjectivation. To 
do this, it proposes a review of the debate on the masses and the open ques-
tions about the need for their integration into institutionalized political life. 
In that framework, it places the work of Gino Germani based on a reading 
that emphasizes the specificity of populism within the framework of liberal 
democracy itself. Thus, in the different sections of the text, it is argued 
that classical Latin American populism introduced a variation of certain 
key elements of modern political representation, deploying another form 
of political unity that tends to re-signify the liberal notion of the individual.

Keywords: democracy; Laclau; masses; subjectivation.

Introducción

Nuestro objetivo en este escrito es bien claro: afirmar que el popu-
lismo no puede ser entendido sin el liberalismo. O, mejor, que el 
populismo es una suerte de liberalismo. Y esto no solo porque se 

desarrolló en el marco de la democracia liberal —cuestión empírica inobjeta-
ble—, sino porque además surgió como respuesta a su crisis. En lo que sigue 
intentaremos mostrar que el populismo alteró el orden de las fichas con las 
que el liberalismo supo erigirse como discurso hegemónico en la moderni-
dad, sin haber suprimido por ello las reglas de la representación democrática. 
Afirmaremos que existe una situación de deuda tan evidente como pocas ve-
ces reconocida: del populismo con el liberalismo y de la democracia liberal 
con el populismo. Y esto porque el populismo terminó haciendo posible la 
existencia misma de la democracia en un contexto dramático —recuérdese, 
de hecho, cómo en las primeras décadas del siglo XX se robustecieron ex-
presiones que pretendieron emplazarse en las ruinas de la democracia liberal, 
desechando sus cimientos, asumiéndola incluso como perimida—. Buscare-
mos clarificar esta  apreciación a partir del desenvolvimiento de tres manio-
bras argumentativas.

En la primera de ellas partiremos de pensar a la masa como síntoma de la 
subjetivación liberal1. Retomaremos algunos desarrollos teóricos que inte-

1 Entendemos por “subjetivación” un proceso relacional que vincula lo “general” o “univer-
sal” con lo “particular”, pero también —y esto es introducción del psicoanálisis— que da 
lugar a lo más “singular” del sujeto. Desde esta óptica, el sujeto es un efecto (particular) de 



42   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

rrogaron la naturaleza de su irrupción para, de esa manera, cifrar su pertinen-
cia en la comprensión cabal del populismo. Este gesto, que no es novedoso, 
pero sí imprescindible, involucra el carácter democrático del populismo y la 
novedad que introdujo su despliegue en torno a cómo pensar la unidad del 
espacio de representación con sus heterogeneidades intrínsecas. Por su parte, 
en la segunda maniobra pensaremos cómo la emergencia de la masa conllevó 
un quehacer político sobre ella, es decir, la asunción de que algún tipo de en-
sayo de reinscripción simbólica o integración en un orden de sentidos debía 
llevarse a cabo a los efectos de permitir la estabilidad de un campo de repre-
sentación. En ese marco, retomaremos la obra de Gino Germani mostrando 
de qué manera el peronismo —como una suerte de ejemplo arquetípico del 
populismo— trazó su tentativa frente a este dilema histórico nodal para la 
historia de Occidente2. Finalmente, en la tercera y última maniobra argu-
mentativa desplegaremos nuestra sugerencia en torno a la necesidad de un 
encadenamiento analítico entre “democracia”, “liberalismo” y “populismo” 
que excluya las dualidades y de cuenta del desenvolvimiento mismo de la 
política en un determinado tiempo histórico, bajo una lógica de entramados 
y tradiciones. Retomaremos, para ello, los desarrollos que Ernesto Laclau 
efectuó en torno a la noción de “demanda” —la mínima unidad de análisis 
de las “identidades colectivas” (Laclau, 2015, p. 9) — en tanto desde allí es 
posible subrayar la importancia de la afectividad para la subjetivación políti-
ca. Así, el populismo será entendido como una expresión que relocaliza de-
terminadas nociones modernas en un esquema de excedencia, planteando la 
contingencia de todo supuesto y la necesidad de su constante rearticulación, 
sosteniendo además a la afectividad como un componente propio de otro tipo 
de lazo social y una garantía última contra la manipulación.  

Ahora bien, sabemos que una apuesta interpretativa semejante exige preci-
sión y un pedido de disculpas. Exige precisión porque remite a un asunto 
grave sobre el que se ha escrito y aún se escribe mucho; moviliza un amplio 
horizonte de pensamiento englobando experiencias y discursos con sus pro-
pias especificidades, dando una respuesta acotada —por obvias limitaciones 

la estructura simbólica (general) y de la condición dislocada de esta última. Por eso mismo 
es un suplemento y no un puro efecto, ni tampoco un puro real desasociado. Sobre distintos 
usos del concepto de subjetivación, consultar: Balibar (1994), Tassin (2012) y Žižek (2000). 
2 No desconocemos el peligro de hacer del peronismo un fenómeno que sintetiza la riqueza 
del populismo latinoamericano, por eso nuestra perspectiva deja abierta la posibilidad de 
apelar a otras experiencias, como de hecho haremos de manera muy específica en alguna 
nota a pie de página.  



RICARDO LALEFF ILIEFF   43

de espacio— y poco concluyente a muchas y posiblemente muy interesantes 
objeciones. Amerita un pedido de disculpas en tanto, por esos mismos con-
dicionamientos, solo puede seleccionar algunas fuentes y discusiones que 
permitan iluminar el núcleo de la hipótesis. Caracterizar al populismo como 
una recuperación y resignificación del liberalismo debe atenerse a fuertes 
oposiciones. Aventuramos, al menos, de dos tipos: la de aquellos que parten 
de entender al populismo como una deriva peligrosa, “semi-autoritaria” o 
autoritaria, enemiga de la democracia y el liberalismo, y la de aquellos que lo 
juzgan como una superación de este, una forma incontaminada de los presu-
puestos hegemónicos que dieron vida a la modernidad y continúan operando 
hoy día. Contra los primeros podríamos blandir una defensa tan simple como 
robusta, que estriba en recordar el carácter abierto del lenguaje y la dimen-
sión polémica de todo concepto —incluido el de democracia—; contra los 
segundos, en cambio, la cuestión es más engorrosa, ya que debemos explici-
tar la fidelidad con un tipo de análisis ontológico que obliga a considerar la 
imposibilidad de operar sobre la significación —operar en la significación— 
desde un corte absoluto o desde una lógica que una sus filamentos como si se 
tratase de una tarea voluntaria y, por tanto, plausible de ser desarrollada con 
mayor o menor maestría, dependiendo de las artes y habilidades con la que 
se cuente. Resulta difícil imaginar que la vida social —como eminentemente 
simbólica— responda a la labor de hábiles tejedores que logran separarse de 
sus herramientas y de la materia con la que trabajan, uniendo y desunien-
do la tradición con prístina e higiénica capacidad. Consideramos, más bien, 
que el estudio conceptual y la acción eminentemente “político-práctica” no 
dependen de la más pura subjetividad; no hay forma de desprenderse del 
magma simbólico-objetivo sobre el cual se monta y constriñe —tanto como 
habilita— a la acción, sea esta de la naturaleza que sea. Claro que desde una 
perspectiva teórico-política informada históricamente tal recaudo no tiene 
por qué conllevar la negación de la percepción de los sujetos o protagonistas 
de una coyuntura; en todo caso será parte de los sentidos a tener en cuenta 
para reconstruir el entramado de significación. El investigador perderá ca-
pacidad explicativa si busca imponer su mirada por sobre la de los actores y 
protagonistas, pero también si se vale de estas omitiendo su inscripción en 
un marco de sentidos mucho más amplio que —siempre— las rebasa. Rehuir 
la soberbia epistemológica, tanto como las supuestas certezas de la “autoper-
cepción”, y procurar comprender los sentidos circulantes en una época, sus 
significantes nodales e imaginarios, es el camino del cual intentaremos no 



44   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

desviarnos aquí3. 

En un sugerente trabajo acerca de las deudas e innovaciones de las revolu-
ciones americanas con el pasado colonial, un grandísimo historiador argen-
tino expresó: “los principios en cuyo nombre se condena a la realidad pre-
rrevolucionaria han surgido dentro de esa realidad misma” (Tulio Halperín 
Donghi, 1985, p. 9). Con las variaciones respectivas del caso, diremos que 
las experiencias latinoamericanas que han sido descritas con el concepto de 
“populismo” no operaron sino por dentro mismo de un orden de sentido en 
crisis que lo habilitó. Las “tensiones”, pretendidas “anulaciones”, “conser-
vaciones” y “superaciones” populistas de la democracia liberal deben ser 
advertidas como parte de la tarea que aquí se emprende4. 

¿Qué es esto? 

Cualquier análisis significativo sobre la especificidad del populismo debe 
ir más allá de sus primeros episodios históricos y abocarse a comprender 
el acontecimiento crucial que lo dotó de la originalidad e importancia que 
posee hasta nuestros días, a saber: la emergencia de la masa como elemento 
decisivo de la política5. 

De dimensiones múltiples, este fenómeno disruptivo se erigió como un pro-
blema nodal para el tipo de representación democrática característico de la 
modernidad occidental; esquema que procuraba excluir de la vida política 
a grandes contingentes poblacionales, haciendo de ellos un mero objeto del 
gobierno de las elites y sus “notables”. La “masa” supo vertebrar los deba-

3 Esto sirve, además, como argumento contra aquellas lecturas que consideran que un abor-
daje ontológico esencializa o determina los acontecimientos. Nuestra apuesta sostiene pre-
cisamente lo contrario (Laleff Ilieff, 2022; 2024). 
4 Dijo Palti (2018), de manera aún más clara que Halperín Donghi, que “los desplazamien-
tos o torsiones de orden simbólico” que se analizan son “de naturaleza objetiva indepen-
dientes de la conciencia o la voluntad de los sujetos. No se relacionan con las ideas de los 
sujetos, que son atributos subjetivos, sino con el tipo de problemas frente a los cuales en 
cada momento los sujetos se ven confrontados (por ejemplo, cómo constituir la nación), 
los cuales son de naturaleza objetiva. Esto no es algo por lo que los sujetos puedan optar a 
voluntad, como sí pueden cambiar sus ideas y volverse, por ejemplo, más liberales o más 
conservadores” (p. 34).
5 Como se sabe, el populismo nació en la Rusia zarista del siglo XIX y tuvo una fugaz pero 
significativa presencia en Estados Unidos con el denominado People’s Party (1892-1909) 
—organización de raigambre agraria—.



RICARDO LALEFF ILIEFF   45

tes más eminentes de fines del siglo XIX y principios del XX, aunque sus 
primeras manifestaciones se inscriben en el abigarrado año 1848 —y acaso 
un poco antes también a raíz de las guerras napoleónicas— en una Europa 
atravesada por la explosión de los nacionalismos, los intentos restauracionis-
tas, las unificaciones territoriales y las demandas de un naciente movimien-
to obrero-industrial (Hobsbawm, 2010). No obstante, fue en los inestables 
años de entreguerras del siglo XX cuando la masa constituyó un corte al 
desenvolvimiento de la modernidad; años marcados por las cicatrices de la 
primera gran contienda entre las naciones, con el imperio de eso que Ernst 
Jünger (2003) denominó “democracia de la muerte”, con sus sofisticados 
sistemas de armas y su “movilización total”, con el borramiento de la fron-
tera entre combatientes y no-combatientes. Pero fue un intelectual argentino 
como Ezequiel Martínez Estrada, lejos de los grandes escenarios geopolíti-
cos, quien sintetizó mejor que nadie la atónita dimensión gnoseológica de 
este momento desconcertante: ¿Qué es esto? [1956] fue el título que le dio 
a su conocido ensayo sobre el peronismo buscando entender la expresión 
argentina de este fenómeno. 

Porque, efectivamente, “esto” era la “masa” y la masa resultaba irrefrenable, 
tan atractiva como enigmática6; aunque lo era en un sentido familiar, “omi-
noso” (Freud, 1992). Es decir, en tanto creció silenciosamente en la sociedad 
moderna, parasitó su esquema de relaciones, se nutrió de sus entrañas y, por 
eso mismo, resultaba solo parcialmente irreconocible. La masa puede en-
tenderse con el concepto de “abyección” (Laleff Ilieff, 2022; 2024), esto es, 
como una expresión que desploma el sentido, que está dentro y fuera al mis-
mo tiempo de lo simbólico, que es “éxtima” (Miller, 2010). De hecho, resulta 
impensable por fuera de un modelo de sociedad que se desarrolló gracias a 
formas de exclusión evidentes. En Europa fue un producto de la Belle épo-
que; un producto horroroso de las innovaciones que se creyeron necesarias 
y provechosas, y que se revelaron imposibilitadas de procesar sus desechos. 
Por tal motivo, solo quienes estaban dispuestos a esgrimir una ingenuidad 
rayana con la estupidez podían argüir un puro desconocimiento de lo que 
la masa misma anunciaba7. Dicho lacanianamente, se trató de un verdadero 

6 Recuérdese el siguiente pasaje de Elias Canetti (1987): “Una aparición tan enigmática 
como universal es la de la masa que de pronto aparece donde antes no había nada […] nada 
se había anunciado, nada se esperaba” (p. 10). Sobre el pensamiento de este autor búlgaro, 
ver: Speziale (2023).
7 “Las ciudades están llenas de gente. Las casas, llenas de inquilinos. Los hoteles, llenos de 
huéspedes. Los trenes, llenos de viajeros. Los cafés, llenos de consumidores. Los paseos, 



46   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

síntoma de la subjetivación liberal y de su restrictiva noción de democracia. 
Un real que la trastocó como si un ejército desplegara un accionar de pinzas 
sobre el campo de batalla; con un ala operando sorpresivamente desde un 
flanco visible y con la otra moviéndose desde la retaguardia, como múltiples 
cigarras que salen todas juntas a la superficie. 

Visto desde un punto histórico-conceptual, la red de términos que le dio so-
porte a eso que se llamó “modernidad” reclamó una urgente variación; había 
quedado en evidencia toda la artificiosidad de las formas simbólicas que la 
insuflaron. Para ser ilustrativos —y también muy sucintos—, la masa había 
desnudado verdades difíciles de asumir: la economía capitalista no necesi-
taba solo de la libertad de mercado para progresar; el Estado debía ocuparse 
de algo más que de blandir el poder de policía y el individuo, considerado 
un átomo de lo social, formaba parte de una trama mucho más compleja, im-
pensable sin ella. La masa surgió de una crisis total; de una época de crisis, 
de una caída de los grandes relatos fundantes de la representación política 
moderna. Crisis que, en América Latina, intentará solucionar a su modo el 
populismo al comprender el carácter excluido de la masa y sus heteroge-
neidades intrínsecas, socialmente situadas y políticamente articulables. Este 
rasgo, de hecho, tardará mucho en ser advertido teóricamente, pues lo domi-
nante, aquí o allá, era subrayar su homogeneidad y uniformidad. Recuérdese, 
en este sentido, al pionero libro de Gustave Le Bon intitulado Psicología de 
las multitudes [1895]. Según este pensador, la masa era un peligro para la 
vida social, verdadero generador de una atracción insólita y destructiva, bo-
rradora de la singularidad y la agencia del ser humano, eliminadora de todo 
vestigio de racionalidad, ese atributo específico del sujeto cartesiano. Para 
Le Bon, en ese contexto, el individuo imita a otros que ya forman parte de 
la masa que, en ese trance, ya se han perdido a sí mismos. Lo interesante es 
que, sin proponérselo, exhibe a un “no-individuo”; un ser que nace de la más 
pura voluntad personal, pero que debido a esa misma agencia, deja de tener 
autodeterminación, se auto-extingue.

Pero Le Bon nunca comprendió que se trataba de un fenómeno que disolvía 
las fronteras entre el ponderado ámbito de la individualidad y el de la socie-
dad, que ponía en jaque la elaboración decimonónica de ciertas diferencias, 
en apariencia incontaminadas entre sí. Su escrito, a nuestros ojos, revela todo 

llenos de transeúntes. Las salas de los médicos famosos, llenas de enfermos. Los espec-
táculos, como no sean muy extemporáneos, llenos de espectadores. Las playas, llenas de 
bañistas. Lo que antes no solía ser problema, empieza a serlo casi de continuo: encontrar 
sitio” (Ortega y Gasset, 1984, p. 39).  



RICARDO LALEFF ILIEFF   47

lo que hay de masa —o de social— en el individuo racional; todo aquello que 
el pensamiento liberal se empeñó en dejar de lado desde las propias premisas 
enunciadas por el contractualismo en adelante: la excedencia y heterogenei-
dad de la vida —algo que, en cierto modo, había sido ya advertido por Karl 
Marx y, desde ya, poco antes, por Hegel—. En definitiva, una lectura como 
la nuestra puede ubicar estas aristas en tanto resulta sensible a la dimensión 
éxtima —en este caso— de la masa. Aún sin tal admisión de su parte, el abor-
daje de Le Bon ha dejado una marca indeleble, incluso en aquellos autores 
que se han encomendado a efectuar importantes variaciones desde el núcleo 
de sus análisis8. Recuérdese cómo, treinta y seis años después de la aparición 
de Psicología de las multitudes, Freud retomó y discutió sus argumentos. Si 
bien es cierto que las consideraciones freudianas excedieron a la masa como 
objeto de estudio, es indudable que esta repercutió en el modo de compren-
der la conformación de grupos y la naturaleza del lazo social. Por ello, la 
empresa del vienés resignificó los términos en los que Le Bon había empla-
zado su pensamiento psicosocial. Freud le recordó a la moral burguesa sus 
presupuestos corroídos, amenazados menos por la masa que por la debilidad 
de sus propias premisas. 

Empecinado en sostener una nueva disciplina que tratase las enfermedades 
psíquicas, en su célebre Psicología de las masas y análisis del yo [1921] 
Freud negó la distinción entre lo individual y lo social que operaba como 
piedra angular en el decir de Le Bon. No coincidía con él en que el individuo 
desaparecía en la masa, todo lo contrario. Su emergencia revelaba, de hecho, 
la indiscutible dimensión social e histórica del individuo, esto es, la ficción 
de su supuesta autonomía y racionalidad auto-centrada9. La masa, por tanto, 
debía ser entendida como un producto histórico de la lógica gregaria de los 
hombres y mujeres, para nada anómalo —de allí que, en su trabajo de 1921, 

8 Como por ejemplo se puede cotejar en Las multitudes argentinas [1899] de José Ramos 
Mejía —al respecto ver Rozenberg (2024)—. 
9 Asumimos que se trata de una lectura algo hegeliana de nuestra parte, pues, como se re-
cordará, fue este filósofo alemán (2004) quien argumentó que el individuo es una verdad 
consagrada en la modernidad; una verdad de la “Idea de libertad”, de su despliegue efectivo 
en el mundo, que apareció tímidamente en tiempos griegos por el nacimiento de la subje-
tividad y se erigió como insoslayable tras la Reforma y la Revolución Francesa. Pero esa 
certeza, para Hegel, podía poner en riesgo la convivencia social si —como suponía que 
hacía el liberalismo— ubicaba al individuo como un absoluto, negando su pertenencia a un 
entramado ético superior. Creemos que no hace falta traficar ninguna teleología para pensar 
y repensar los recovecos de este diagnóstico en la tematización acerca del populismo y su 
noción de unidad política. 



48   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

apelará al ejército y a la Iglesia Católica para su comprensión—. Por ello, 
para Freud, no existe individuo cuya historia, única e irrepetible, no se en-
cuentre tallada desde el inicio por el imperio de la cultura, por el pasado y por 
el inconsciente, cuya autoría nadie puede asumir, pero de cuyo poderío nin-
gún sujeto puede escapar. Esta premisa es la que dio lugar a la suplantación 
del esquema leboniano de la imitación por el de las identificaciones, permi-
tiendo un análisis más complejo y menos prescriptivo sobre la vida política, 
recuperando la dimensión libidinal y afectiva del lazo social. 

Gracias, pues, a esta revisión hecha por Freud, quedó servida la posibilidad 
de pensar lo negado y lo impugnado de los fenómenos políticos sin recurrir 
a atajos normativos. La apelación al pensamiento del padre del psicoanálisis 
efectuada en las páginas de La razón populista es una muestra patente de ello. 
Allí, Laclau se valió del decir freudiano a los fines de pensar las identidades 
colectivas y el populismo, por fuera del sesgo eminentemente autoritario con 
el que el que el vienés distinguió a todo liderazgo y autoridad (Biglieri y 
Perelló, 2016)10—. Lo relevante de esto, y como veremos a continuación, 
es que las teorizaciones sobre la naturaleza de la masa estaban destinadas a 
declinar en la pregunta sobre la política posible en tiempos de su emergencia, 
allí cuando ya no se podía evitar su presencia en el espacio público. En el 
universo de la física, el término “masa” remitía a nociones como “volumen”, 
“homogeneidad” y “expansión”; algo de esos mismos significantes operaban 
también en el universo de los lenguajes políticos existentes en el siglo XX. 
La masa era simbolizada a partir de la idea de falta de voluntad propia, de 
necesidad de que una fuerza externa le imprimiera contorno a los fines de que 
dejara de ser amorfa para, así, convertirse en un componente de otra cosa. En 
plena crisis de la subjetivación liberal, emergieron diferentes posturas sobre 
qué hacer con ella. El populismo clásico latinoamericano, como un tipo de 
articulación nacida en este marco, postuló la necesidad de transformar a la 
“masa” en “pueblo” y hacer de este el sujeto colectivo de una democracia 
de otro tipo; una que contrarreste la atomización de la representación liberal 
y habilite otra noción de unidad política. Debemos comprender cabalmente 
este pasaje que nos lleva de las masas al pueblo del populismo para continuar 
con nuestros propósitos. Así, tras unos párrafos introductorios, nos adentra-
remos en la lectura de uno de los escritos más célebres de Gino Germani, el 
primer gran teórico del populismo peronista. 

10 Esto cambia en el psicoanálisis con la revolución introducida por Jacques Lacan. De allí 
en más, el “padre” —metáfora de la autoridad— es, al mismo tiempo, negación y causa de 
deseo.



RICARDO LALEFF ILIEFF   49

¿Qué hacer?

La apelación efectuada más arriba a la pregunta estradiana ¿qué es esto? a 
los fines de comprender la novedad de la masa en su propio tiempo histórico, 
habilita ahora la evocación de otro interrogante —de reverberaciones leninis-
tas— para poder adentrarnos en la declinación populista que nos interpela, a 
saber: ¿qué hacer (con esto)?11 Buscamos señalar que pensar sobre las masas 
en tiempos de crisis del liberalismo desembocó en el interrogante estratégico 
de qué hacer con ellas. El único camino posible era el de la integración. Más, 
¿cómo? ¿Cómo valerse de las masas para gestar una política legítima y efi-
caz, esto es, posibilitadora de la vida social?

En tiempos de entreguerras, un pensador como Antonio Gramsci (1999) cap-
tó muy bien lo que se cifraba en tal desafío: una verdadera lucha para valerse 
del consentimiento de las masas. Desde su óptica, la exigencia de la época 
no podía colmarse en la disputa electoral, tampoco apelando a la renovación 
de los esquemas parlamentarios, que en Italia ya habían fracasado notoria-
mente. La política de masas exigía fundación, que bien podía ser de tono 
revolucionario o asumir su máxima negatividad, esto es, la cara de una brutal 
represión. Gramsci, como líder comunista, postuló que un nuevo “príncipe 
moderno” —el partido revolucionario marxista— debía transmitir a la masa 
la verdad: su existencia radicaba en la condición de subalternidad de la pro-
pia dominación capitalista. Extender esta conclusión evitaría, según su pare-
cer, que los miembros de la masa se convirtieran en instrumento y objeto de 
la contrarrevolución fascista, en verdugos y víctimas del imperio del capital. 
Para esta importantísima figura sarda, la masa dejaba de ser masa cuando se 
reconocía como parte de la clase dominada.

Por aquellos mismos años, aunque desde otro perfil ideológico, Carl Schmitt 
(2008) acentuó la necesidad de una subjetivación política diferente a la libe-
ral, dado que la “discusión” y la “racionalidad” propia del parlamentarismo 
no podían operar sobre el locus de la política del momento: las calles. Solo la 
representación del pueblo en una única autoridad con poderes extraordinarios 
podía calmar las tensiones sociales y reestructurar a las masas en un esquema 
nacional e, incluso, dirigirlas a la verdadera oposición existencial que cruza-
ba la realidad germánica del momento: la humillación de Versalles. Citamos 
a ambos autores porque expresaron mejor que nadie modelos diferentes de 

11 ¿Qué hacer? Cuestiones candentes de nuestro movimiento es un texto publicado por Le-
nin en 1902, en el que se retoma el título de la novela homónima de Nikolai Chernyshevsky 
—figura del populismo ruso— publicada en 1863. Sobre el particular: Ingerflom (2017).



50   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

subjetivación ante un mismo desafío; modelos que, con sus variaciones, se 
desplegaron en Europa. Partido revolucionario y Estado plebiscitario fueron 
vectores de una política de masas y sobre las masas12. En América Latina, en 
cambio, otro esquema hará su aparición: uno que, sin negar la vida partido-
crática, ni tampoco subordinando al Estado a una organización determinada, 
establecerá —como veremos— una respuesta diferente sobre la composición 
y dinámica de la vida política. 

Si la masa fue un real de la subjetivación liberal, si incluso fue un real de la 
noción hegemónica de individuo —que lo figura como base de lo social—, 
también lo sería la naciente subjetivación populista. Es que al desplegar-
se en su crisis, el populismo se posicionó dentro de la tradición moderna 
buscando su superación a través de un reordenamiento de muchos de sus 
presupuestos13. Por ello es menester valerse de la obra de Germani y de toda 
su clarividencia a los fines de dar cuenta de la novedad y originalidad de esta 
particular expresión que sigue siendo discutida hasta nuestros días. Repasar 
sus consideraciones sobre las masas, la democracia liberal y el populismo pe-
ronista nos permitirá ensayar una variación de sus conclusiones para seguir 
nutriendo al debate. De hecho, a partir de su propia letra, argumentaremos 
que el populismo varió sobre la tradición liberal buscando reparar o rectificar 
su noción de democracia, más sin destruir sus bases y las del esquema repre-
sentativo moderno —el sufragio individual—, sino procurando conservarlas 
y hasta ampliarlas como parte constitutiva de una noción de unidad política 
de otra índole.

Como bien sabe la literatura especializada, la sociología de Germani se de-
sarrolló en vistas a mostrar los efectos de la modernización, trazando dife-
rencias entre las estructuras sociales de Europa y América. Así, partió de la 
idea de que las masas argentinas efectivamente se habían integrado a la vida 
política gracias al peronismo. Gran parte de sus escritos procuraron exhibir la 
peculiaridad de tal fenómeno. En el breve texto “La integración de las masas 
a la vida política y el totalitarismo” —redactado en 1956 a raíz de un pedido 
de la “Revolución Libertadora”—, este académico romano indicó cómo el 

12 Dado que no tenemos intención alguna de cartografiar los modos en los que fueron pon-
derados, nos basta con recordar estos esquemas de subjetivación que, además, han ilustrado 
formas distintas de negación de la democracia liberal y que hasta pueden coaligarse con 
otros —como, por ejemplo, la vanguardia leninista o el cesarismo spengleriano—. Al res-
pecto, véase: Laleff Ilieff (2020b).
13 Lo que no pretende abonar una idea del populismo como “espectro” (Arditi, 2004; Ba-
rros, 2006; Melo, 2013) iliberal (Pappas, 2019). Sobre estos debates: Souruojon (2021)



RICARDO LALEFF ILIEFF   51

peronismo desplegó un proceso tan necesario como dañino y “trágico”14. El 
movimiento bautizado en octubre de 1945 realizó una “experiencia” de liber-
tad “concreta”, “real” y “verdadera”. Pero a los ojos de Germani, no había 
en él ni un mínimo o recóndito elemento democrático. Esta caracterización 
ambigua obliga a que nos ocupemos de comprender la manera en que su 
texto vincula “libertad” con —ausencia— de “democracia”. Creemos que 
allí estriba la posibilidad de replantear las conclusiones del análisis germa-
niano dirigiéndolas hacia el tópico de la unidad política y su tratamiento de 
la heterogeneidad. 

Decíamos, el peronismo fue, para Germani, un “totalitarismo”; una clase de 
movimiento de masas que operó sosteniendo una “ilusión”, una falsedad, 
una análoga, más no idéntica, a la del nazismo y el fascismo —experiencia 
esta última de la cual había logrado escapar recalando en Buenos Aires—. 
Este juicio, que hoy día suena cuanto menos exagerado, indica lo notorio y 
destacable del uso pionero de una categoría que ensaya Germani buscando 
ponerle nombre a algo novedoso, a una subtrama del fenómeno inaudito de 
las masas. Es cierto: esta propuesta carecerá de beneplácito en la literatura 
posterior, pues el concepto “totalitarismo”, célebre a partir del estudio monu-
mental de Hannah Arendt (2006) sobre el fascismo, el nazismo y el estalinis-
mo —publicado pocos años antes, en 1951—, no se utilizará para aprehen-
der la naturaleza del peronismo, ni tampoco la del populismo. Sin embargo, 
la noción de “totalitarismo” le funcionó muy bien a Germani en 1956 para 
mostrar lo que juzgaba verdadero y erróneo de la empresa argentina de in-
tegración, en tanto le permitió asociarla al componente anti-democrático y 
anti-liberal indiscutible de los movimientos comandados por Adolf Hitler y 
Benito Mussolini. Tal ejercicio de equivalencia fue posible, porque el soció-
logo italiano partió de considerar el problema de la masa desde el fenómeno 
irrefrenable de la modernización económico-social. Esta, según su parecer, 
había dado lugar a una “verdadera crisis” de gran escala, de carácter “total”, 
que se extendía “a todos los aspectos de la vida”, tanto “en el orden perso-
nal y colectivo”; crisis que “nadie” podía discutir y en la que solo aparecen 

14 “La tragedia política argentina residió en el hecho de que la integración política de las ma-
sas populares se inició bajo el signo del totalitarismo, que logró proporcionar, a su manera, 
cierta experiencia de participación política y social en los aspectos inmediatos y personales 
de la vida del trabajador anulando al mismo tiempo la organización política y los derechos 
básicos que constituyen los pilares insustituibles de toda democracia genuina. La inmensa 
tarea a realizar consiste en lograr esa misma experiencia, pero vinculándola de manera 
indisoluble a la teoría y a la práctica de la democracia y de la libertad” (Germani, 1968, 
p. 337).



52   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

discrepancias cuando “se trata de asignarle un significado” (Germani, 1968, 
p. 310). Para Germani, tanto en Europa como en América Latina emergie-
ron notables asincronías sociales, económicas y políticas. En ese marco, el 
peronismo apareció como una respuesta imperfecta y anómala a esas emer-
gencias, pero una respuesta al fin. Integró a migrantes del campo a la vida de 
la ciudad; se amparó en el apoyo de los sectores populares más bajos y no 
en el de los sectores medios urbanos —como sucedió en la Alemania e Italia 
de los años 1930— y, evitó, en ese proceso, construir un “chivo expiatorio” 
sobre los cuales descansar las frustraciones sociales contenidas por años —a 
diferencia de lo acontecido en los países europeos—. 

Ante estas diferencias, la pregunta que se impone es bien simple: ¿por qué 
tratar entonces al peronismo como un totalitarismo si sus rasgos, tan bien 
documentados por Germani, mostraban menos su dimensión otra en relación 
con la democracia que su radical ajenidad con los movimientos europeos 
mencionados? Si realmente existía una crisis epocal, si diferentes reverbera-
ciones aparecían en las más variadas coordenadas geográficas como parte de 
los efectos perniciosos de la modernización, y si lo parecido no era idéntico, 
¿no quedaba claro lo impropio de proponer una equivalencia entre tales ex-
periencias? Como bien indica Samuel Amaral (2018), Germani no volvería 
a plantear una similitud tan radical entre esos procesos, aunque jamás aban-
donaría su juicio en torno a la naturaleza autoritaria del peronismo15. Y aquí 
es menester recordar la importancia —y al mismo tiempo la simpleza— de 
una tematización adecuada sobre el omnipresente rol del líder en su escri-
to. Pues, en definitiva, en su trabajo de 1956, sostuvo que fue la condición 
de “demagogo” de Perón —idéntica a la de Hitler y Mussolini— lo que le 
permitió desplegar una política inauténtica, en apariencia democrática. Ger-

15 La propia obra de este autor es indicativa de la dificultad de conceptualizar la novedad del 
peronismo, cuestión que evidencia por qué buscó asirla desde diferentes categorías, todas 
ellas hoy entendidas como predicados de una sola. Aquí aparece —al menos— una arista 
metodológica no menor a tener en cuenta en un trabajo como el nuestro, que se pretende 
respetuoso de los contextos de enunciación. La singularidad histórica de los movimientos 
considerados populistas rompe con ciertas precauciones de la historia de los conceptos de 
raigambre koselleckiana. Ni durante el peronismo, el cardenismo o el varguismo los actores 
utilizaron la noción de populismo. Solo existe una breve mención —en 1914— en un diario 
socialista para referenciar —peyorativamente— al presidente radical Hipólito Yrigoyen 
(Martínez Mazzolla, 2009). Recién en los años 1960, el populismo aparecerá como una 
categoría crucial para entender estas experiencias, y ello por accionar de intelectuales como 
Guido Di Tella (1965) y el propio Germani. La nominación responderá al ejercicio de com-
prensión histórica y no a la voz de los propios protagonistas, mostrando que la acción de 
inteligir puede incidir en los sentidos y en las prácticas políticas. 



RICARDO LALEFF ILIEFF   53

mani enfatizó, sin embargo, que a diferencia de los líderes fascistas y nazis, 
el argentino lo hizo a partir de una libertad social y laboral bien concreta, 
una experiencia que le dispensó a las masas olvidadas y subyugadas16. Allí, 
entonces, radicaba la atractiva peligrosidad del peronismo. Perón produjo 
una libertad empírica inobjetable a los fines de dar lugar a una servidumbre 
incontrastable; una verdad a una ilusión, y todo por obra de su gran capaci-
dad manipuladora. En definitiva, la capacidad de un único hombre que podía 
valerse de las masas, hacer de ellas el instrumento de su voluntad individual, 
sacando provecho de su estado en “disponibilidad”17. 

El peronismo se reducía al accionar del líder que operaba magistralmente 
sobre los otros, casi como si estuviera por fuera de las relaciones sociales, 
como si pudiera sustraerse de ellas —todo eso a lo que, de una manera u otra, 
se había opuesto Freud al pensar la lógica de la identificación— e, incluso, 
como si pudiese ser indemne a los grandes movimientos estructurales de la 

16 “No pretendemos negar con esto la existencia de elementos psicosociales comunes en 
todo totalitarismo: la identificación de las masas con el «líder», el contacto directo, perso-
nal, diríamos, a que éste apunta (y frecuentemente logra: recuérdense los típicos «diálogos» 
con la muchedumbre), representaban en la Argentina como en los casos europeos (aunque 
en distinta medida) un poderoso vehículo en la formación de esa seudoparticipación nece-
saria para el consentimiento. Mas aquí termina, por lo menos a este respecto, la similitud 
entre el fenómeno europeo y el argentino” (Germani, 1968, p. 323).
17 Pero excluyendo el clientelismo: “En la interpretación de este fenómeno se ha incurrido 
en graves equívocos. Según la versión generalmente aceptada, el apoyo de las clases popu-
lares se debió a la demagogia de la dictadura. Una afirmación tan genérica podría aceptarse, 
más es, por lo menos, insuficiente. Pues lo que tenemos que preguntarnos a continuación 
es en qué consistió tal demagogia. Aquí la interpretación corriente es la que por brevedad 
llamaremos del «plato de lentejas». El dictador «dio» a los trabajadores unas pocas ventajas 
materiales a cambio de la libertad. El pueblo «vendió» su libertad por un plato de lentejas. 
Creemos que semejante interpretación debe rechazarse. El dictador hizo demagogia, es ver-
dad. Mas la parte efectiva de esa demagogia no fueron las ventajas materiales, sino el haber 
dado al pueblo la experiencia (ficticia o real) de que había logrado ciertos derechos y que lo 
estaba ejerciendo. Los trabajadores apoyaban la dictadura, lejos de sentirse despojados de 
la libertad, estaban convencidos de que la habían conquistado. Claro que aquí con la misma 
palabra libertad nos estamos refiriendo a dos cosas distintas; la libertad que habían perdido 
era una libertad política a ejercer sobre el plano de la alta política, de la política lejana y 
abstracta. La libertad que creían haber ganado era la libertad concreta, inmediata, de afir-
mar sus derechos contra capataces y patrones, elegir delegados, ganar pleitos en tribunales 
laborales, sentirse más dueños de sí mismos. Todo esto fue sentido por el obrero, por el 
trabajador general, como una afirmación de la dignidad personal. Se dijo que de ese modo 
se alentó la indisciplina y el resentimiento. Esta interpretación, creemos, constituye un error 
tan grave como la teoría del «plato de lentejas»” (Germani, 1968, p.  326).



54   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

sociedad —lo que el propio Germani buscaba pensar con el esquema de la 
modernización—. La masa desconocía la experiencia de la libertad política. 
Toda la clarividencia germaniana quedaba así limitada, trunca, por un nor-
mativismo de base, ciego para localizar la elaboración populista en el marco 
mismo de la democracia liberal, en el marco de la supuesta crisis de la mo-
dernización. Sabemos, no obstante, que el populismo peronista fue algo dis-
tinto a lo descrito por Germani, aunque susceptible de ser delimitado en sus 
atributos más importantes, desde muchas de las coordenadas brindadas por 
su pluma. Se trató, en verdad, de un esquema democrático de subjetivación, 
que no anuló los principios fundamentales del liberalismo, en tanto resultó 
sensible a la heterogeneidad social, comprendiendo la singularidad inerradi-
cable del individuo, pero ubicándola como parte de un entramado mayor que 
le daba sentido. Como veremos, elaboró una noción de unidad política que 
permite asumir la contingencia de sus principios y fundamentos. 

Germani sabía muy bien que el mundo de los notables ya no podía retornar 
y que la masa remitía a la existencia de hombres y mujeres con expectati-
vas, creencias y sufrimientos —¿qué cosa era, sino, su idea tan polémica del 
traslado de visiones tradicionales al corazón mismo de la modernización?—. 
Su apuesta de subjetivación era, por tanto, menos una apuesta por preservar 
al individuo de la masa como pretendía Le Bon, que por preservarlo de un 
esquema que planteaba otra idea de democracia, no necesariamente iliberal, 
y que impugnaba abiertamente con el mote de “totalitaria”18. Pero no hay 
que olvidar que los verdaderos lectores del trabajo aquí analizado estuvieron 
bien lejos de ensayar alguna suerte de vinculación entre la “libertad social” 
obtenida en tiempos peronistas y “la libertad política” que estuvo vedada 
por la voluntad del “dictador” Perón. Es tan curioso como trágico —y aquí 
volvemos a esta palabra— que el autor italiano les hablara de una “ilusión” 
a los golpistas de 1955, a quienes tenían la ilusión de desterrar la política de 
masas, a quienes pretendían negar la opción asumida como propia por sus in-
dividuos. Negar, en pocas palabras, el nombre que los identificaba como gru-
po y su derecho a manifestarlo en elecciones abiertas y libres impugnando, 
así, la democracia representativa en tanto tal. Dado el historial que se ave-
cinaría de allí en más —reiteradas proscripciones, tutelajes y golpes dentro 
de una institucionalidad excluyente—, resulta difícil no tentarse y preguntar 
quién era, efectivamente, el guardián de la democracia liberal argentina. Una 

18 Quizás sirva recordar que el líder populista colombiano Jorge Eliécer Gaitán, al momento 
de ser asesinado, era la figura más prominente del...¡Partido Liberal! Sobre el particular: 
Acosta Olaya (2022). 



RICARDO LALEFF ILIEFF   55

pregunta, empero, menos pertinente y fructífera teóricamente que esta otra: 
¿cómo rearticuló el populismo la relación entre democracia y liberalismo? 
¿Cómo pensar desde la experiencia peronista la representación moderna y la 
construcción de un espacio común? Proponemos revisitar algunos aspectos 
de la obra de Laclau para inscribirnos en tales interrogantes.

De la lógica del dos a la lógica del tres

Antes de avanzar recordemos lo efectuado hasta el momento. 

En el primer apartado de nuestro escrito plasmamos la vinculación del popu-
lismo con los interrogantes abiertos por el fenómeno abyecto de la masa. En 
el segundo apartado destacamos al populismo como un modo específico de in-
tegración de las masas. Ahora, en este tercer y último apartado, mostraremos 
la reversión populista de los presupuestos nodales del liberalismo, operación 
pensable a partir de las nociones laclausianas de “demanda” y “afectividad”.  

El populismo surgió como una reelaboración de la crisis de representación 
democrático-liberal intentando resignificar sus nociones fundamentales, rear-
ticulándolas de una manera distinta, gestando así otro modelo de unidad po-
lítica, una que bien puede considerarse “abierta”. Hablamos de una “unidad 
abierta” en tanto el esquema de representación asuma el carácter contingente, 
presuponga a la vida social como heterogénea, litigiosa y conflictiva. Es por 
esto que el populismo no puede ser figurado como lo otro de la democracia, 
tampoco como lo otro de la democracia liberal; más bien, es una modulación 
interna a ella que buscó resignificar sus presupuestos asumiendo sus desa-
fíos. Así, la clásica y siempre peyorativa oposición entre “populismo” y “de-
mocracia” —que cruza diversos discursos antipopulistas—, o entre “populis-
mo” y “liberalismo”, debe ser replanteada desde otra lógica, acaso desde una 
triádica atenta a la naturaleza misma de su despliegue histórico. Sostenemos, 
precisamente, que solo pensando la manera en la que el populismo se sirvió 
y resignificó al liberalismo, evitando la deriva totalitaria, dando lugar a una 
noción de vida en común que no parte ni se reduce en el individuo, es posible 
entender su noción de democracia. Esta tarea que nos proponemos resulta 
imposible sin aludir a La razón populista, obra en la que Laclau —como bien 
indicó Pasquale Serra (2019)— circunscribió de manera novedosa el aporte 
del populismo a la discusión contemporánea sobre la política. 

En este sentido, para Serra (2019), la crisis de representación liberal manifes-
tada en tiempo de entreguerras fue producto de una “crisis de trascendencia”, 



56   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

es decir, una crisis “teológico-política” —en sentido schmittiano—. En la 
medida en que el liberalismo no logró procesar la heterogeneidad social, ni 
concebirla por fuera de cierto paradigma homogeneizador, no logró articular 
el elemento inmanente de la política con una idea ordenadora del mundo. Se 
trató, por tanto, de una incapacidad de generar legitimidad y de sostener la 
representación entre gobernantes y gobernados que estalló con la irrupción 
de las masas. Por ello, siguiendo a Serra, el populismo procuró reactualizar 
este esquema desde un costado menos normativo, incluso reconociendo la 
contingencia radical de la legitimidad y no un trasfondo esencialista19. A di-
ferencia del abordaje germaniano, el laclausiano permitió acercarse a este 
fenómeno con otras posibilidades interpretativas. Dicho más claramente, el 
análisis de Laclau permite pensar la gestación de un espacio de representa-
ción evitando caer en la tentación de una clausura y, por ende, garantizan-
do un nivel de pluralismo social fundamental, que no asuma la restricción 
del demos legítimo (Barros, 2018). De allí que, para el pensador argentino, 
el populismo sea un tipo de articulación política que no puede afirmar un 
contenido específico, solo exponerse a la situación endeble e incierta de su 
despliegue en un mundo sin garantías últimas. Una unidad política abierta, 
necesaria e imposible, despliega un quehacer inmanente que anuda las dife-
rencias y administra la conflictividad. 

Por ello, los “populismos realmente existentes” (de Ípola y Portantiero, 1981) 
—es decir, los que se desarrollaron en América Latina durante la primera mi-
tad del siglo XX— no suprimieron jamás a la democracia liberal; de hecho, 
ampliaron su matriz de derechos, tanto en términos sociales como políticos, 
gestando nuevas instituciones —a diferencia de lo que el propio Laclau ar-
guyó, en un error no forzado (Aboy Carlés, 2010a)20—. En Argentina, esto 
se verificó en las diversas ampliaciones del sufragio (Barros y Barros, 2023), 
que permitieron, primero, la llegada del yrigoyenismo al poder en 1916 y, ya 
en tiempos del gobierno de Perón, la participación femenina en 1947. Asi-
mismo, por aquellos años, se garantizó el sufragio de los habitantes de los 

19 La visión del sujeto moderno (liberal), con la matriz jurídica en la que se ampara, es emi-
nentemente sustancialista y, por tanto, no puede ver su temporalidad y cómo su visión busca 
imperar en cualquier espacio de experiencia, por fuera de las condiciones de su realización. 
El populismo supone otra matriz de derecho, una no sustancialista. En ese sentido es que 
resulta tributario de la tradición republicana (Rinesi y Maruca, 2010). 
20 Por eso mismo, siguiendo a Barros (2018), acordamos en que no hay populismo de “dere-
cha”—ni tampoco, agregamos nosotros, de “izquierda”—, precisamente porque el populis-
mo se caracteriza por ampliar el espacio de representación, mientras que los —erróneamen-
te— llamados “populismos de derecha” no hacen sino otra cosa que restringirlo.



RICARDO LALEFF ILIEFF   57

“territorios nacionales” que, hasta ese momento, eran gobernados por funcio-
narios elegidos directamente por el gobierno nacional (Barros, 2021). Tales 
acontecimientos, como es de imaginar, marcaron decididamente la fisonomía 
de la vida política del país, siendo instancias democratizadoras, difíciles de 
recordar para aquellas perspectivas como la germaniana. Es notorio cómo 
muchos de los trabajos académicos posteriores, que abonan juicios seme-
jantes a los del italiano, son reacios a asumir el peso de estos —y otros— 
hechos que muestran la relación entre populismo, liberalismo y democracia 
que hemos procurado postular; por eso, en el mejor de los casos, hablan de 
“hibridación”21. 

Ahora bien, Laclau entregó las claves para comprender la rearticulación 
que el populismo llevó a cabo de las premisas de la democracia liberal. Con 
Freud, comprendió lo heterogéneo de un campo de representación y lo ra-
dicalmente heterogéneo en él, eso que funciona de combustible para la vida 
política y la historia. Incluso a pesar de arbitrariedades o ambigüedades en el 
despliegue de su pensamiento —como la triple sinonimia entre hegemonía, 
política y populismo22—, su teoría del populismo mantiene la apertura de la 
significación como presupuesto fundamental. Esto se ve de manera nítida en 
la comprensión de la demanda como “mínima unidad de análisis” y en su 
apelación al afecto, ambos presentes en su escrito de 2005. 

Como se sabe, allí Laclau procuró entender a las identidades colectivas desde 
el anudamiento de lo considerado eminentemente “social” y lo puramente 
“individual”, buscando ir más allá de una lógica funcionalista o individua-
lista de análisis23. Por ello, no es cierto que su noción de demanda provenga 
de un gesto arbitrario (de Ípola, 2009) o despolitizador (Selci, 2018) de su 

21 En Peruzzotti (2017), por ejemplo, la hibridación conlleva la posibilidad patente de des-
trucción de la democracia liberal y el camino allanado al autoritarismo, no así en Aboy 
Carlés (2024), quien la concibe más cercana a la idea de mixtura de elementos de distintas 
tradiciones. Esto, desde ya, no quita ni niega que entre “populismo” y “liberalismo” no 
puedan existir tensiones a tener en cuenta —de hecho, la fundamental entre ambos, presente 
hoy día, remite al esquema de subjetivación que cada uno propone y al que pretendemos 
aludir aquí—.
22 “Las condiciones de la democracia, las condiciones de la hegemonía y las condiciones de 
la política son básicamente las mismas” (Laclau 2015, p. 105).
23 “La imposibilidad de fijar la unidad de una formación social en un objeto que sea concep-
tualmente aprensible conduce a la centralidad de la nominación en la constitución de la uni-
dad de esa formación, en tanto que la necesidad de un cemento social que uno los elementos 
heterogéneos -unidad que no es provista por ninguna lógica articulatoria funcionalista o 
estructuralista- otorga centralidad al afecto en la constitución social” (Laclau, 2015, p. 10).



58   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

parte —para recordar dos lecturas de signos diversos, pero igualmente crí-
ticas—, sino de un elemento que activa y reactiva a la política en tanto tal. 
Sin embargo, sostenemos que su trasfondo teórico debe ser explicitado de 
manera aún más certera, en tanto la demanda va más allá de la idea de “sa-
tisfacción” o “insatisfacción” —como dio a entender Laclau—. Pues, ¿qué 
implica, realmente, que una demanda sea “satisfecha” o que se vea “insa-
tisfecha”? ¿No estamos, fruto de las premisas ontológicas del posmarxismo 
(Laclau y Mouffe, 2015), debidamente advertidos de que toda “satisfacción” 
puede encubrir “insatisfacción” y toda “insatisfacción” hacer lo propio con 
la “satisfacción”? Para que se entienda bien nuestro punto: no discutimos 
que haya tópicos que se inscriban y se des-inscriban en un determinado mo-
mento, que aparezcan y desaparezcan de la discusión pública y del accionar 
de una lógica gubernamental específica, pero presumimos que la demanda es 
índice —plus— de algo más, no del todo subrayado por Laclau. Circunscri-
bir mejor esto es clave para nuestro análisis. 

Vayamos por partes. En términos estructurales, bien se podría acordar con 
Laclau en que toda demanda alude a la autoridad —a alguna clase de autori-
dad, que se supone debe responder—, en tanto su formulación puede apuntar 
al reconocimiento, a la remisión o reparación de algún daño, o a la manifes-
tación de un malestar, pero siempre se entronca con una dimensión crucial de 
la vida social, advertida muy bien por el psicoanálisis lacaniano en su retorno 
a Hegel: el deseo. Por ello, la demanda es “demanda de amor” (Lacan, 1998, 
p. 12). Detrás de ella existe algo más que la búsqueda de satisfacción de un 
pedido determinado y acotado, extinguible en sí mismo, pues incluso si se 
viera “satisfecha” —en el sentido indicado por Laclau—, pasaría a formar 
parte de algo más, convirtiéndose en un antecedente, un logro, parte de un 
imaginario partidario o de sus efemérides. Continuaría operando, en defini-
tiva, en el magma de la significación24. En suma, la demanda es la mínima 
unidad de análisis justo porque indica, en su enunciación y metabolización, 
la energía primaria de la lucha política. Ideal a realizar, tarea a desarrollar, 
la demanda deviene de una declinación de la fuerza del deseo; fuerza estruc-
tural que se liga a la falta constitutiva de lo simbólico —a la dislocación de 
la estructura (Laclau, 2000)— y a la carencia ontológica de objeto, que es 

24 Valiéndonos de Lacan (2008): “La demanda supone en efecto algo perfectamente co-
nocido en la experiencia humana, que hace que nunca pueda ser propiamente satisfecha. 
Satisfecha o no, se anonada, se aniquila en la etapa siguiente y enseguida se proyecta sobre 
otra cosa” (p. 103). Por eso no coincidimos con Zicman de Barros (2002) y su juicio acerca 
de que en la noción laclausiana opera cierto esencialismo. 



RICARDO LALEFF ILIEFF   59

menester positivizar25. Por ello, la analítica laclausiana enunciada en 2005 
hace bien en erigir a la demanda como punto de inicio, pues interpela la lógi-
ca misma de la representación política —la distinción entre los gobernantes 
demandados y los gobernados que demandan— y pone en movimiento el 
componente libidinal del lazo social y su canalización en las identidades co-
lectivas. Así, logra ponderar un tipo de explicación sobre los fenómenos polí-
ticos —incluidos aquellos que muestran una suerte de exceso, como la masa 
y el populismo—, coaligando la participación de individuos en un grupo y la 
dinámica de los grupos en el marco de la dirección de un campo compartido 
de significación. 

Sabemos, de todas maneras, que nos adentramos en un terreno tan interesante 
como importante que, sin lugar a duda, amerita de otros trabajos para seguir 
explorándolo. Sin embargo, nos permitimos proseguir con estas intuiciones, 
con las salvedades del caso, y remarcar que si para Laclau las “demandas 
insatisfechas” son las que pueden dar lugar a la articulación propia del pue-
blo, eso es, en todo caso, porque todas las demandas son, por definición, 
imposibles de satisfacer. Siempre hay algo de una demanda “satisfecha” que 
es resto, que va más allá de sí. Serra (2019) parece apuntar en esta dirección 
cuando indica que el populismo busca solucionar la crisis de fundamento 
del liberalismo. Según su parecer, el populismo gestó una unidad política 
“abierta” —tal como ya hemos dicho— opuesta a la clausura normativa de 
los ideales liberales. Por ello, su despliegue se insertó en la dimensión teoló-
gico-política propia de la modernidad, es decir, en el problema sobre la rea-
lización de una “Idea” en un mundo de mutabilidad. En nuestros términos, el 
populismo se inscribió en una búsqueda ética, sensible a lo que une y posibi-
lita la vida social, replanteando la naturaleza de sus lazos y los términos que 
estructuran la relación entre heterogeneidad social y homogeneidad política, 
entre diferencia y equivalencia26. Por ello, la resignificación efectuada de la 
noción de individuo solo puede ser entendida como una puerta de entrada al 

25 Aquí es preciso ubicar la indicación laclausiana sobre la equivalencia entre la operatividad 
de la lógica hegemónica legada por Gramsci y la función del “pequeño objeto a” de Lacan: 
“No existe ninguna plenitud social alcanzable excepto a través de la hegemonía; y la hege-
monía no es otra cosa que la investidura, en un objeto parcial, de una plenitud que siempre 
nos va a evadir porque es puramente mítica (en nuestras palabras: es simplemente el reverso 
positivo de una situación experimentada como «ser deficiente»). La lógica del objeto a y la 
lógica hegemónica no son solo similares: son simplemente idénticas” (Laclau, 2015, p. 148).
26 Entre el exceso de formalismo con carencia de perspectiva ética (Critchley, 2018) y el 
exceso de ética que debilita el análisis formal (Aboy y Melo, 2014-2015) pendulan las ob-
jeciones sobre la obra laclausiana. Aquí procuramos resituar tales considerandos. 



60   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

análisis de la red conceptual que procuró darle sustento a esta forma nove-
dosa de subjetivación política. Bien podríamos haber elegido otra. Creemos, 
empero, que ilustra muy bien la variación populista de la herencia democrá-
tico-liberal de la modernidad, sin perseguir su anulación, a diferencia de lo 
llevado a cabo por otras formas de subjetivación política —esas consideradas 
como totalitarias—. Visto de este modo, los “populismos realmente existen-
tes” procuraron religar a los individuos entre sí desde una entidad que los 
excede y antecede desde el punto de vista analítico —la “comunidad”, la 
“nación”, etcétera—. Eso no implicó negar al individuo en su particularidad, 
de hecho, se la asumió en un sentido también inerradicablemente singular a 
tal punto que fue clave para la gestación del lazo social y reaseguro contra 
toda demagogia o manipulación llevada a cabo hasta por el más genial o 
perverso de los líderes. La mejor forma de entender esto es con la teoría del 
afecto ensayada por Laclau; innovación virtuosa de su escrito sobre el popu-
lismo, dedicada a pensar la carnadura de la significación que opera en el es-
pacio eminentemente discursivo de lo social. Así, el afecto no es lo que debe 
ser desplazado de la política, lo que conlleva una espina para la libertad o el 
imperio de la racionalidad, es lo que explica por qué un sujeto se identifica 
a un significante y no a otro, aquello que alude la constitución identitaria del 
sujeto y los grupos (Laleff Ilieff, 2020a; 2023)27. 

En La razón populista, Laclau no solo rompió con los viejos prejuicios so-
bre las masas y el populismo que se han visto desde tiempos de Le Bon en 
adelante, rompió también con la lógica misma de ciertas explicaciones que 
—como las de Germani— descansan finalmente en el rol del líder, apelan 
explicativamente y al mismo tiempo impugnan normativamente a la afecti-
vidad. Con el uso de la noción freudiana de lazo libidinal, remarcó que todo 
lazo social es un lazo de amor y, por tanto, que no hay posibilidad de discri-
minar el afecto del entramado simbólico. Es decir, no solo es imprescindible, 
sino que la discursividad nace de la simbiótica relación entre nominación y 
afecto28. De modo que este funciona al menos de dos maneras: 1) como una 

27 Por ello, no se puede excluir al campo del inconsciente en una tematización rigurosa so-
bre las identidades políticas sin perder algo de capacidad explicativa, opción que no implica 
una psicoanalización de la vida social o una burda politización de la psiquis. Creemos, en 
verdad, que esto debe ser tenido en cuenta como premisa, como parte de aquella contami-
nación ya señalada por Freud en su debate con Le Bon ya referido. Volveremos sobre esto 
en las próximas líneas.
28 “La dimensión del afecto no es algo que podamos agregar a un proceso de significación 
sino algo sin lo cual la significación, en primer lugar, no sería posible” (Laclau, 2008, p. 
374).



RICARDO LALEFF ILIEFF   61

amalgama que posibilita lo común de la vida social —en tanto relaciona lo 
general o universal de la subjetivación con lo particular de ella—, y; 2) como 
verdadero indicio de singularidad al mostrar un nivel de heterogeneidad 
inerradicable en la propia particularidad del individuo; singularidad coheren-
te con la oquedad ontológica que imposibilita, por ejemplo, la pura identidad 
entre significante y significado. A nuestro criterio, la teoría laclausiana del 
afecto revela la intimidad más profunda de los procesos identitarios al mismo 
tiempo que permite pensar la especificidad de la identidad populista29. 

Es cierto que en ese marco Laclau dejó habilitada la posibilidad de entender 
la afectividad como el elemento que le sirve al líder o a la conducción de un 
grupo para subordinar a sus miembros (Melo y Aboy Carlés, 2014-2015), 
ya que afirmó “confusamente” (Retamozo, 2021) que el afecto es parte de 
“prácticas discursivas” (Laclau y Mouffe, 2015), y no “algo que exista por sí 
solo, independiente del lenguaje” (Laclau, 2015, p. 143)30. Sin embargo, para 
ser rigurosos y fieles con la mismísima teoría de la hegemonía que pergeñó, 
su trabajo de 2005 no solo se emplaza desde el inicio marcando la íntima 
relación entre nominación y afectos —que se alude con la noción de “in-
vestidura radical” (Laclau, 2015, p. 131)—, sino que además ubica al afecto 
en lo insondable del inconsciente que opera en cada “individuo” y no es 
pensable más que en el terreno de la clínica psicoanalítica, en tanto no existe 
posibilidad de saturación31. Nos animamos a sugerir que Laclau no fue del 

29 Una aclaración —no tan— al pasar: nada más justo y al mismo tiempo inexacto que el 
mantra que reza que “todo es político”. “Todo es político”, en todo caso, en la medida que se 
puede afirmar que todo es “social” o que nada es sin lo “social”, o sin la “historia”, la “cul-
tura”, etcétera. La política es el establecimiento de esas —u otras— fronteras y, por tanto, 
también su corrimiento o el establecimiento incluso de no-políticas (Laleff Ilieff, 2020b). 
30 En la actividad “Afectos y subjetivación política. En torno a la relación entre hegemonía, 
democracia y populismo”, celebrada en el marco de la “Expo IIGG” el 30 de septiembre 
de 2022, Melo nos presentó la postura que luego publicaría en un artículo intitulado “Pa-
labras rotas. Sobre populismo, Lacan y Laclau” (2023). Allí, repensó lo sostenido junto a 
Aboy Carlés en su trabajo ya citado —postura que juzgó como “relativamente altisonante” 
(p. 29)— en torno a la teoría laclausiana del afecto. Pareciera haber contemplado algunas 
de las posibles desavenencias a su posición sobre aquella innovación laclausiana de 2005. 
Creemos que el interrogante a seguir pensando es el mismo que hemos indicado tantas ve-
ces, a saber, cómo ponderar no solo el afecto como un componente crucial del lazo social, 
sino cómo hacerlo destacando esquemas de subjetivación distintos. Este artículo se inscribe 
en esa senda.
31 Por eso Laclau (2015) señaló que las categorías freudianas “obviamente requieren una 
reformulación estructural si van a ser útiles como herramientas del análisis sociopolítico” y 
que tal tarea excede a la “discusión sobre populismo” (p. 88).



62   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

todo conducente con las propias premisas de su análisis. Debió, acaso, haber 
tomado más recaudos y decir que la afectividad es uno de los nombres de la 
heterogeneidad inerradicable de lo social y, por tanto, de la imposibilidad 
de clausurar el espacio simbólico, por definición imposible de colmar. Esto 
hubiera sido plenamente consecuente, y hasta subsidiario, con las premisas 
ontológicas del psicoanálisis retomadas en sus escritos, según las cuales lo 
real —lo imposible— opera desde dentro y fuera de lo simbólico —la sig-
nificación, el lenguaje, el orden— y que, por tanto, no es (solo) un efecto de 
él32. Es decir, que no hay afecto sin castración del significante, sin ingreso a 
la vida social, pero no hay lenguaje tampoco sin un resto necesario por impo-
sible; un resto que alude y se despliega ante el vacío propio de una realidad 
sin fundamento último. 

Volviendo sobre nuestros pasos, como discurso hegemónico en la moderni-
dad, el liberalismo se amparó en el presupuesto de que el ser humano como 
individuo se posee a sí mismo y actúa —debe actuar— movido por una 
racionalidad medios-fines. Así, abonó una noción de política que niega su 
excedencia, el real interno de su subjetivación —el inconsciente, la afecti-
vidad— y el externo —la masa, la comunidad—. En cambio, el populismo 
latinoamericano, al reconocer toda la historicidad que le dio vida, al com-
prender la crisis de la subjetivación imperante, ubicó al individuo liberal en 
un plano mayor de significación, en un entrelazamiento comunitario en el 
que, sin embargo, existe la diferencia y la conflictividad33. Por ello, desplazó 
cualquier sesgo totalitario de su horizonte. En consecuencia, el rasgo “rege-
neracionista” (Aboy Carlés, 2010b) que se le ha atribuido de manera perti-
nente —que tensiona al demos dicotomizándolo, esto es, planteando tensión 
y su posible tratamiento interno—, lejos de suponer ambigüedad o debilidad 
democrática, resalta las garantías para su permanencia. En cierto modo, si 
debiésemos rastrear dónde descansa la dimensión trágica del populismo, no 
es en el modo de integrar a la masa —tal como sugirió Germani—, sino en su 
apuesta ética por asumir que la traducción de la palabra divina es imposible 
en un mundo donde los dioses ya no hablan. 

32 “Veo la revolución psicoanalítica como una inmensa ampliación del campo de la ob-
jetividad, que trae a consideración clases de relaciones entre entidades que no se pueden 
expresar mediante el arsenal conceptual de la ontología clásica. Creo que nuestra principal 
tarea intelectual es repensar la filosofía a la luz de este proyecto” (Laclau, 2008, p. 376).  
33 “Como doctrina política, el Justicialismo realiza el equilibrio del derecho del individuo 
con el de la comunidad”, dice una de las sentencias de “Las veinte verdades peronistas” 
formuladas por Perón que bien ilustra nuestra afirmación.



RICARDO LALEFF ILIEFF   63

Consideraciones finales

Para finalizar con estas páginas elegimos remarcar que filiar al populismo a 
la tradición liberal es una operación de lectura que, como hemos procurado, 
permite indicar su inscripción en una serie de problemáticas abiertas por la 
modernidad. De esta manera se comprende por qué tal esquema de articula-
ción política resulta impensable sin la noción de democracia representativa. 
Precisamente por la crisis de la forma política liberal, por su excedencia bien 
específica en términos históricos, el populismo emergió como una apuesta de 
resignificación que procuró solucionar su falla. Propuso una subjetivación a 
tono con una serie de objeciones gestadas desde diversos campos del saber 
—el psicoanálisis, por caso— a una noción “individualista” de individuo. 
Así, el populismo latinoamericano dio cuenta de una novedad sustancial en 
torno a la construcción de una forma política de otro tipo. Por eso hemos que-
rido mostrar que no puede ser considerado una vertiente más de lo “totalita-
rio”, ni mucho menos reducido a lo anómalo de las “correctas” experiencias 
occidentales. Señalar al populismo como una “superación” del liberalismo 
es dejar asentada una deuda —dual y polémica—, pero también un camino 
potente en términos interpretativos. Es mostrar, en suma, un hacer específico 
con la herencia histórica y una manera de comprender aspectos de la política 
que, con variaciones y rasgos cambiante, continúa interrogando la democra-
cia de nuestros días. 

Bibliografía

Aboy Carlés, G. (2010a). “Las dos caras de Jano: acerca de la compleja relación entre po-
pulismo e instituciones políticas”. Pensamento Plural, 4-7, 21-40

Aboy Carlés, G. (2010b). “Populismo, regeneracionismo y democracia”. POSTdata, N. 1, 
11-30.

Aboy Carlés, G. (2016). “Populismo y democracia liberal. Una tensa relación”. IDENTI-
DADES, 2-6, 5-26.

Aboy Carlés, G. (2024). Ese comodín llamado populismo. En H. Solís Gadea, M. Amezcua 
Yépiz y J. Casco (coords.) Democracias en disputa. Diagnósticos, narrativas y resis-
tencias en América Latina (pp. 141-201). CLACSO-CALAS.

Acosta Olaya, C. (2022). Un dique en aguas turbulentas: Identidades políticas, populis-
mo y violencia en la Colombia de Jorge Eliécer Gaitán, 1928-1948. Universidad del 
Rosario. 

Amaral, S. (2018). El movimiento nacional-popular. Gino Germani y el peronismo. EDUN-
TREF.



64   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

Arditi, B. (2004). “El populismo como espectro de la democracia: una respuesta a Cano-
van”. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 47 (191), 105-120.

Arendt, H. (2006). Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Alianza. 

Balibar, É. (1994). Subjection and Subjectivation. En J. Copjec (ed.) Supposing the Subject 
(pp. 1-15). London: Verso.

Barros, M. y Barros, S. (2023). “¿Qué hace el populismo con los derechos? La reconfigura-
ción de derechos en el caso argentino”. Studia Politicæ, 60, 221-247.

Barros, S. (2016). “Espectralidad e Inestabilidad Institucional. Acerca de la Ruptura Popu-
lista”. Estudios Sociales, N. 30, 145-162

Barros, S. (2018). “Polarización y pluralismo en la teoría de la hegemonía de Ernesto La-
clau”. Latinoamérica. Revista de Estudios Latinoamericanos, N. 67, 15-38

Barros, S. (2021). “El análisis de identificaciones políticas. El peronismo en la Convención 
Constituyente de Chubut de 1957”. Revista SAAP, vol. 15, 421-447.

Biglieri, P. y Perelló, G. (2016). “Laclau with Freud, or the Path Towards Psychoanal-
ysis as General Ontology”. Política Común, vol. 9, DOI: https://doi.org/10.3998/
pc.12322227.0009.002.

Canetti, E. (1987). Masa y poder. Alianza.

Critchley, S. (2008). ¿Hay un déficit normativo en la teoría de la hegemonía? En S. Crit-
chley y O. Marchart (comps.) Laclau. Aproximaciones críticas a su obra (pp. 145-
155). Fondo de Cultura Económica. 

De Ípola, E. (2009). La última utopía. Reflexiones sobre la teoría del populismo de Ernesto 
Laclau. En C. Hilb (comp.) El político y el científico. Ensayos en homenaje a Juan 
Carlos Portantiero (pp. 197-220). Siglo XXI.

De Ípola, E. y Portantiero, J. (1981). “Lo nacional-popular y los populismos realmente 
existentes”. Nueva Sociedad, N. 54, 7-18.

Di Tella, T. (1965). “Populismo y reforma en América Latina”. Desarrollo Económico, N. 
4, V. 16,  391-425.

Freud, S. (1992). Lo ominoso. Obras completas, Tomo XVII. Amorrortu.

Freud, S. (1997). Psicología de las masas y análisis del yo. Obras Completas, Tomo XVIII. 
Amorrortu.

Germani, G. (1968). La integración de las masas a la vida política y el totalitarismo. Políti-
ca y sociedad en una época de transición. Paidós. 

Gramsci, A. (1999). Cuadernos de la cárcel. Era. 

Halperín Donghi, T. (1985). Tradición política española e ideología revolucionaria de 
mayo. Buenos Aires: Centro Editor de América Latina. 

Hegel, G. (2004). Principios de la filosofía del derecho. Sudamericana.

Hobsbawm, E. (2010). La era del capital 1848-1875. Crítica. 



RICARDO LALEFF ILIEFF   65

Ingerflom, C. (2017). El revolucionario profesional. La construcción política del pueblo. 
Prohistoria.

Jünger, E. (2003). La Movilización Total. Sobre el dolor seguido de La Movilización Total 
y Fuego y Movimiento. Tusquets Editores.

Lacan, J. (1998). Seminario XX: Aun. Paidós.

Lacan, J. (2008). Seminario IV: La relación de objeto. Paidós.

Laclau, E. (2000). Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo. Nueva Visión.

Laclau, E. (2008). Atisbando el futuro. En S. Critchley y O. Marchart (comps.) Laclau. 
Aproximaciones críticas a su obra (pp. 347-404). Fondo de Cultura Económica.

Laclau, E. (2015). La razón populista. Fondo de Cultura Económica.

Laclau, E. y Mouffe, C. (2015). Hegemonía y estrategia socialista. Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Laleff Ilieff, R. (2020a). La reserva liberal en la teoría de la hegemonía de Ernesto Laclau. 
En M. Rossi y E. Mancinelli (comps.) La política y lo político en el entrecruzamiento 
del posfundacionalismo y el psicoanálisis (pp. 143-163). IIGG-CLACSO. 

Laleff Ilieff, R. (2020b). Lo político y la derrota. Un contrapunto entre Antonio Gramsci y 
Carl Schmitt. Guillermo Escolar Editor.

Laleff Ilieff, R. (2022). Poderes de la abyección. Política y ontología lacaniana I. Miño y 
Dávila.

Laleff Ilieff, R. (2023). “Afectos y manipulación. De la experiencia peronista a la teoría del 
populismo”. Res publica. V. 26, 209-221.

Laleff Ilieff, R. (2024). El secreto de Edipo. Política y ontología lacaniana II. Miño y 
Dávila.

Le Bon, G. (2012). Psicología de las multitudes. Comares. 

Martínez Estrada, E. (2005). ¿Qué es esto? Colihue. 

Martínez Mazzola, R. (2009). El Partido Socialista y sus interpretaciones del Radicalismo 
argentino (1890-1930). Tesis de doctorado. Universidad de Buenos Aires.

Melo, J. (2013). “El jardinero feliz: sobre populismo, democracia y espectros”. Las Torres 
de Lucca, N. 2, 21-45.

Melo, J. (2023). “Palabras rotas: Sobre populismo, Lacan y Laclau”. Estancias. Revista de 
Investigación en Derecho y Ciencias Sociales, año 3, n. 6, 15-38

Melo, J. y Aboy Carlés, G. (2014-2015). “La democracia radical y su tesoro perdido. Un 
itinerario intelectual de Ernesto Laclau”. POSTData, 19-2, 395-427.

Miller, J. (2010). Extimidad. Paidós.

Ortega y Gasset, J. (1984). La rebelión de las masas. Hypamérica. 



66   STUDIA POLITICÆ   Nº 66 invierno 2025

Palti, E. (2018). “El tópico de ‘los orígenes ideológicos’ de las revoluciones de independen-
cia como problema. Una relectura a partir de Tradición política española e ideología 
revolucionaria de Mayo, de Tulio Halperín Donghi”. História da Historiografia, N. 
27, 20-36.

Pappas, T. (2019). Populism and liberal democracy. Oxford University Press.

Peruzzotti, E. (2017). “El populismo como ejercicio de poder gubernamental y la amenaza 
de hibridación de la democracia liberal”. Revista SAAP, 11(2), 213-225

Ramos Mejía, J. (2012). Las multitudes argentinas. Estudio de psicología colectiva. Fondo 
Nacional de las Artes.

Retamozo, M. (2021). “Hegemonía, subjetividad y sujeto: Notas para un debate a partir del 
posmarxismo de Ernesto Laclau”. Novos Olhares Sociais, V. 4, N. 1, 24-48.

Rinesi, E. y Muraca, M. (2010). Populismo y república. Algunos apuntes sobre un debate 
actual. En E. Rinesi, G. Vommaro y M. Muraca (comps.) Si éste no es el pueblo. Hege-
monía, populismo y democracia en Argentina (pp. 59-74). UNGS.

Rozenberg, A. (2024). “Tiernos y terribles, tronos y cadalsos: afectos e inestabilidad po-
lítica en Las multitudes argentinas de José María Ramos Mejía”. Studia Politicæ, N. 
63, 4–29.

Schmitt, C. (2008). Los fundamentos histórico-espirituales del parlamentarismo en su si-
tuación actual. Tecnos.

Selci, D. (2018). Teoría de la militancia: organización y poder popular. Cuarenta Ríos.

Serra, P. (2019). El populismo argentino. Prometeo. 

Souroujon, G. (2021). “Las definiciones mínimas de populismo. Problemas y potencialida-
des”. Pilquen, 24 (2), 1-12.

Speziale, T. (2023). “Tiempo y política en Elias Canetti”. Revista de Sociología, 36, 107-
136.

Tassin, É. (2012). “De la subjetivación política. Althusser/Rancière/Foucault/Arendt/De-
leuze”. Revista de Estudios Sociales, N. 43, 36-49.

Zicman de Barros, T. (2020). “Desire and Collective Identities: Decomposing Ernesto La-
clau’s notion of demand”. Constellations, N. 28, 511–521.

Žižek, S. (2000). Más allá del análisis del discurso. En E. Laclau, Nuevas reflexiones sobre 
la revolución de nuestro tiempo (pp. 257-267). Nueva Visión.


	OLE_LINK1_Copia_1_Copia_1_Copia_1_Copia_

