La evidencia del creyente
LLa lectura de Hans Joas sobre Max
Scheler

The Evidence of the Believer
Hans Joas’s Reading Max Scheler

Enrique V. Muiioz Pérez’

Resumen

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretacion reali-
zada por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso mas
alld. Mi objetivo es reflexionar sobre un tépico central —que abordan tanto
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ;Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces,
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno
en el hombre, tiene un cardcter religioso que viene a superar la aproxima-
cién epistemoldgica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en
las Investigaciones logicas. De hecho, este es uno de los tépicos que mds
valora Joas en su interpretacién sobre Max Scheler.

Palabras claves: evidencia - creyente - religion - sentimiento

* Pontificia Universidad Catélica de Chile. Correo electrénico: emunozpe@uc.cl | Cédigo
ORCID: 0000-0003-1912-1294.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.05

STUDIA POLITICA R Ntmero 65 otono 2025 pag. 99-113
Recibido: 04/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




100 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Abstract

In the present work, I would not like to evaluate whether Joas’s interpre-
tation of Scheler is relevant or fair, but rather go one step further. I seek
to reflect on a central topic, which both Joas and Scheler address, for any
believer: evidence. What is evidence for a believer? The approach of the
present work, then, points out that the evidence in Scheler (2007), espe-
cially in On the Eternal in Man, has a religious character that goes beyond
Husserl’ (1967) epistemological approach to the concept of “evidence” in
Logical Investigations. In fact, this is one of the topics that Joas values most
in his interpretation of Max Scheler.

Keywords: evidence - believer - religion - feeling

Introduccion

al parece que la lectura e interpretacién del pensamiento de Hegel,

como dirfa mi querido amigo y maestro, Luis Mariano de la Maza,

“goza de buena salud”, tanto por su actualidad como por sus criticas.
El texto publicado por Hans Joas (2020) titulado Im Bannkreis der Freiheit.
Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche, traducido a nuestra lengua en
2024 como El hechizo de la libertad. Teoria de la religion después de Hegel
y Nietzsche, se inscribe en la segunda linea. Efectivamente, el objetivo de
Joas es ir mas alld de Hegel y pensar la teoria de la religion sin él. Para ello,
en el mencionado libro, expone varias alternativas como las de Schleierma-
cher, Dilthey u Otto, incluyendo también la de Scheler.

En el presente trabajo, no me propongo evaluar si la interpretacion realizada
por Joas acerca de Scheler es pertinente o justa, sino dar un paso més alla.
Mi objetivo es reflexionar acerca de un tépico central —que abordan tanto
Joas como Scheler—, para cualquier creyente: la evidencia. ;Qué es la evi-
dencia para un creyente? El planteamiento del presente trabajo, entonces,
sostiene que la evidencia en Scheler (2007), especialmente en De lo eterno
en el hombre, tiene un cardcter religioso que viene a superar la aproximacion
epistemoldgica de Husserl (1967) sobre el concepto de “evidencia” en las
Investigaciones logicas. De hecho, este es uno de los topicos que mds valora
Joas en su interpretacion sobre Max Scheler. De este modo, la pregunta por
la evidencia del creyente se vuelve crucial, en un mundo tan marcado por el
desarrollo cientifico-tecnolégico y, por ende, por un tipo de evidencia funda-
da en la experiencia o en los sentidos. La evidencia del creyente superaria,
entonces, estos marcos empiricos o 16gicos: se trata de un encuentro personal



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 101

con Dios. Es necesario preguntar, finalmente, por el aporte y la actualidad
que las reflexiones de Joas y, en el mismo sentido, de Scheler podrian tener
para el pensamiento sobre la religién, en especial, sobre la religion catdlica.
En consecuencia, la presente contribucion se dividird en las siguientes partes:
1) la evidencia como cumplimiento segtin Edmund Husserl, 2) la nocién de
evidencia religiosa para Max Scheler, 3) la evaluacién de Joas sobre Scheler
y 4) un comentario final.

1. La evidencia como cumplimiento segiin Edmund Husserl

Indudablemente abordar la nocién de evidencia, en el 4mbito fenomenoldgi-
co, remite a la fundamentacién epistemoldgica realizada por Edmund Hus-
serl (1967) en las Investigaciones logicas. En esta compleja obra, en la que
el autor persigue contribuir a la fundamentacién definitiva de la filosofia a
partir de la justificacion de la idea de la 16gica pura, la evidencia se encuentra
tratada en el marco de los Prolegdmenos y la Sexta Investigacion Logica.
Para la presente contribucion, resultan mds relevantes las reflexiones desa-
rrollas por Husserl en esta tltima. Como es sabido, previamente, en la Quinta
Investigacion Logica, Husserl da cuenta de temas tan cardinales para la feno-
menologia como “la conciencia como vivencia intencional”, “la materia del
acto y la representacion de base” y “la teoria de juicio”.

De este modo, en la ya mencionada sexta investigacion, Husserl aborda —
como se indica en su titulo— “Elementos de un esclarecimiento fenomenolé-
gico del conocimiento”. Particularmente, el capitulo 5 de esta investigacién
se denomina “El ideal de adecuacion. Evidencia y verdad”. El concepto hus-
serliano de la verdad se articula sobre la distincidn entre significacion vacia
y significacion impletiva o que plenifica. En la Primera Investigacion Légica
se establece que lo que determina la significacién como tal no es la intuicién
plenificadora de sentido, sino la comprension, que le da referencia objetiva y
produce el pensamiento.!

"En el caso de los Prolegémenos “es preciso distinguir, en consecuencia, dos clases de con-
diciones de la evidencia: a) las reales o naturales, que corresponde investigar a la psicologia
y que expresan las circunstancias empiricas y externas en que un sujeto se percata de la
rectitud de su juicio, condiciones como la atencion, el interés, una cierta frescura espiritual,
etc. Pero estos principios no son conocimientos exactos o con cardcter de ley, sino que son
vagas universalidades empiricas. Y hay, por otro lado, b) condiciones ideales de la posibili-
dad de la evidencia de un juicio. Las leyes l6gicas puras se fundan en el concepto de verdad
en cuanto unidad ideal frente a una multiplicidad infinita de posibles enunciados idénticos
de la misma forma y materia” (Anton Mlinar, 2014, p.33).



102 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

La Sexta Investigacion Logica retoma la cuestion acerca del acto constitu-
yente de la significacidn, relaciondndolo de preferencia con la intuicién per-
ceptiva. Al expresar una proposicion determinada, por ejemplo, “ese perro
ladra mucho”, hay que reconocer que su acto de significacién no reside en
la percepcién. La cuestion es tan sencilla que puede faltar por completo la
percepcidn, sin embargo, el oyente puede entender la frase perfectamente.
Podemos escuchar, precisamente, el ladrido del perro. Con todo, aunque la
percepcidn no constituya nunca por si misma la significacién de un enuncia-
do pronunciado sobre su base, contribuye en algo a ella. De este modo en la
seccién 37 de la sexta investigacion, que se denomina “La funcién impletiva
de la percepcion. El ideal del cumplimiento definitivo”, Husserl (1967) sos-
tiene:

Los actos signitivos forman el grado inferior; carecen de toda plenitud.
Los actos intuitivos tienen plenitud, pero con diferencias graduales de
mds y de menos, dentro de la esfera de la imaginacion. Pero la perfeccion
de una imaginacién, por grande que sea, presenta una diferencia frente a
la percepcidn: no nos da el objeto mismo, ni siquiera en parte; nos da solo
su imagen, la cual, en cuanto que es imagen, no es nunca la cosa misma.
Esta la tenemos en la percepcion. La percepcidn ‘da’ el objeto también
con diversos grados de perfeccion, en diversos grados de ‘escorzos’. (p.
439)

Por ejemplo, la percepcion que se nos da de una casa no es total o completa,
sino que viene dada por partes. Si me paro en el frente de la casa probable-
mente no veré la totalidad de sus cuatro costados, su patio o su parte posterior
y viceversa. De este modo, esta gradacién del cumplimiento conduce a un
término final en el que toda la intencién en su plenitud ha alcanzado una im-
plecidn definitiva y dltima. Asi lo sostiene Husserl (1967): “El contenido total
intuitivo de esta representacion final es la suma absoluta de plenitud posible;
el representante intuitivo es el objeto mismo, tal como este es en si. Conteni-
do representante y contenido representado son aqui una sola cosa idéntica”
(p- 441). Cuando esto sucede, se ha producido el ideal de la adaequatio rei
et intellectus [la adecuacién de la cosa al intelecto], esto es, lo objetual estd
“dado” o “presente” exactamente tal y como es intencionado. La evidencia,
entonces, para Husserl, radica en esta plenitud de la adecuacién.

El autor explica, entonces, que el ideal de la adecuacién proporciona en él
la evidencia, distinguiendo entre un sentido laxo y un sentido estricto de
evidencia.



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 103

Hablamos de evidencia en un sentido laxo siempre que una intencién po-
nente (principalmente una asercién) encuentra su confirmacién por medio
de una percepcion correspondiente y plenamente adecuada, aunque esta
sea una sintesis adecuada de percepciones particulares conectadas. En este
caso puede hablarse con buen sentido de grados de evidencia.... Pero el
sentido riguroso de la evidencia, en la critica del conocimiento, se refiere
exclusivamente a este tltimo término infranqueable, al acto de esta sinte-
sis de cumplimiento mds perfecta, que da a la intenciéon —por ejemplo, a
la intencién judicativa— la absoluta plenitud de contenido, la del objeto
mismo. El objeto no es meramente mentado, sino dado —en el sentido mas
riguroso— tal como es mentado e identificado con la mencién. (Husserl,
1967, pp. 444-445)

Agrega Husserl que esto es vdlido para un objeto individual o uno universal,
para un objeto en sentido estricto de una situacién de hecho. Pero nada dice
acerca de lo que podriamos denominar el “objeto divino” o “Dios”.

La pregunta por la evidencia del conocimiento de Dios no se la plantea Hus-
serl en estos textos. De hecho, el siguiente paso es vincular la evidencia con
la verdad, aquella que no tiene un alcance religioso, sino que es de indole
epistemoldgica. Asi, Husserl (1967) sostiene que la evidencia misma es el
acto de coincidencia perfecta y “como toda identificacion, es un acto objeti-
vante; su correlato objetivo se llama el ser en el sentido de la verdad, o tam-
bién la verdad.” (p. 445). La verdad es, de este modo, para el autor, la plena
concordancia entre lo mentado y lo dado como tal. Esta concordancia es
vivida en la evidencia. Como se indicé al inicio de este apartado, la pregunta
por la evidencia en el dmbito religioso no estd en el horizonte de Husserl,
sino que su objetivo es otro: la fundamentacion de la 16gica. Fue necesario
esperar algunos afios para apreciar la manera en la que Scheler trata este tema
en su obra fundamental sobre la filosofia de la religion.

2. La nocion de evidencia religiosa para Max Scheler?

Existe un consenso relativo en torno a que uno de los principales aportes
fenomenoldgicos al estudio del acontecimiento religioso es el texto De lo

2 Parte de este apartado es una versiéon ampliada y revisada de mi articulo (Mufioz Pérez,
2023): “Fenomenologia y religiéon después de un siglo: un balance provisional”, publicado
en Erasmus. Revista para el didlogo intercultural.



104 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

eterno en el hombre, de Max Scheler, publicado en 1921, un par de décadas
después que las Investigaciones logicas, publicadas originalmente en 1901.
Me concentraré, entonces, en el segundo de los apartados del texto de Sche-
ler, denominado precisamente “Fenomenologia esencial de la religiéon”. No
obstante, en los prélogos del texto es posible encontrar algunas pistas que
complementan el mencionado apartado. Una de las primeras cuestiones que
capta la atencidn del lector es una frase que expresa lo siguiente: “ni Kant, ni
Santo Tomds, sino JFENOMENOLOGIA!” (p. 12), en la que Scheler dialoga
con la filosofia de su época. La cita es un poco larga pero enjundiosa:

El tratado sobre la religion se vincula s6lo débilmente al momento presente.
Saca alaluz por primera vez algunos frutos de la reflexion sobre la filosofia
de la religién que ha ocupado al autor desde hace muchos afios —los funda-
mentos primeros de la construccion sistematica de una ‘teologia natural’. A
pesar de la esperada protesta, el autor considera que estos fundamentos son
mds seguros que los tradicionales y también los tiene por apropiados para
ser mds profundamente comprendidos y mejor apreciados por el hombre de
hoy que los sistemas tradicionales de fundamentacién de la religion, que
se apoyan o bien en Tomds de Aquino o en Kant y Schleiermacher.... El
autor tiene el profundo convencimiento, que no puede fundamentar aqui,
de que el conocimiento natural de Dios no puede volver a cumplir esta
tarea unificadora ni sobre el terreno de la filosoffa de Tomds de Aquino ni
sobre el terreno del periodo filoséfico introducido por Kant. Unicamente la
cumplird si se libera el nicleo del agustinismo de sus ropajes historicos y
lo fundamenta de nuevo y mas profundamente por medio de una filosofia
fenomenoldgica; es decir, de la filosofia que intenta contemplar con mi-
rada limpia los fundamentos esenciales de toda existencia y la libera de
los cambios que una cultura demasiado enredada ha traido sobre ellos con
simbolos continuamente renovados. Entonces ella mostrard cada vez mas
claramente aquel contacto inmediato del alma con Dios que San Agustin,
con los medios del pensamiento neoplaténico junto a la experiencia de su
gran corazon, se esforzé por percibir y expresar. (Scheler, 2007, p. 12)

Este fragmento nos entrega varias pistas. La primera, es que hay una com-
prension por parte de Scheler (2007) de la filosofia fenomenoldgica®, muy en

3 En el texto De lo eterno en el hombre, se halla también una referencia a la fenomenologia
—que se origina en una critica a su obra proveniente de sectores anti eclesidsticos— califi-
cada como “una sirvienta o criada para todo”. Ante esto, Scheler responde: “Aqui hay que
decir lo siguiente: el método descriptivo —no dirigido a intuicién de esencias— de reducir



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 105

linea con lo dicho por Husserl: la fenomenologia es una disciplina filosofi-
ca que busca “contemplar con mirada limpia los fundamentos esenciales de
toda existencia” (p. 12), las esencias, dirfamos, en lenguaje scheleriano. Pero
también se destaca el recurso a san Agustin y al neoplatonismo; incluso, se
da a entender que la linea interpretativa se extiende hasta Platon. Antes de
desarrollar esta idea, me gustaria trabajar sobre otros aspectos de la fenome-
nologia esencial de la religién. Lo primero que caracteriza Scheler (2007)
son los fines de la mencionada fenomenologia:

La fenomenologia esencial de la religion tiene tres fines: 1. La dntica esen-
cial de lo ‘divino’, 2. La teoria de las formas de revelacién en lo que lo divi-
no se manifiesta y muestra al hombre. 3. La teorfa del acto religioso, por el
cual el hombre se prepara para la recepcion del contenido de la revelacion
y mediante el cual lo aprehende en la fe. (p. 99)

A pesar de la enumeracion realizada, Scheler (2007) no aborda todos estos
topicos, sino que focaliza su interés en el acto religioso: “No es nuestro pro-
posito desarrollar en este lugar toda la fenomenologia de la religiéon. Nos
limitaremos en lo esencial a tratar mds extensamente del acto religioso” (p.
101). Posteriormente, el autor abordard el tema de la evidencia del creyente,
esto es, su relacion racional con Dios.

Entonces, ;qué dice Scheler acerca del acto religioso? En primer lugar, da
la impresion de que quiere deslindar su investigacion de perspectivas que
fundamentan su relacién con Dios en una cierta base o sentimiento empirico
que, como mostraré mds adelante, se ilustran con el caso de Schleiermacher.
El hombre, a su juicio, posee

innumerables deseos, necesidades y anhelos de algo, cuya existencia psi-
coldgica no ofrece la mds remota garantia de que tenga que existir también
algo que pueda satisfacer estos deseos, necesidades o anhelos. De ahi que
carezca por completo de sentido cualquier teologia o metafisica del deseo
y de la necesidad. (Scheler, 2007, p. 199)

cualquier sistema de ideas metafisico o religioso (por ejemplo, el budismo, el agustinismo,
la filosofia de Aristdteles, de Platon o de Schopenhauer) a su contenido de vivencias ‘origi-
nario’, es decir, el método de hacer de nuevo intuible —reconstructivamente como quien
dice— lo que parece tardio, derivado, racionalizado, solidificado, volviendo de este modo
vivido e intuible su sentido originario, es de hecho, como método de la teoria descriptiva de
la concepcién del mundo, ‘una criada para todo’”, (Scheler, 2007, p. 16).



106 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Naturalmente, se plantea aqui la pregunta por el estatuto epistemoldgico de
estas cuestiones, por ejemplo, ;de qué tipo es la relacién que se establece
entre Dios y su creatura? Entre tanto, Scheler caracteriza, a continuacion, el
acto religioso. De nuevo, la cita es larga pero valiosa:

1° Estos actos pertenecen, seglin su especie esencial, a la conciencia hu-
mana tan constitutivamente como el pensar, el juzgar, percibir o recordar.
2° No pertenecen a ella porque es una conciencia humana, en el sentido
de los rasgos empiricos del hombre y de su acontecer animico obtenidos
inductivamente, sino porque es una conciencia finita en general. 3° Los
actos religiosos no pueden ser ni parecerse a cualquier mero deseo, nece-
sidad o anhelo, porque apuntan intencionalmente a un reino esencial de
objetos absolutamente distinto de lo que son los tipos de objetos empiricos
o ideales.... 4° Los actos religiosos ni pueden derivarse psicolégico-cau-
salmente, ni tampoco pueden ser concebidos teleolégicamente a partir de
algun tipo de finalidad para el proceso vital; s6lo si admite la realidad del
tipo de objetos al que ellos apuntan, es posible concebir su existencia. Ellos
muestran al espiritu humano adaptado, dirigido y ordenado a una realidad
sobrenatural, es decir, a una realidad que es esencialmente distinta de la
empirico-natural — siendo indiferente cémo cambie histéricamente en am-
bas regiones el contenido especial considerado real por los hombres. 5° Los
actos religiosos obedecen a una legalidad que es auténoma para ellos, que,
por tanto, no puede ser concebida a partir de la causalidad psiquica empi-
rica [sic] —por mds que los actos aparezcan sélo en ciertas constelaciones
de la vida animica empirica y en situaciones de la experiencia externa—.
Con esto también quedan distinguidos esencialmente los actos religiosos
de todas las necesidades humanas que determinan una produccién por la
fantasia de cosas ficticias. 6° Del mismo modo que los actos religiosos no
son sucesos psiquicos que se forman y se destruyen en nosotros segtin leyes
psiquicas naturales ... tampoco son meras variantes o combinaciones de
otros grupos de actos noéticos intencionales; por ejemplo, l6gicos, éticos
0 estéticos.... Bl es para ellos mds bien una materia dada. (Scheler, 2007,
pp. 199-200)

Las ganancias de este fragmento se podrian sintetizar de la siguiente ma-
nera: a) el acto religioso estd al mismo nivel que los actos cognitivos como
el juzgar o el pensar, b) los actos religiosos apuntan a un reino esencial de
objetos que no son empiricos, c) los actos religiosos apuntan a una realidad
sobrenatural y, quizds, la mds importante para nuestro propdsito, d) los actos



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 107

religiosos tienen valor per se, no son derivaciones de otros actos 16gicos,
éticos o estéticos. Aqui se muestra la fisura entre el pensamiento de Scheler y
el de Husserl, porque este tltimo dificilmente reconoceria el estatuto episte-
moldgico de un acto religioso, al menos, en el marco de las Investigaciones
logicas.

Como se sostuvo con anterioridad, el enfoque de andlisis de Husserl es 16gi-
co y no religioso. Por un lado, su interés —entre otros— es la verdad o fal-
sedad de ciertas proposiciones o enunciados 16gicos, no los actos religiosos
en si mismos. Por otro lado, también estos fragmentos sobre el acto religioso
constituyen un preambulo del tratamiento del Dios personal, marco en el cual
Scheler tematiza la nocién de evidencia. Asi, Scheler (2007) plantea que

el camino que hemos seguido hasta ahora para la fundamentacién de la
religion se ha revelado como desviado en algunos puntos de los caminos
por los que suele marchar actualmente la filosofia y la teologia. Por eso,
dirigiremos nuestra atencién a algunos tipos de fundamentacion de la re-
ligion que todavia poseen fuerza de atraccion en Alemania y en el circulo
cultural y europeo. (p. 225)

Esto es lo que el autor desarrolla en el apartado “Acerca de algunos ensayos
recientes de fundamentacién de una religion natural”. Scheler sostiene que es
necesario distinguir entre religion natural y teologia natural. Por la primera,
Scheler (2007) entiende que

la religion natural es el conocimiento espontdneo de Dios que puede ad-
quirir toda persona dotada de razén —con absoluta independencia del tipo
y grado de su formacién cientifica—, y que ciertamente adquiere sin que
necesariamente tenga plena conciencia reflexiva del camino por el que ad-
quirié ese conocimiento. (p. 226)

Dicho de otra manera, no es necesario conocer los argumentos filoséfico-teo-
16gicos o de la tradicién para admitir la existencia de Dios. En relacién a la
teologia natural, afiade que se trata de un saber natural sobre Dios, que se
debe apoyar en la religion natural, es decir, “en una peculiar fuente esen-
cial de intuicion y de vivencia de lo divino” (Scheler, 2007, p. 227). De este
modo, la teologia natural se ha de apoyar en la religién natural, asi como
toda ciencia del mundo se debe apoyar en las categorias o formas de ser de
la concepcion natural del mundo. Si lo anterior es correcto, la religién natu-
ral, antes que nada, “debe ser estudiada fenomenologicamente en sus actos



108 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

y objetos sometidos a leyes esenciales” (Scheler, 2007, p. 227). Asi, Scheler
busca también tener un conocimiento de Dios y de su relacién con el mundo.

Con posterioridad, el autor revisa el desarrollo de la teologia y de la filosofia
desde la época clésica hasta su época. De toda esa revision, lo que me inte-
resa es el tratamiento que realiza Scheler de Schleiermacher y sus contem-
pordneos acerca de la teoria de la religion. Lo anterior es relevante porque,
justamente, es el contraste entre Scheler y Schleiermacher lo que més valora
Joas en su andlisis, como expondré mds adelante.

De este modo, Scheler (2007) enumera un conjunto de “errores” en los que
habria incurrido Schleiermacher, a partir de los cuales ha instalado la “fu-
nesta tesis” que enuncia la existencia de una “independencia de la religién
tanto de la moral como de la ciencia y la filosofia” (p. 243). Algunos de esos

errores, segtin Scheler, son:

1° El primero y mas profundo error de Schleiermacher consiste en que a la
‘intuicién’ y ‘sentimiento’, su fuente de conocimiento de lo eterno, no se le
ocurre asignarle otro objeto que el universo —el universo que, concebido
como totalidad, produce en el hombre un ‘sentimiento de dependencia ab-
soluta’ — . (Scheler, 2007, p. 243)

El segundo error, agrega, es que se conecta el objeto de la religion al lla-
mado “sentimiento de dependencia absoluta”, no en un enlace intencional,
cognitivo, sino en uno meramente causal. En este contexto, Scheler cita a
Rudolf Otto: “El otro error de la definicién de Schleiermacher es que descu-
bre sélo una categoria de la valoracion religiosa de uno mismo (mejor dicho,
devaluacion) y quiere definir por ella el contenido del sentimiento religioso.”
(Otto, 1917, citado en Scheler, 2007, p. 244). Sin embargo, Scheler no deja
de criticar a Otto, porque, a su juicio, incurre en los mismos errores que
Schleiermacher:

Persevera Otto en el error metédico de Schleiermacher de querer también
aislar en concreto —es decir, aislar de las relaciones que guardan con todas
las restantes actividades y contenidos del espiritu— los fenémenos intui-
tivos originarios de la conciencia religiosa ... sin tomar en consideracién
el cardcter esencialmente colectivo y comiin de la experiencia religiosa.
(Scheler, 2007, pp. 244-245)

Scheler busca, finalmente, destacar que la investigacién fenomenoldgica esta
facultada para tratar lo sobrenatural, lo extrasensible y lo suprasensorial. Es



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 109

en este marco que aborda la evidencia. El autor comienza, entonces, pre-
guntandose si hay una evidencia para la teologia natural y, a su vez, normas
religiosas de verdad y de valor que le correspondan. Su respuesta es muy
interesante, como se expone en la siguiente cita:

El criterio para la verdad y cualquier otro valor cognoscitivo de la religion
s6lo pueden encontrarse a partir de su esencia, no se pueden extraer de nin-
guna esfera extrarreligiosa. Tampoco esto es algo que sélo sea vélido para
la religion. Asimismo, la ética y la estética completas son pura paja, aunque
se presuponga cualquier induccién y toda posible axiomdtica puramente
l6gica y oOntica, sin una ‘evidencia’ ética y estética, no reducible a nada
distinto.... Por tanto, la religiéon posee su tltimo y mds elevado criterio
de conocimiento en el darse en persona del objeto al que esta orientado el
acto religioso —en ultimo término, Dios—, y en la evidencia en la que se
abre este dar en persona a la conciencia; y se estaria poniendo lo mds firme
sobre lo menos firme si esto se considerara insuficiente.... S6lo es evidente
que todo ‘creer’ estd fundado —objetivamente— en un contemplar; digo
objetivamente, no, por tanto, de manera que ambos actos tuvieran que per-
tenecer al mismo individuo y conciencia. Asi, toda creencia cristiana esta
fundada, en dltimo término, en lo que le fue dado a Cristo saber sobre Dios
y sobre si mismo —no en forma de creencia, sino de contemplacién—, o
en lo que de ellos tuvo a bien comunicar a su Iglesia. (Scheler, 2007, pp.
252-253)

El autor sostiene, entonces, que el criterio de conocimiento de la religion
estriba en Dios. En definitiva, toda creencia cristiana esta fundada en Cristo.
Nada de esto tiene que ver con la evidencia légica o epistemoldgica husser-
liana, cuestion que tendrd presente Joas.

3. La evaluacion de Joas sobre Scheler

En El hechizo de la libertad. Teoria de la religion después de Hegel y Nietzs-
che, Hans Joas (2024) busca discutir la tesis sustantiva de que

hoy no se puede hablar de religion e historia de la religion si no es en re-
lacién con las exigencias normativas y la historia de la libertad politica, y
esto tras una fase histérica de globalizacion creciente.... El discurso sobre
la creencia, sostengo, ha estado explicita o implicitamente desde el siglo
XVIII ‘bajo el hechizo de la libertad’. (p. 14)



110 STUDIA POLITICA Ne 65 otofio 2025

Para cumplir con ese objetivo, revisa las tesis de, entre otros, Friedrich
Schleiermacher, Ernst Troeltsch, Rudolf Otto y William James. También las
de Max Scheler. A Scheler le dedica el capitulo 4 de la primera parte, denomi-
nado Evidenz oder Evidenzgefiihl? [; Evidencia o sentimiento de evidencia?].
El andlisis de Joas (2024) sobre Scheler comienza haciendo referencia a que
este dltimo es “uno de los pocos pensadores europeos de fuste de inicios del
siglo XX que no fue partidario —o quizds deberia decirse victima— de la asi
llamada tesis de la secularizacion” (p. 126). Joas sostiene que esta tesis se ha
discutido extensamente, para luego arribar a la conclusién de que no existiria
una relacion necesaria entre el proceso de modernizacion y la secularizacion.
Joas (2024) destaca, ademads, que Scheler era un pensador que “tenia oido”
para la religion e, incluso, lo califica como el nuevo san Agustin, esto es, “un
renovador fundamental del mensaje de fe en un tiempo de ingentes cambios
histéricos” (p. 129). Scheler es, entonces, uno de los pensadores que mas
licidamente reaccionan ante la devastacién que produjo la Primera Guerra
Mundial. Su tarea fue, ni mas ni menos, “renovar el mensaje cristiano del
amor” (Joas, 2024, p. 129).

Es en este marco que Joas (2024) formula el interrogante central de este
apartado: “Me pregunto si Scheler logré ir mas alld de una comprension
descriptiva del hecho que [sic] la creencia religiosa descansa en sentimien-
tos de evidencia, probando la evidencia de contenidos determinados de la
fe religiosa, sobre todo de una creencia especifica” (p. 130). A la luz de lo
expuesto anteriormente, mi respuesta es afirmativa. Scheler procura funda-
mentar la evidencia religiosa en la razén. Con todo, revisemos lo que afirma
Joas al respecto. En primer lugar, sostiene que la filosoffa de la religién de
Scheler es, principalmente, una fenomenologia de los actos religiosos que se
encuentra expuesta en De lo eterno en el hombre, cuestion que desarrollé en
el apartado anterior.

Un punto donde Joas y Scheler coinciden, y donde marcan una diferencia
con Scheliermacher, es en que la fe no estd fundada necesariamente en un
sentimiento o en una experiencia: “La esperanza religiosa estd destinada a
algo que nunca hemos experimentado y de lo que sabemos que nunca podria-
mos haber experimentado” (Joas, 2024, p.133). La fe religiosa tiene que ver
con algo que “el 0jo no vio, ni el oido oy6” (1 Cor 2:9), es decir, una certeza
que no estd fundada en ninguna experiencia.

De esta manera, llegamos al punto decisivo de este apartado. ;Como respon-
de Joas a la pregunta formulada anteriormente, es decir, evidencia o senti-
miento de evidencia? El punto que destaca acerca de Scheler, y que lo dife-



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 111

rencia de otros tedricos de la religion, es lo que Joas denomina “monoteismo
personalista”. Scheler, como se explicé en el apartado anterior, subraya como
fundamento de la fe a la relacion personal con Dios, en desmedro de lo que
se denominarfa lo “santo”. De nuevo, tenemos una larga, pero relevante cita:

Para responder a la pregunta ;evidencia o sentimiento de evidencia?’, a la
que aqui quiero volver, es decisivo marcar exactamente el limite en que la
descripcién empirica del sentimiento de evidencia del creyente se convier-
te, efectiva o supuestamente, en una prueba de evidencia de los contenidos
de fe. El problema ya se plantea en la filosoffa de la religién de Scheler,
en particular, en el punto en que define religion. Para Scheler no se trataba
solo de una fenomenologia de la experiencia y la accion religiosas, sino de
las determinaciones fundamentales de lo divino que se le revelan al cre-
yente en tal experiencia. Scheler no pretendia haber probado la fe cristiana
como evidente. (Joas, 2024, pp.144-145)

Y subraya, refiriéndose a Scheler:

que €l incluso habria presentado una «prueba de la indemostrabilidad de
Dios como persona» (331 [304]), ya que precisamente la creencia en un
Dios personal implicaria que este, como cualquier persona, no podria de-
sarrollarse por cuenta propia, sino solo «mediante un acto libre de autode-
sarrollo» (331 [304]). Pero en la definicién de religién aparece en Scheler
como un rasgo constitutivo la nocién de la personalidad de Dios (146, 240
[201, 311]). (Scheler, citado en Joas, 2024, pp.144-145)

Asi, se distingue notablemente esta definicién de los intentos de sus contem-
pordneos — William James, Emile Durkheim, Rudolf Otto, Nathan Soder-
blom y otros— por hacer de lo “sagrado” el rasgo central de la definicion.
Si bien, sostiene Joas, Scheler no ignora los términos de lo “sagrado” o lo
“santo”, la diferencia con los otros pensadores nombrados es que estos ulti-
mos “admiten en su definicion de religién también las concepciones de una
fuerza sagrada no personal o una multitud de dioses personales, Scheler se
refiere ya en su definiciéon a un monoteismo personalista” (Joas, 2024, pp.
145).* Como he sostenido mds arriba, la originalidad de Scheler se encuentra

4 En este punto, Joas sigue la interpretaciéon de Hanna Hafkesbrink, que se encuentra en su
articulo Das Problem des religiosen Gegenstandes bei Max Scheler [El problema del objeto
religioso en Max Scheler]. Segin Hafkesbrink, Max Scheler intenta superar el hiato que
existia entre el catolicismo y la modernidad desde el surgimiento de la enciclica Aeterni



112 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

justamente en la defensa del monoteismo personalista del que habla Joas, que
actiia como fuente de la evidencia del creyente.

Un comentario final

Los andlisis presentados anteriormente pueden parecer hoy de poco valor
o incluso irrelevantes. Hay algo de razén en ello. En un mundo inserto en
interrogantes sobre la inteligencia artificial, el cuidado del medioambiente,
los transhumanismos, las guerras, las nuevas formas de autoritarismo, etc.,
parece que la pregunta por lo que creemos y en lo que creemos se ha vuelto,
en el mejor de los casos, una cuestién de interés personal. Esta impresion se
agudiza si agregamos a todo lo anterior los casos de abuso en el &mbito de
la Iglesia catdlica, que se han desarrollado en las ultimas décadas. Tal parece
que la pregunta por Dios, por la religion, por la creencia religiosa, por la fe,
etc., han sido relegadas a los anaqueles o, como mencionamos anteriormente,
al ambito de la vida privada.

Sin embargo, una de las cuestiones que, en mayor o menor medida, hemos
ido apreciando los seres humanos en las primeras décadas del siglo XXI,
consiste en que, precisamente, los problemas planteados nos llevan de una
u otra manera a formularnos la pregunta por Dios o por la creencia religio-
sa: ;qué significa ser humano hoy?, ;hay algo mds alld de la experiencia?,
(,cO0mo nos relacionamos con este ser superior que llamamos “Dios”?

Tengo la impresién de que no queremos reducir nuestra existencia humana a
la vieja pretension del positivismo, a la contrastacion empirica de las hipéte-
sis o teorfas. Hay algo mds que medidas, informacién y datos. En ese contex-
to, considero, emerge también la pregunta acerca de en qué creemos 'y céomo
lo creemos. Ciertamente, esta pregunta se mueve en un terreno pantanoso,
porque han surgido una multiplicidad de falsas religiones o creencias que
se han aprovechado del desgaste de las aproximaciones mds tradicionales e
histéricas a la fe.

De esta manera, la lectura a la que nos invita Hans Joas no deja de ser in-
teresante para repensar una teoria de la religion. Particularmente, lo que he

Patris de Le6n XIII. Segiin la autora: “Die religionsphilosophische Situation, der sich Max
Scheler gegeniibersah, war bezeichnet durch die duserste Entfremdung zwischen moder-
ner Philosophie und Katholizismus.” [La situacién religioso-filoséfica que enfrenté Max
Scheler se caracterizé por la extrema alienacion entre la filosoffa moderna y el catolicismo]
(Hafkesbrink, 1931, p. 145).



ENRIQUE V. MUNOZ PEREZ 113

tratado de desarrollar en este breve trabajo, es la idea de que la evidencia del
creyente va mds alld de los enunciados y proposiciones l6gicas —como diria
Husserl —, pero tampoco puede ser reducida a una forma de sentimentalismo
o estado de dnimo. De este modo, afirmar la creencia en un Dios personal, en
Jesucristo, es un acto racional que sigue teniendo plena vigencia en la actua-
lidad, como lo sostenia Scheler.

Referencias

Anton Mlinar, I. M. (2014). La evidencia en los Prolegémenos y en las Investigaciones
l6gicas. Primeros aportes para una comprensiéon modal de la evidencia en Husserl.
Investigaciones fenomenoldgicas, (11), 33-56. http://hdl.handle.net/11336/33900

Haffesbrink, H. (1931). Das Problem des Religiosen Gegenstandes bei Max Scheler. Zeits-
chrift fiir Systematische Theologie, (8), 145-180.

Husserl, E. (1967). Investigaciones logicas (vols. 1-2). Revista de Occidente.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Muiioz Pérez, E. V. (2023). Fenomenologia y religion después de un siglo: un balance pro-
visional. Erasmus. Revista para el Didlogo Intercultural, 25, 1-22. https://qellqasqa.
com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680

Scheler, M. (2007). De lo eterno en el hombre. Ediciones Encuentro.


http://hdl.handle.net/11336/33900   
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/erasmus/article/view/680

Prélogo a la reproduccion del texto

Apenas Studia Politicae aceptd la propuesta en honor a la obra de Joas, el
nombre de Cristina di Gregori surgié de inmediato como una invitada que
debiamos conseguir a como dé lugar. Claudio Viale tuvo contacto directo con
ella afos atrds, y sabia del alcance crucial de su obra para nuestro medio.
Fue a mediados de 2024 que empez6 a gestarse este dosier. Lamentablemen-
te, la muerte de Cristina nos sorprendid (y sorprendié al medio filosofico en
su conjunto) justo una semana antes de lanzar oficialmente nuestro llamado.
Cristina (como le decian afectuosamente sus discipulos, colegas y alumnos),
ademds de ser una referente indiscutida en los estudios sobre pragmatismo en
Hispanoamérica, fue —hasta donde sabemos— la tinica filosofa argentina que
publicd, en el afio 2013, un texto muy valioso y breve dedicado al vinculo de
Hans Joas con el pragmatismo. Nuestro proyecto era sugerirle que ampliara
dicha contribucién pionera, atendiendo a los tltimos desarrollos de Joas.

Como creemos que —aun teniendo mds de una década— el texto en cuestion
sigue contando con un valor innegable y una difusion practicamente nula,
hemos decidido reproducirlo en este dosier. Es nuestra forma de homenajear
a Cristina, pero también de contribuir al camino que ya han emprendido su
circulo de efectos y afectos: estudiantes, colegas y becarios, mayormente
provenientes de la ciudad de La Plata.

Queremos agradecer al Dr. Leopoldo Rueda (uno de los talentosos discipulos
de Cristina) por alentarnos en este proyecto. A Nicolas Saltapé del Departa-
mento de Filosoffa por sus gestiones, y a Natalia Corbellini, directora de re-
vistas de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién (FAHCE)
de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP), por darnos instrucciones
precisas para reproducir el texto.

Como originalmente este articulo forma parte de las actas de las IX Jornadas
de Investigacion en Filosofia de profesores, graduados y alumnos (28-30 de
agosto de 2013) de la FAHCE (UNLP), hemos hecho algunos agregados del
caso que no afectan al contenido: ofrecemos una version del titulo en inglés,
incluimos un resumen —tomado del tltimo parrafo de la introduccién— que
también cuenta con su traduccién a ese idioma. Hemos adecuado, y en un
caso actualizado, las citas siguiendo las normas de la revista. Ademds, hemos
agregado algunos detalles minimos de puntuacion entre corchetes, siguiendo
las normas de estilo habituales; corregimos algunos errores tipogréficos y de-
cidimos incluir una enumeracion que contribuye a seguir el argumento. Por
ultimo, agregamos la nomenclatura usual en las citas de la obra de Dewey.



