
Genealogía hermenéutica de la 
secularización. Crítica de Joas a 
las racionalizaciones de Weber y 
Habermas
Hermeneutical Genealogy of 
Secularization. Joas ‘Critique of 
the Rationalizations of Weber and 
Habermas
Jesús Conill*

* Universidad de Valencia, España. Correo electrónico: Jesus.Conill@uv.es | Código ORCID 
https://orcid.org/0000-0003-2091-4785. Este estudio se inserta en el Proyecto de Investiga-
ción Científica y Desarrollo Tecnológico PID2022-139000OB-C21, financiado por MCIN/ 
AEI /10.13039/501100011033 y del “Programa Prometeo 2022 para grupos de investigación 
de excelencia, CIPROM/2021/072” de la Generalidad Valenciana.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.04

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 75–98
Recibido: 30/09/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen 

Este texto aborda la cuestión de la secularización como rasgo constitutivo 
de la modernidad. A partir de la reconstrucción de la crítica de Hans Joas 
a las racionalizaciones de Weber y Habermas, se expone la propuesta del 
propio Joas en torno a la noción de “sacralización”, que se considera ade-
cuada para una mejor integración, comprensión y explicación dinámica de 
los fenómenos de la modernidad en torno a lo religioso, el sentido y la 



76   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

creencia. Se reconstruye a continuación el vínculo estructural entre la sacra-
lización en la versión joasiana —así como sus antecedentes sociológicos y 
filosóficos— y la formación de ideales. Sin embargo, y a partir del análisis 
de recursos compartidos por el pragmatismo y la hermenéutica, se mues-
tra cómo subsiste en Joas una carencia que la propia hermenéutica puede 
subsanar. El recurso joasiano aplicado a la sociología y a la historia para 
identificar empíricamente la formación de ideales universalistas en las so-
ciedades, como modo de admitir la crítica de Nietzsche y asumirlo en clave 
de una genealogía que también puede ser afirmativa al mostrar configura-
ciones históricas positivas, debe ser complementado por una hermenéutica 
que incorpore las valoraciones e intenciones de las diversas configuraciones 
y evalúe las posibilidades y límites en ellas. 

Palabras clave: secularización - sacralización - formación de ideales - ge-
nealogía afirmativa - hermenéutica

Abstract 

This text addresses the issue of secularization as a constitutive feature of 
modernity. Starting from the reconstruction of Hans Joas’s critique of We-
ber’s and Habermas’s rationalizations, it presents Joas’ concept of “sacra-
lization”, as a notion that is capable of a better integration, understanding 
and dynamic explanation of the phenomena of modernity regarding reli-
gion, meaning and belief. Afterward the essay reconstructs the structural 
connection between sacralization in the Joasian version —as well as its 
sociological and philosophical antecedents— and the formation of ideals. 
However, starting with an analysis of shared resources in pragmatism and 
hermeneutics, it argues that in Joas remains a deficiency that hermeneutics 
may fill. The Joasian appeal to sociology and history, in order to empiri-
cally identify the formation of universalist ideals in societies, as a way of 
admitting Nietzsche’s critique and assuming it with an affirmative genea-
logy showing positive historical configurations, must be complemented by 
a hermeneutics that incorporates the assessment and intentions of diverse 
historical configurations and evaluates their possibilities and limits. 

Keywords: secularization - sacralization - formation of ideals - affirmative 
genealogy - hermeneutics

Introducción: ¿la secularización como fenómeno moderno?

Lo más habitual ha sido —y continúa siendo— pensar que la moder-
nidad ha impuesto una mentalidad en la que la ciencia se convierte 
en el ideal cultural de una sociedad civilizada. En su nueva versión 

actualizada, esta visión se completa con la impronta de la tecnologización y 



JESÚS CONILL   77

la economización de la sociedad. Uno de los resultados de esta constelación 
contemporánea bajo el síndrome de modernidades y posmodernidades sería 
el fenómeno de la secularización. 

Ahora bien, lo que se ha denominado “secularización” —y que se ha ins-
taurado para muchos como un “paradigma” para comprender y explicar la 
realidad social— está siendo revisado debido a la complejidad del concepto 
y a su posible debilidad explicativa, según las nuevas tendencias filosóficas, 
sociológicas y teológicas, entre las que destaca de modo especial la obra de 
Hans Joas (Fonti, 2023; Viale et al., 2024). 

Entonces, ¿qué significa en concreto “secularización”? Ciertamente, no es un 
concepto unívoco. En principio, habría que percatarse de que el concepto de 
secularización tiene diversos significados. Al parecer, se origina en el ámbito 
del derecho canónico (paso al estado secular de quien había recibido alguna 
ordenación religiosa), pero en el uso habitual se refiere a un proceso histórico 
de la sociedad moderna y contemporánea, en el que se producen diversos di-
namismos que sería pertinente diferenciar: 1) la expropiación de propiedades 
de la Iglesia; 2) el distanciamiento entre la religión y la sociedad moderna, 
que cabe entender como un proceso de diferenciación social, propio de la 
modernidad; 3) la decadencia de la religión, su progresivo declive y pérdida 
de influencia social, e incluso su desaparición en un lapso indeterminado 
de tiempo; 4) la creciente privatización, por cuya vía puede llegarse a la 
secularización de la conciencia, con la que no solo la sociedad funciona por 
completo al margen de la religión, sino que esta se revela como inoperante e 
insignificante, incluso para la vida cotidiana de las personas.  

Esta teoría de la secularización, canonizada por el entramado conceptual de 
Max Weber alrededor de la noción de “desencantamiento” (Entzauberung), 
se ha convertido para muchos en el paradigma interpretativo de la realidad 
social y personal. Sin embargo, en los últimos tiempos, ha surgido un buen 
número de estudios en sociología y filosofía de la religión que ha puesto en 
cuestión este paradigma de las ciencias sociales e incluso se han empezado 
a proponer importantes alternativas, como el nuevo paradigma de la “post-
secularidad” en el caso de Habermas (2005, 2019) y la potente propuesta de 
“sociología histórica” de las “sacralizaciones” por parte de Joas (2023), que 
conviene tener en cuenta para, al menos, repensar el diverso sentido de la 
secularización en el mundo actual. 

Aunque la mayoría de los estudios sobre la secularización pertenece a las cien-
cias sociales, también han aparecido novedades desde el ámbito filosófico; por 



78   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

ejemplo, cabe destacar el lugar significativo —con la virtualidad de aglutinar 
diversas tradiciones— que ocupa el pensamiento hermenéutico de Gianni Va-
ttimo (Alepuz Cintas, 2024). No obstante, aquí nos proponemos destacar y 
abordar una importante propuesta que intenta rectificar la teoría estandarizada 
de la secularización, mediante una sociología histórica que incorpora una pe-
culiar “genealogía afirmativa” en la obra de Hans Joas (2023, 2024).

Entre las genealogías de la cultura que se han desarrollado en la filosofía con-
temporánea se destaca, además de la versión nietzscheana, la reconstrucción 
genealógica de la razón comunicativa en la última obra de Jürgen Habermas 
(2019), en la que se prosigue y confirma lo que mostraba su teoría de la acción 
comunicativa: que el concepto de racionalidad comunicativa se alimenta de 
fuentes religiosas y es resultado de un proceso de racionalización seculariza-
dora (Conill, 1996, 2021). 

Habermas comienza su genealogía del pensamiento situando el origen de 
la filosofía, es decir, de la razón en su versión filosófica, en el ámbito de las 
imágenes religiosas y metafísicas del mundo, dentro de la era axial. Se sirve 
del discurso sobre fe y saber a modo de hilo conductor para mostrar que la 
filosofía se ha apropiado de contenidos esenciales de las tradiciones religio-
sas y se ha convertido en un saber argumentativo. Como filósofo, dice estar 
interesado en ratificar lo que la filosofía ha aprendido de ese discurso sobre fe 
y saber mediante una “ósmosis semántica” (2019, I, p. 15) entre fe cristiana y 
pensamiento secular, lo que ha dado como resultado la transferencia de con-
tenidos semánticos de origen bíblico a conceptos filosóficos fundamentales 
del pensamiento contemporáneo. 

En la convivencia social, lo que propone esta racionalización comunicativa 
es reconocerse mutuamente como personas y ejercitarse en un aprendizaje 
recíproco. Este proceso de aprendizaje conlleva modernizar la conciencia reli-
giosa y delimitar adecuadamente la comprensión secular de la razón humana, 
diferenciándola de su radicalización secularista. Un propósito que solo es po-
sible si se desarrollan una “fe” y una “razón” autocríticas, dispuestas a apren-
der recíprocamente, en vez de enrocarse en una presunta autosuficiencia. 

No obstante, desde el punto de vista de Joas (2023), la propuesta de Habermas 
sigue sometida al canon weberiano de la racionalización y secularización que 
impone la modernización y sus procesos de diferenciación social. Por tanto, 
Joas presenta una crítica de tal actitud de dependencia de Habermas con rela-
ción a Weber, además de una crítica específica de algunos aspectos de la teoría 
de la acción comunicativa como instancia secularizadora de la religión. 



JESÚS CONILL   79

1. Crítica de Joas a las racionalizaciones secularizadoras de Weber y 
Habermas

La pretensión de Joas (2023) es ofrecer una doble alternativa: por una parte, 
quiere contribuir al desarrollo de una respuesta a la crítica naturalista de la 
religión que instauró en su momento Hume; y, por otra, pretende ofrecer 
también una alternativa a la influyente narrativa weberiana del “desencanta-
miento” (Entzauberung) del mundo. 

En el primer caso, Joas prolonga la innovación metodológica de un nuevo 
enfoque crítico a través de una “hermenéutica histórica” de la religión, com-
plementada con una genealogía “afirmativa”, a diferencia de las que Joas 
considera “destructivas” por parte de Nietzsche y Foucault. En este nuevo 
marco, Joas (2023) piensa que incluso es posible establecer una fecunda re-
lación entre las ciencias empíricas y la pretensión de validez del discurso 
religioso, a la que “no se puede renunciar” (p. 63). Se trata de una perspectiva 
que parte del análisis de la experiencia religiosa y busca una interpretación 
adecuada a través de los aportes de la psicología, la sociología y la semiótica. 
Este “giro hacia la experiencia” (2023, p. 119) —que conducirá asimismo, 
en el ámbito que nos ocupa, al “giro hacia el rito”— estuvo abonado por la 
psicología de William James, la sociología de Émile Durkheim, la semiótica 
de Charles Sanders Peirce y la hermenéutica de Josiah Royce, proseguidas 
también por Karl-Otto Apel y Jürgen Habermas. En definitiva, el análisis de 
la experiencia mediada por los signos descubre, en el trasfondo vital de la 
religión, una universal “voluntad de interpretar”, que bien podría haberse co-
nectado con otro modo de entender la genealogía hermenéutica de Nietzsche 
(Conill, 2021).

En el segundo caso, Joas propone una alternativa al relato del desencanta-
miento, porque en él se sustenta el entramado conceptual —tan generalmente 
asumido en las ciencias sociales— de modernización, diferenciación funcio-
nal, racionalización y secularización, con el cual se han intentado explicar los 
procesos históricos de las sociedades occidentales modernas. La propuesta 
de Joas (2023) se enfrenta, pues, no solo a la crítica naturalista de la religión 
(al estilo humeano), sino también a la influyente “narrativa” sociológica de 
la religión que elaboró Max Weber, por considerarla “profundamente proble-
mática” (p. 209).  

La sugerente propuesta de Joas empieza situando su enfoque en el marco 
de las concepciones que se han dado en la historia de las religiones. El 
paso decisivo para comprender la religión consistió en desplazar la atención 



80   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

desde las “creencias” a las “prácticas rituales”, siguiendo los trabajos de 
Fustel de Coulanges y Émile Durkheim, que lo condujeron a centrarse en 
el estudio de lo “sagrado” diferenciándolo de lo “religioso” (Bellah, 2017; 
Durkheim, 2012; Joas, 2023, p. 485). Una distinción conceptual que con-
vendría precisar en su momento, confrontándola con la peculiar noción de 
“religación” en la obra de Xavier Zubiri (1987; 2012), trabajada también 
por Gracia (1986). 

En esta línea de investigación, el rito se convierte en “la fuente de lo sagra-
do” y lo sagrado “sólo puede formarse en las prácticas colectivas” (2023, p. 
122).  En esta experiencia ritual, los “participantes” adquieren una impor-
tante significación, por cuanto introducen una perspectiva diferente a la de 
la objetivación, propia de la visión naturalista de la religión, como también 
destacará el estudio habermasiano (Habermas, 2019). El enfoque objetiva-
dor de un denominado naturalismo metodológico se ha convertido en una 
característica de las ciencias, invadiendo contradictoriamente las ciencias 
sociales, puesto que estas han de prestar atención a fenómenos específi-
camente humanos para los que no son adecuados —ni suficientes— los 
conceptos empleados para explicar los fenómenos de la naturaleza (Ortega 
y Gasset, 2006a). En este sentido, la naturalización es una interpretación 
filosófica, no una característica propia de las ciencias sociales y culturales 
(Conill, 2019). 

Los participantes en las prácticas rituales colectivas atribuyen su peculiar 
experiencia de autosuperación a fuerzas anteriores a ellos mismos y sien-
ten un apego afectivo hacia estas prácticas. Joas señala que, para Durkheim, 
“este acto de atribución es la fuente de la «sacralidad»” (Durkheim, 2013, 
pp. 263 y 264, citado en Joas, 2023, pp. 123-124). Aquí, Durkheim destaca 
el vínculo de dependencia que tienen los humanos entre sí, la necesidad de 
reconocimiento de los que se consideran semejantes, la necesidad de sentir 
su “simpatía, estima y afecto” para vivir y convivir (p.264). 

En este punto se encuentra precisamente uno de los aportes más importantes 
de Durkheim al estudio de Joas: el descubrimiento de un “hecho antropoló-
gico, dado con la naturaleza humana” (2023, p. 125), que consiste en la co-
nexión entre el surgimiento de la “sacralidad” y de los “ideales” (o valores) 
a partir de la experiencia del rito y las motivaciones de la vida cotidiana, 
también en las condiciones de la época moderna. Pues es constatable que 
siguen surgiendo “nuevos dioses”, nuevas sacralizaciones e ideales seculares 
en la época moderna y contemporánea (Durkheim, 1975, p. 58; Joas, 2023, 
p. 125; Terrier, 2012). 



JESÚS CONILL   81

Considero que esta cuestión de la génesis de nuevos dioses,  de nuevas sa-
cralizaciones e ideales seculares es crucial, pero merecería un tratamiento en 
conexión con Nietzsche y con Habermas (Conill, 2021). En Nietzsche (2006) 
encontramos agudas reflexiones críticas sobre la persistencia de las “sombras 
de Dios” a través de algunas ideas modernas como las de progreso, demo-
cracia o igualdad de derechos, por la necesidad instintiva de seguir creando 
“dioses” (p. 699); y en la genealogía de Habermas (2019) se conecta la emer-
gencia de lo ideal con la experiencia de lo sagrado que se vive en los ritos, 
siguiendo también en gran medida al propio Durkheim y por tanto situando 
lo ideal en intrínseca relación con lo real. 

El estudio de Joas (2023) refuerza la importancia de este proceso histórico 
persistente de las sacralizaciones, no solo religiosas sino también seculares, 
y la formación de ideales para contrarrestar, como veremos más tarde, la 
tesis unilateral de la secularización moderna. Joas recurre a un clásico como 
Durkheim para elucidar, desde las ciencias sociales, la génesis de los ideales, 
descubriendo que no se trata simplemente de explicar con ello la cohesión 
social, sino de constatar la emergencia de una vinculación común con los 
ideales. El hecho de entender la religión como un fenómeno social no con-
duce necesariamente a reducirla a meros elementos materiales —del tipo que 
sean— o a puras ilusiones, sino que es posible comprender los ideales como 
un componente ineludible de la configuración de la vida social, en la medida 
en que lo ideal es constitutivo de lo real: “La sociedad ideal no está fuera de 
la sociedad real, sino que forma parte de ella”; por tanto, “no puede pertene-
cerse a una sin pertenecer a la otra” (Durkheim, 2013, p. 468).

Esta intrínseca vinculación entre lo real y lo ideal muestra el potencial trans-
formador que surge cuando se atiende al sentido de los ideales, pero también 
el peligro que conlleva la conexión originaria que existe entre las sacraliza-
ciones y la génesis de los ideales. Por este motivo resulta tan relevante el 
estudio de Joas sobre la conexión entre los procesos religiosos y seculares de 
sacralización y la formación de ideales. La dualidad en los humanos entre lo 
ideal y lo real constituye una de las características de la vida humana que se 
descubre al hilo del estudio del surgimiento y de los dinamismos de la expe-
riencia religiosa y de lo sagrado. Sin embargo, lo decisivo en el paso hacia las 
prácticas rituales no radica en que estas sean colectivas, sino en la vivencia 
de experiencias de autotrascendencia que una adecuada fenomenología her-
menéutica debería asumir como tarea.  

Además de la dualidad entre lo real y lo ideal, que será asimismo una de las 
tensiones a las que remitirá el estudio weberiano sobre las esferas de valor y 



82   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

las racionalizaciones específicas (Durkheim, 1975, p. 26; Joas, 2023, p. 416-
417), Durkheim (1969) defiende que la función principal de la religión radica 
en su “fuerza [vertu] dinamogénica”, que consiste en otorgar al individuo 
“las fuerzas que le permiten rebasarse, elevarse por encima de su naturaleza 
y dominarla” (p. 706). Es interesante recordar que William James (1986) 
utiliza el término “vivencia dinamogénica” en su análisis de la experiencia 
religiosa, porque con él se destaca la dimensión dinámica de lo religioso, de 
lo sagrado y de la formación de ideales. Este dinamismo de la experiencia en 
la acción de las prácticas rituales nos sitúa más allá de la ilustración raciona-
lista en favor de una hermenéutica de la acción, de la que fue pionero Fustel 
de Coulanges y por la que se orientó la sociología de Durkheim, prestando 
especial atención a la experiencia vivida en los ritos, de cuya interpretación 
se han encargado los mitos, como bien expuso Ernst Cassirer (1965, 1971). 
A mi juicio, de un modo complementario y enriquecedor de la perspecti-
va hermenéutica sociohistórica, el dinamismo de la experiencia religiosa ha 
sido analizado también en la noología zubiriana, donde se destaca su carácter 
“noérgico” (Zubiri, 1980), es decir, el poder de lo real que se actualiza en la 
intelección sentiente de la “religación”. 

Lo que ocurre es que Durkheim (2013) reduce las experiencias de autotras-
cendencia al éxtasis colectivo y las fuerzas colectivas que lo producen, con 
lo cual quedan sin explicar adecuadamente las experiencias individuales de 
inspiración religiosa, pues gran parte de la experiencia de lo sagrado es in-
dividual y un amplio sector de lo colectivo es profano; por tanto, no son 
equiparables la vida religiosa y la vida social. Creo que algo parecido le 
ocurre a Habermas por su tendencia a colectivizar socialmente el fenómeno 
religioso y regirse por la concepción durkheimiana de los ritos. Sin embargo, 
aquí lo más importante es que la concepción del rito de Durkheim contribuyó 
a cambiar el paradigma desde el modelo de la acción “teleológica” al de la 
“acción comunicativa”, desarrollado por Apel y Habermas. Pues los ritos 
no pueden comprenderse ateniéndose a patrones utilitaristas, ni tampoco a 
cualquier otra forma de la racionalidad instrumental o estratégica de medios 
y fines. Desde luego, es innegable que la experiencia de los ritos de interac-
ción cotidiana, con sus valores, interpretaciones y emociones, persiste hasta 
la actualidad a través del hecho de la formación de ideales. 

No obstante, en este punto, Joas (2023) presenta una acertada crítica de la 
versión habermasiana del modelo de la acción comunicativa (pp. 162-166), 
porque la comunicación humana no se reduce a lo que permite expresarse a 
través del discurso racional-argumentativo, ni la racionalización de la expe-



JESÚS CONILL   83

riencia en la acción ritual ha de comprenderse como un elemento del proceso 
de secularización, como sucede en Habermas en su fórmula de la “lingüisti-
zación de lo sagrado” (Habermas, 1981, 2019). Con esta fórmula se refiere a 
la transferencia de las funciones de integración social del rito al lenguaje y a 
las pretensiones intersubjetivas de validez ínsitas en él. 

Al parecer, en la posición de Habermas desaparece la significación espe-
cífica de las experiencias de sacralidad, de tal manera que se trata de la 
sustitución del rito y la sacralidad por el debate y la justificación racional 
a través de la citada lingüistización de lo sagrado. Según Joas, “incluso en 
sus obras más recientes”, Habermas solo atribuye un papel secundario a lo 
sagrado y al rito, a lo que denomina “complejo sacro” de ritos y mitos, y 
al que califica de “arcaico” (Habermas, 2012, citado en Joas, 2023, p. 163 
; una “experiencia arcaica”, que puede conservarse en las prácticas rituales 
donde se vive la “dependencia del poderoso colectivo”, aunque transforma-
da y cerrada para los “no creyentes de la modernidad”, según los términos 
secularizadores en los que queda la concepción habermasiana del rito, to-
mada de Durkheim. 

Ante esta deriva secularizadora de lo que significan el rito y la sacralidad, 
Joas propone una revisión de la teoría de la acción y no conformarse con 
la fórmula reductora de la “lingüistización” de lo sagrado, no solo por el 
posible papel impulsor del rito en la aparición del lenguaje (Bellah, 2017), 
sino sobre todo ante la persistencia del rito y de los procesos de sacralización 
en la vida moderna y contemporánea. La propuesta de una concepción más 
adecuada de la acción y de la experiencia humanas, por parte de Joas, servirá 
para comprobar si es posible aceptar sin más que el rito sea algo arcaico, 
propio de un estadio superado en la evolución hacia el discurso racional, o 
si más bien existen otras formas de acción y comunicación humanas, como 
el juego y el rito (Joas, 2013), donde se vive la creatividad y  tiene su raíz la 
formación de ideales.  

2. Nueva teoría de la acción que incorpora la sacralización y la forma-
ción de ideales 

Veamos, entonces, la concepción de la acción y de la experiencia que está en 
la base de la innovadora teoría de la sacralización que propone Joas (2023, 
pp. 429-432), y con la que se enfrenta a la narrativa secularizadora del des-
encantamiento. 



84   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Un efecto de la ciencia moderna en el proceso de desencantamiento consiste 
en proporcionar una imagen del mundo como mecanismo causal en la que 
las categorías morales se quedan fuera y se hacen ininteligibles. Emerge, 
entonces, un pensamiento dualista o al menos una fuerte tensión entre el 
conocimiento racional empírico del mundo como mecanismo causal y la ac-
ción humana con sentido ético, a partir de la propia experiencia de la libertad 
moral. Se impone la necesidad de reflexionar sobre el concepto de acción 
humana y sobre si el conocimiento del mundo cultural ha de estar sometido 
también, como el natural, a la “objetividad” de las relaciones causales, o bien 
es necesario abrirse a otros fenómenos propios de la subjetividad humana 
y del sentido ético de la vida. Como consecuencia derivada de esta nueva 
imagen moderna del mundo —mediante la creciente racionalización y el des-
encantamiento— se produce no solo una tensión entre ciencia y ética, sino 
también un conflicto entre ciencia y religión (Weber, 1983,1996). 

Lo decisivo será saber si el presunto “destino de nuestro tiempo, racionaliza-
do … y, sobre todo, desencantador del mundo” (Weber, 1996, p. 229), exclu-
ye o hace prácticamente imposible la dinámica de la formación de ideales. Y 
esto se juega, en último término, en la concepción que se tenga de la acción 
humana.

La sociología histórica de carácter genealógico remite principalmente a una 
teoría de la acción que rebasa los estrechos modelos de la acción racional y 
que incorpora la dinámica de las continuas sacralizaciones y el hecho de la 
formación de ideales (Joas, 2011); por tanto, en vez de situarse en la perspec-
tiva unilateral de la secularización, analiza la interacción de sacralizaciones 
y desacralizaciones, así como el posible “aprendizaje” que se genera a través 
de la historia. Mientras que en la perspectiva habermasiana este aprendizaje 
se produce principalmente a través de una racionalización, capaz de traducir 
contenidos religiosos en formas asumibles por la razón secular gracias a una 
especie de interacción por “ósmosis semántica” de los conceptos entre el 
saber y la fe (Habermas, 2019), entendemos que, en la perspectiva de Joas, 
se rebasa el marco de la racionalización discursivo-argumentativa de los par-
ticipantes en un diálogo. Así, se pretende llegar a las raíces experienciales y 
valorativas de la vida religiosa de los creyentes, a sus vivencias como parti-
cipantes en la comunidad de fe, que alimentan experiencialmente la interac-
ción cognitiva con los no creyentes en el espacio público. 

En lo que podría caracterizarse como su hermenéutica antropológica, Joas 
(2023) encuentra el hecho innegable de la formación de ideales como “fun-
damento incontrovertido para una comprensión adecuada de la religión” (p. 



JESÚS CONILL   85

425). Lo que señala Joas, remitiendo al estudio de la era axial, es que la in-
tensificación de la reflexividad en la que algo es concebido como “sagrado” 
lleva —más allá del nivel de la sacralización prerreflexiva— a “ideales” que 
se elevan por encima de toda realidad terrena y se convierten en criterio nor-
mativo. De este modo, se revela el hecho de que los humanos se abren a una 
idea de “trascendencia” que rebasa toda sacralidad intramundana (p. 426).

El punto de partida aquí es, pues, “el hecho de la sacralización o de la for-
mación de ideales”. Pero a continuación, es necesario preguntar por las con-
diciones de posibilidad de tal hecho, un planteamiento en el que convergen 
el método transcendental, el pragmatismo, el historicismo y —a mi juicio— 
también la hermenéutica (Apel, 1985; Gadamer, 1977). El primer paso que se 
debe dar para esbozar la teoría de la sacralización que propone Joas consiste 
en una teoría de la acción humana y de la experiencia que se vive en ella. Joas 
recurre al pragmatismo, inicialmente de Mead y luego al de Peirce, Dewey y 
James, y caracteriza su aportación como “la creatividad de la acción” propia 
de toda acción humana (Joas, 2013). En esta concepción pragmatista de la 
acción se abandona o desplaza el esquema de medios y fines, para abrirse a 
la consideración de otras formas de acción que han sido marginadas, como 
el juego y el rito. 

El juego adquiere una especial relevancia en este contexto del pragmatismo 
(Dewey y Mead), porque escenifica la búsqueda de la solución creativa de 
los problemas y fomenta la capacidad de los humanos de interactuar lúdica 
y experimentalmente con el mundo. En el juego se experimenta la vivencia 
de un sentido intrínseco que resulta satisfactorio en sí mismo. El estudio del 
fenómeno del juego ha ocupado un lugar destacado también en otros clási-
cos como Ortega y Gasset (2004, 2006a, 2006b, 2007), Huizinga (1998), 
Wittgenstein (1988), y la hermenéutica, por ejemplo, de Gadamer (1977), 
así como en sus correspondientes precedentes, y ha adquirido renovada rele-
vancia en el actual desarrollo de la filosofía del deporte y del “jugar a juegos” 
(López Frías, 2020, 2024; Suits, 2024). 

Por su afinidad con el juego como modo de acción humana, se tendría que 
investigar también el “juego sagrado”, al menos desde la era axial hasta la ac-
tualidad. En este punto resulta relevante el tratamiento del tema que presenta 
Huizinga en su ya clásico libro Homo ludens, como muestra el siguiente 
texto que luego sería citado por el propio Joas: 

Los que participan en el culto están convencidos de que la acción realiza 
una salvación y procuran un orden de las cosas que es superior al orden 



86   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

corriente en que viven. Sin embargo, la realización mediante representa-
ción lleva también, en todos sus aspectos, los caracteres formales del jue-
go. Se «juega», se lleva a cabo la representación, dentro de un campo de 
juego propio, efectivamente delimitado como fiesta, es decir, con alegría y 
libertad. Para ello se ha creado un mundo de temporada. Su efecto no cesa 
con el término del juego, sino que su esplendor ilumina el mundo de todos 
los días y proporciona al grupo que ha celebrado la fiesta, seguridad, orden 
y bienestar, hasta que vuelve de nuevo [sic] la temporada de los juegos 
sagrados. (Huizinga, 1998, pp. 52-53)

En este modelo de la acción como juego, y no en la acción comunicativa, es 
donde Joas (2023) cree encontrar el posible “enlace entre el pragmatismo y la 
tardía teoría de la religión de Durkheim” (p. 432), puesto que, en el modelo 
racionalizador de la acción comunicativa al estilo de Habermas, se tiende a 
sustituir —por “arcaico”— el rito y la sacralidad por el debate y la justifica-
ción racional. Por tanto, si se pretende comprender adecuadamente el juego 
y el rito como fenómenos humanos, lo que se requiere es una revisión más 
radical de los modelos de la acción humana. Aunque, a mi juicio, no es ne-
cesario entenderlos como “formas no racionales de comunicación humana” 
(Joas, 2023, p. 164), ¿o es que se debe situar la creatividad humana com-
pletamente fuera del ámbito racional? De este modo, la concepción de una 
razón experiencial y sentiente, vital, poética y cordial (Conill, 2006, 2019, 
2021; Cortina, 1986, 2007) podría englobar más adecuadamente los fenóme-
nos creativos de las diversas actividades humanas, que probablemente son 
los que incluso hacen emerger el lenguaje humano y la creación de símbolos. 

Precisamente en esta dimensión experiencial de la acción y de la razón es 
donde cabe situar la experiencia de “autotrascendencia” a la que nos conduce 
la reflexión ulterior del propio Joas en su esbozo de una teoría de la sacrali-
zación. Según su explicación, se trata de “experiencias” que manifiestan una 
dimensión pasiva y tienen que ver con el “hecho” de que personas o ideales 
“se apoderan de uno” y al mismo tiempo vivifican las capacidades de acción 
humana (2023). Llaman la atención los términos empleados en esta explica-
ción de la autotrascendencia por su semejanza con los que encontramos en el 
análisis de la religación en Zubiri (1987, 2012) y Gracia (1986). Y, a su vez, 
resulta curioso que Joas remita como ejemplo de este fenómeno al “redes-
cubrimiento de Dionisos” en Nietzsche, como si la recuperación de lo dioni-
síaco pudiera presentarse como “la solución a las aporías de la modernidad”. 
Aun cuando con esta alusión solo pretende mostrar que la teoría del rito de 
Durkheim “se mueve enteramente en el mismo terreno”, es decir, en el nivel 



JESÚS CONILL   87

de “las fuerzas sociales de ligadura” y de “la revitalización de individuos y 
colectivos mediante experiencias de autodeslimitación” (Joas, 2023, p. 436). 

De todos modos, no se debe olvidar que el objetivo de Joas es presentar 
una teoría de la sacralización a partir de la acción humana en la que se vive 
la experiencia de la autotrascendencia. Al estar “subyugado” en esta expe-
riencia (deslimitación o autodesbordamiento), se siente afectivamente una 
“fuerza vinculante prerreflexiva, cuyo vigor supera el de toda experiencia 
diaria” (2023, p. 438); esto es lo que Durkheim denomina “sagrado”. Son las 
experiencias de autotrascendencia las que conducen a lo sagrado, de manera 
que se atribuye la cualidad de “sagrado” a las “fuerzas subyugadoras”, que 
no necesariamente se identifican con el bien, ni con ninguno de los compo-
nentes del orden de los transcendentales clásicos, sino que —a mi juicio— se 
deberían correlacionar con la dimensión del poder. De ahí que no haya que 
identificar el proceso de sacralización con el de formación de ideales, ya que 
este requiere una “eticización” de lo sagrado.

Esta experiencia de autotrascendencia que acontece en la acción humana re-
quiere interpretación. Y es aquí donde se detecta un déficit “hermenéutico” 
o “semiótico” en la psicología de la religión de James y en la sociología de 
la religión de Durkheim, en las que se inspira Joas. Por lo tanto, es necesario 
recurrir a la tradición hermenéutica, al menos desde Wilhelm Dilthey, y apro-
vechar aportaciones como, por ejemplo, el análisis del proceso articulador 
de la experiencia según Charles Taylor (1985). Pero, como la concepción 
tayloriana de la “articulación” se centra en el lenguaje, es necesario emplear 
otras versiones de la hermenéutica que estén ligadas, por ejemplo, al prag-
matismo y a la semiótica, y que tengan en cuenta otros sistemas de signos 
no lingüísticos, como los corporales. Incluso en el mismo nivel del lenguaje, 
más allá del estilo discursivo-argumentativo, existen otras formas de articu-
lación mediante la creatividad narrativa y la poetización. Este enfoque de las 
hermenéuticas ampliadas con sentido pragmático y semiótico vale también 
para las experiencias de autotrascendencia, que precisan de una articulación 
mediante simbolizaciones de lo que intentan representar (Jung, 1999, 2009). 

Lo que propone Joas (2023), por esta vía hermenéutica ampliada, es prestar 
atención a las experiencias vividas que llevan a la atribución de la cualidad de 
sacralidad, a pesar de que también esta palabra sea objeto de disputas termi-
nológicas. En este sentido, Joas utiliza el término sacralidad para designar la 
cualidad que resulta de las experiencias de autotrascendencia, incluso en los 
casos de sacralidad no religiosa; pues, a su juicio, en la línea de Durkheim, 
hay que distinguir entre lo sacral y lo religioso. Esta distinción le permite a 



88   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Joas no afirmar la universalidad antropológica de la religión, pero sí la de las 
experiencias de “autotrascendencia” y de las correspondientes atribuciones 
de sacralidad, en el ámbito de su concepción experiencial de la acción y de la 
interpretación articulada de tales experiencias mediante simbolizaciones. Es 
de interés señalar que también Zubiri (1987, 2012) establece esta distinción 
entre lo sagrado y lo religioso al hilo de su análisis de la “religación”, aunque 
con un significado diferente, en la medida en que en la religación acontece 
la experiencia radical del poder de lo real, que también tendría un alcance 
universal. 

Llama la atención que Joas considere justificado hablar del “poder de lo sa-
grado” a partir de la consideración de estas experiencias y de los vínculos 
que brotan de ellas, porque es ahí donde se encuentra la raíz de la fuerza vital 
para controlar nuestros deseos y necesidades inmediatas, el posible sacrificio 
de la comodidad y el sentido orientador de la existencia, en la medida en 
que confiamos en “un orden que nos sustenta” y nos sentimos vinculados a 
una sacralidad, ya sea de carácter religioso o secular. El poder de lo sagrado 
y la atracción de los ideales que experimentamos en la vida, junto con otras 
formas de poder, ponen de relieve que este fenómeno constituye un elemento 
radical e ineludible de la acción humana. Por tanto, lo decisivo son las sacra-
lizaciones —sean reflexivas o prerreflexivas, religiosas o seculares—, no la 
secularización. 

3. Teoría de la sacralización y de la formación de ideales para compren-
der científica y filosóficamente la religión

Para comprender la religión desde la experiencia histórica, situada y mediada 
por los signos y el cuerpo en las prácticas rituales, Joas cuenta con las meto-
dologías de investigación tanto de Ernst Troeltsch como de Max Weber, en 
las que se propone concebir los procesos sociales en categorías propias de la 
acción humana. Lo que Joas (2023) considera central en su planteamiento, a 
partir de la metodología de Troeltsch, consiste en tomar como punto de par-
tida el “hecho de la formación de ideales”, el hecho de que “en la vida histó-
rico-social surgen por necesidad ideales” (p. 172); pero este punto de partida 
requiere, a continuación, reflexionar genealógicamente sobre los procesos 
por los que se generan tales ideales, para comprender su significado y valor. 

En este ámbito de la sociología contemporánea de la religión se debe des-
tacar especialmente el meritorio trabajo de Joas, debido a su fecunda tarea 
por recuperar el procedimiento metodológico de la sociología histórica de 



JESÚS CONILL   89

Troeltsch, puesto que sirve para superar las presuntas explicaciones mate-
rialistas e ideológicas de la acción humana. Pero también aporta una cierta 
alternativa a la famosa concepción sociológica de Weber, pues este se guía 
principalmente por un modelo de “acción racional” inspirado en la economía 
y, en cambio, Troeltsch se orienta según una concepción de la acción que 
algunos han denominado “expresivista” (Joas, 2023, p. 181) y que resulta 
más adecuada para estudiar la fuerza innovadora del fenómeno religioso y la 
formación de ideales. Se trata de un método para estudiar la experiencia re-
ligiosa “sin prejuicios a favor ni en contra” de la religión, superador tanto de 
la apologética como del secularismo, que cabe considerar, a mi juicio, como 
una cierta hermeneutización de la sociología histórica. Porque más allá de 
que cuenta con las aportaciones de la psicología y la historia para conocer las 
condiciones en las que se vive la experiencia religiosa (al igual que William 
James y Wilhelm Dilthey), la psicología y la historiografía le resultan insufi-
cientes para comprender el sentido de las representaciones, simbolizaciones 
y pretensiones de validez que involucra el fenómeno religioso. 

El método de Troeltsch, recuperado por Joas, no absolutiza la historia, sino 
que atiende a las contingencias, aunque tampoco se conforma con ellas en 
la medida en que se abre a las pretensiones nunca plenamente cumplidas de 
los ideales que proclama una religión, como por ejemplo el cristianismo. Ni 
los efectos sociales de un fenómeno como la religión, ni la reconstrucción 
histórica de su génesis son lo único ni lo determinante; faltaría la “pregunta 
contrafáctica” por la justificación del nuevo orden ideal que presenta la in-
novación histórica de una religión, que en ocasiones se ha entendido inde-
bidamente como si fuera una utopía social. A mi juicio, sería más apropiado 
entender este método como una forma de hermenéutica crítica, en la medida 
en que tiene en cuenta no solo la dimensión de la facticidad, sino también la 
idealidad con su función crítica, regulativa, inspiradora y orientadora de la 
vida (Conill, 2006). 

Este método de la sociología histórica de Troeltsch es de especial relevancia 
para la autocomprensión de la religión, frente a la narrativa del desencan-
tamiento y la teoría de la secularización propuestas por Weber. Entre otras 
cosas, porque es capaz de enfocarse en las dos dimensiones de la experien-
cia religiosa, la externa (objetivable) y la interna (personal), vivida en la 
“mística” de un modo más adecuado que Weber e incluso que Habermas, 
y para lo que, según mi criterio, hubiese sido útil contar también con las 
perspectivas renovadas y actualizadas de Nietzsche (1990), Conill (1997) y 
Bergson (1996). Sobre todo, en la medida en que el modelo metodológico 



90   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

de Troeltsch conduce a una genealogía de la religión (cristiana) y su todavía 
posible vitalidad actual. 

De todos modos, por lo que se refiere a la secularización, conviene precisar 
que Habermas sigue a Weber en su concepción del desencantamiento secula-
rizador, pero no en su deriva secularista, pues más bien propone una sociedad 
y ciudadanía postsecular(istas); y, a su vez, con respecto a las posibles versio-
nes del método genealógico, se entiende que la genealogía de Habermas no 
puede calificarse de “destructiva”, sino que también se podría definir como 
“afirmativa”, como la que propone Joas, en la medida en que reconstruye el 
trasfondo religioso de la razón comunicativa; aunque sea de diversa índole. 
Esto se debe a que tiene una tendencia preponderantemente racionalizadora 
y sesgada por un modelo de racionalidad discursivo-argumentativa, que, a mi 
juicio, se debe  completar teniendo en cuenta otras dimensiones operantes en 
una razón comunicativa más experiencial, vital y cordial (Conill, 2006, 2019, 
2021; Cortina, 1986, 2001, 2007). 

Aprovechando el enfoque de Troeltsch, que pone de relieve las continuas sa-
cralizaciones y desacralizaciones que se producen en la historia, Joas (2024) 
propone una alternativa al influyente relato del desencantamiento de Weber, 
porque lo considera profundamente problemático y basado en una “equivo-
cidad conceptual” (p. 210) que lo hace inservible para analizar importantes 
innovaciones históricas, y de ahí que Joas (2023) proponga explícitamente 
despedirse de la narrativa weberiana del desencantamiento (p. 281). 

Ahora bien, el desencantamiento no significa la pérdida del sentido de la 
existencia ni de la acción humana. Por este motivo, resulta necesario superar 
el concepto de desencantamiento como diagnóstico cultural de la falta de 
sentido y de la experiencia del nihilismo. La crisis de sentido no destruye la 
posibilidad de guiarse por ideales, pero la formación de ideales se pierde en 
la narrativa weberiana que prefija un desencantamiento progresivo. Es cierto 
que el desencantamiento conduce a una crisis de sentido, pero como parte 
de un proceso de racionalización que implica un nuevo orden, aun cuando 
el concepto de racionalización es muy “ambiguo” y, en la medida en que se 
asimila a la racionalidad con arreglo a fines, no sirve para entender lo que 
constituye la experiencia de la sacralidad. 

Solo mediante la posibilidad de hermeneutizar y pragmatizar a Weber supe-
rando su naturalismo, se podría  corregir uno de los defectos de la metáfo-
ra weberiana del desencantamiento, al percatarnos de que su enfoque parte 
del presupuesto de un “encantamiento” previo, puesto que solo se puede ser 



JESÚS CONILL   91

“desencantado” si antes se ha estado “encantado”. Pero no se puede con-
siderar “encantado” a quien vive en un mundo que no se reduce a hechos, 
sino que está cargado de significado y valor; pues la relación del hombre 
con el mundo no es “naturalista”, sino que está mediada semiótica y simbó-
licamente desde su corporalidad, como queda demostrado en la constitución 
prerreflexiva del sentido en el mundo de la vida. Resulta pertinente añadir 
que tampoco se debería confundir el presunto fenómeno cultural del “encan-
tamiento” con la experiencia de la “religación” en la concepción zubiriana de 
la inteligencia sentiente. 

Por consiguiente, según Joas (2023), para entender adecuadamente la posible 
pervivencia de la religión en la sociedad moderna y en la experiencia de la 
sacralidad,  es necesario distinguirla tanto de lo trascendente como de lo reli-
gioso —puesto que no son sinónimos—, y desvelar la relevancia de algunas 
vivencias o experiencias religiosas en la génesis del universalismo moral. A 
partir de la religión vivida se han producido nuevas formas de sacralización 
y ritualización, tanto religiosas como seculares, lo cual invalida el intento de 
describir el mundo moderno y contemporáneo como resultado del desencan-
tamiento. En este sentido, persisten las sacralizaciones religiosas y seculares, 
así como la formación de ideales.

Es por lo que hoy en día se ha vuelto muy conveniente para varios autores 
(entre los que significativamente se encuentran Joas, Taylor y Habermas) 
recuperar los estudios sobre la era axial, entendida como cesura en la historia 
de las religiones y de las sacralizaciones, que tiene la virtualidad añadida de 
aportar un punto de vista que permite destacar el poder de lo sagrado. La 
investigación sobre la evolución de las religiones desde la perspectiva de lo 
que significa la era axial, recuperando el ya clásico estudio de Karl Jaspers 
(2017), originalmente publicado en 1949, y sus precedentes, se ha converti-
do en uno de los campos más florecientes de las ciencias sociales históricas. 
Este enfoque en el estudio de la historia de las religiones muestra que se han 
producido innovaciones, como la idea de “trascendencia” entendida como 
sacralidad reflexiva, y niveles históricamente nuevos del poder de lo sagrado 
(Joas, 2023, p. 300). 

A partir de los estudios de la era axial, Jaspers habría querido constatar un 
“hecho” asumible por todos y capaz de posibilitar un entendimiento, a pesar 
de las diferencias incluso en “puntos de vista últimos”, en virtud de algunos 
vínculos, valores y experiencias comunes que se viven y sienten más allá del 
nivel estrictamente discursivo y argumentativo de la racionalidad. En esta 
línea, el giro axial constituye una base para una apertura a formulaciones 



92   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

religiosas y no religiosas de universalismo moral. Según Joas (2023), Jaspers 
superaría el relativismo histórico por esta vía, sin aceptar que “las pretensio-
nes de validez universales [no] se fundan en la «razón» como tal, sino que 
proceden de una historia contingente que, sin embargo, no es irrelevante para 
su validez” (p. 308). No queda claro aquí si esta forma de superar el histori-
cismo es la que Joas acepta sin más o si solo constituye “un impulso” para 
la posterior formulación de su sociología histórica en clave genealógica, en 
la que la relación entre las contingencias y las pretensiones de validez de la 
razón se resuelven más adecuadamente, por ejemplo, en la “conclusión nor-
mativa”, donde confiesa que su tesis de una cesura fundamental en la historia 
de las religiones está dirigida “por el supuesto de que el universalismo moral 
es, por principio, superior al particularismo moral” y por la “sacralidad de la 
persona” (Joas, 2023, pp. 490-492).  

En su exposición de la era axial como la cesura decisiva en la historia uni-
versal, Jaspers se refiere a la concepción hegeliana de “eje”, que remitiría a 
la idea de Dios como “espíritu”, donde la autoconciencia se ha elevado hasta 
el orden fundamental de la libertad. Esta innovación histórica ha sido de-
nominada como “era profética”, “era sincrónica”, “revolución moral”, “era 
de crítica”, “era de trascendencia”, y también se ha hecho hincapié en el 
“universalismo moral”, la “reflexividad” y la “simbolicidad”. Sin embargo, 
sea cual sea la caracterización de la era axial, lo más significativo radica en 
si la relación con ella se entiende en términos de “superación y sustitución” 
(Habermas, 1976, 2019) o de “adición e integración” (Bellah, 2017). Pues en 
ella se dilucida si la innovación de la era axial queda supeditada a un modo 
estandarizado de entender el racionalismo occidental o si se ha logrado una 
interpretación liberada de esa influyente narrativa, como en la perspectiva 
sociológica de la religión de Robert Bellah (2017), según la cual “nunca se 
pierde nada”. En este sentido, lo innovador de la era axial no queda sustituido 
por completo, sino que pervive en los ritos y los mitos, igual que en las sa-
cralizaciones y en la formación de ideales, según la sugerente interpretación 
de Joas (2023). 

Entre las innovaciones de la era axial se destacan la idea de trascendencia 
y un potencial crítico del poder, que provocaron persecuciones y hasta la 
muerte de profetas y disidentes; aunque también se ha desarrollado una ca-
pacidad acomodaticia a las condiciones sociales, políticas y económicas, e 
incluso ideologías legitimadoras del poder. Las sacralizaciones han servido 
tanto para apoyar el poder como para oponerle resistencia. En cualquier caso, 
el enlace entre religión y poder, al que presta especial atención Bellah (2017), 



JESÚS CONILL   93

reconduce a la “reflexivización de lo sagrado” como la característica destaca-
da de la era axial. En lugar de sustituir “trascendencia” por “reflexivización”, 
Joas (2023) propone comprender la trascendencia como “reflexivización de 
lo sacro” (p. 356). Desde su perspectiva, la idea de trascendencia es producto 
de una reflexión sobre el origen de la sacralidad y con ella se cree llegar a la 
raíz de “la experiencia de la indisponibilidad de lo sagrado”. 

En la medida en que la idea de trascendencia es producto de una “cultura 
de la reflexión”, se requiere establecer una distinción entre la sacralidad re-
flexiva y la experimentada prerreflexivamente. Para esclarecerla es preciso 
distinguir diferentes niveles de semioticidad y atender especialmente al sur-
gimiento de las simbolizaciones. Tampoco aquí las formas menos reflexivas 
de la sacralidad son sustituidas por las más reflexionadas, aun cuando sí que-
dan modificadas, por ejemplo, mediante la idea de trascendencia. Esta com-
prensión de la religión apoyada sobre una concepción semiótica del hombre 
cuenta con precedentes en Schleiermacher, Peirce y Royce, y ha sido prose-
guida por Deuser (2009), quien al destacar la noción de “lo incondicionado” 
complementa, a mi juicio, la anteriormente aludida “experiencia de la indis-
ponibilidad de lo sagrado”. 

La crítica de Joas a Weber se centra en los conceptos para diagnosticar los 
procesos de modernización (desencantamiento, racionalización y diferen-
ciación funcional de esferas de valor), porque los considera “peligrosos” y 
perjudiciales para comprender la religión, en la medida en que “despistan” a 
los sociólogos, como en el caso de la secularización, que al involucrar una re-
lación causal entre esta y la modernización, fomenta la idea de una “moder-
nidad sin religión”. En cambio, Joas (2023) aprovecha la obra de Durkheim 
para impulsar una teoría de la sacralización y de la formación de ideales. 

El enfoque de Max Weber (1983) se centra en la racionalización de la reli-
gión, en el sentido de una evolución hacia el universalismo moral, e incita a 
buscar equivalentes funcionales de la religión en las sociedades modernas. 
De un modo semejante procede Habermas, a quien el propio Joas (1984) atri-
buye el intento más “ambicioso de enlazar con Weber” (pp. 144-176). Pero 
lo que ocurre es que la noción de racionalidad comunicativa de Habermas, 
por un lado, difiere de la de Weber y, por otro, es objeto de una confrontación 
por parte de Joas (1997, pp. 274-291). Por consiguiente, para Joas, es proble-
mático enlazar con la comprensión weberiana de la racionalización, sea en 
la versión que sea, si bien le parece aceptable, en un principio, entender que 
la cesura principal en la historia de las religiones haya surgido con una ética 
religiosa universalista como resultado de una racionalización de la religión.



94   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Lo decisivo en Weber consiste en las diversas “relaciones de tensión” a las 
que induce la racionalización: 1) entre lo sagrado y lo profano, 2) entre uni-
versalismo y particularismo, 3) entre los valores del universalismo moral y 
la racionalidad instrumental, y 4) entre las diversas fuentes de la experiencia 
de autotrascendencia, así como entre las sacralizaciones. Sin embargo, aquí 
el reproche de Joas es claro: no son apropiados los términos “racionalidad” 
y “racionalización” para caracterizar estas relaciones de tensión, porque se 
trata de procesos diferentes; por tanto, propone liberarse del restrictivo con-
cepto de racionalización para designar a las presuntas racionalizaciones es-
pecíficas de las diferenciadas esferas de valor. Así pues, el intento de explicar 
la secularización por desencantamiento, diferenciación y racionalización en 
la modernidad fracasa a la vista de que el proceso radical y decisivo consiste 
en sacralizaciones y formación de ideales. 

A modo de conclusión

Lo que he considerado una peculiar hermenéutica genealógica de la secu-
larización, a través de la crítica de Joas a las racionalizaciones de Weber y 
Habermas, permite superar el entramado conceptual weberiano en torno al 
desencantamiento del mundo y abrir un nuevo horizonte para la filosofía de 
la religión o la teoría de la religión en los términos de Joas (2024), tal como 
expone en su libro El hechizo de la libertad, que lleva precisamente como 
subtítulo La teoría de la religión después de Hegel y Nietzsche. Se confirma 
aquí que la filosofía social no puede prescindir de la teoría de la religión. Lo 
que ocurre es que el camino de Hegel es un “callejón sin salida”, en el que 
además no hay vuelta atrás. En este sentido, es necesario lograr una transfor-
mación adecuada de los métodos filosóficos para pensar la realidad histórica 
y la vida social y, por lo tanto, también para abordar la religión, superando 
tanto la generalizada interpretación secularizadora de la modernidad como su 
radicalización secularista. 

Joas se propone transformar la concepción filosófico-histórica de Hegel 
mediante una genealogía histórica y global del universalismo moral y a tal 
efecto ha afrontado lo que considera el reto más radical: “el desafío de Niet-
zsche” (Joas, 1997, pp. 41-57), que ya para Troeltsch constituía, en palabras 
de Joas, “la mayor revolución en las humanidades de la época” (Joas, 2024, 
pp. 585-590). Un aspecto crucial de este desafío consiste en enfrentarse a la 
pregunta por el surgimiento de los valores, que tiene dos vertientes: 1) la ten-
dencia a la subjetivización del valor, y 2) la radicalización que plantea Niet-



JESÚS CONILL   95

zsche más allá de la “subjetividad” de los valores, a saber: la cuestión de su 
“contingencia” histórica, que desde el inicio parece tener un efecto liberador 
con respecto a la moral tradicional con fundamento religioso. 

La gran aportación de Nietzsche consiste en su método genealógico, que 
Joas dice asumir, aunque en un sentido positivo y constructivo, con su “ge-
nealogía afirmativa”. Este nuevo método filosófico nietzscheano se aplica, 
en nuestro contexto, a “cómo se fabrican ideales” (Nietzsche, 1978, p. 53) 
hasta llegar a la raíz; al poder de crear valores. Sin embargo, Joas considera 
que se debe “corregir” la tergiversación nietzscheana del proceso de forma-
ción de ideales, para lo cual recurre a la compleja psicología de la religión 
en William James (1986), en concreto, a su tratamiento de la dimensión del 
sobrecogimiento, que a su juicio queda desatendida en Nietzsche. 

Joas propone analizar y entender más adecuadamente las experiencias hu-
manas de las que emanan los vínculos, con los valores y los ideales que nos 
sobrecogen. Por una parte, aun cuando Nietzsche tiene razón al destacar la 
dimensión del poder en todos los procesos de formación de ideales, eso no 
debe conducir necesariamente a reducir lo sagrado y los ideales a la cuestión 
del poder (Joas, 2024, p. 590). Por otra parte, la psicología nietzscheana del 
resentimiento, aunque tiene sagaces observaciones, es muy discutible y pre-
supone una incomprensión prejuiciosa de la idea cristiana del amor (Scheler, 
1993). 

De todos modos, el intento de Weber y Troeltsch —en el que se basa Joas— 
de analizar sociológicamente las cuestiones que plantea Nietzsche, es insu-
ficiente para ofrecer una alternativa constructiva a la teoría de la religión de 
Hegel y Nietzsche. Tampoco basta con someter las provocaciones de Niet-
zsche al “examen de las ciencias empíricas” (Joas, 2024, p. 592), sino que 
—a mi juicio— se requiere un enfoque de auténtica genealogía hermenéutica 
(Conill, 1997, 2021). Además, no resulta convincente la presunta “solución” 
de Troeltsch al problema del “criterio de la valoración histórica” planteado 
radicalmente por Nietzsche, cuando se enuncia que lo consigue adoptando un 
“enfoque empírico” (Joas, 2024, p. 599).

El vigor y validez de la genealogía como método filosófico que dice asumir 
Joas para descubrir la raíz liberadora de la ética cristiana y del universalismo 
moral no consiste en una mera “historiografía” que se limita a atender de un 
modo objetivo las contingencias históricas, sino que en cuanto “genealogía 
afirmativa” constituye más bien una genealogía hermenéutica, que sabe va-
lorar lo que significan las experiencias de sufrimiento y de injusticia en la 



96   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

historia por las que nos sentimos sobrecogidos e interpelados a actuar. Por 
consiguiente, la genealogía no designa una mera “cuestión empírica” (Joas, 
2024, p. 604), sino que conlleva diversas valoraciones e intenciones, sin cuyo 
reconocimiento no se logrará ofrecer el punto de partida más adecuado para 
una nueva teoría de la religión más allá de Hegel y Nietzsche. 

Referencias

Alepuz Cintas, R. (2024). El fenómeno de la secularización en la hermenéutica nihilista 
de Gianni Vattimo [Tesis doctoral, programa de doctorado en Ética y Democracia, 
Universidad de Valencia]. https://hdl.handle.net/10550/103284

Apel, K. -O. (1985). La transformación de la filosofía (vols. 1-2). Taurus.

Bellah, R. N. (2017). La religión en la evolución humana. Del paleolítico a la era axial. 
Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Bergson, H. (1996). Las dos fuentes de la moral y de la religión. Tecnos.

Cassirer, E. (1965). El problema del conocimiento. Fondo de Cultura Económica.

Cassirer, E. (1971). Filosofía de las formas simbólicas I. Fondo de Cultura Económica.

Conill, J. (1996). Teoría de la acción comunicativa como filosofía de la religión. Estu-
dios Filosóficos, 45(128), 55-73. https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/
view/167

Conill, J. (1997). El poder de la mentira. Nietzsche y la política de la transvaloración. 
Tecnos. 

Conill, J. (2006). Ética hermenéutica. Crítica desde la facticidad. Tecnos. 

Conill, J. (2019). Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri. 
Tecnos.

Conill, J. (2021). Nietzsche frente a Habermas. Genealogías de la razón. Tecnos.

Cortina, A. (1986). Ética mínima. Introducción a la filosofía práctica. Tecnos.

Cortina, A. (2001). Alianza y contrato. Política, ética y religión. Trotta. 

Cortina, A. (2007). Ética de la razón cordial. Educar en la ciudadanía en el siglo XXI. 
Ediciones Nobel.

Deuser, H. (2009). Religionsphilosophie. De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110212686

Durkheim, É. (1975). Le problème religieux et la dualité de la nature humaine. En Textes, 
2. Religion, morale, anomie (pp. 23-59). Minuit. 

Durkheim, É. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en 
Australia (y otros escritos sobre religión y conocimiento). Fondo de Cultura Econó-
mica.

https://hdl.handle.net/10550/103284
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://doi.org/10.1515/9783110212686


JESÚS CONILL   97

Durkheim, É. y Mauss, M. (1969). Selbsrezension der «Formes élémentaires». En É. Dur-
kheim, Journal Sociologique (pp. 700-707). Presses Universitaires de France.

Fonti, D. (8-10 de noviembre de 2023). Derechos Humanos y universalismo moral: una 
fundamentación alternativa a partir de la revisión del proceso secularizatorio en Hans 
Joas [Sesión de conferencia]. XVII Coloquio Latinoamericano y XI Coloquio de la 
Red Internacional de Ética del Discurso. XXVIII Jornadas Interdisciplinarias. Funda-
ción ICALA, Buenos Aires, Argentina. 

Gadamer, H. -G. (1977). Verdad y método. Sígueme. 

Gracia, D. (1986). Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri. Labor. 

Habermas, J. (1976). Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Suhrkamp.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Band I: Handlungsrationali-
tät und gesell. Rationalisierung. Band II: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. 
Suhrkamp. 

Habermas, J. (2005). Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Su-
hrkamp. 

Habermas, J. (2012). Mundo de la vida, política y religión. Trotta.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Kons-
tellation von Glauben und Wissen; Band 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des Diskurses 
über Glauben und Wissen. Suhrkamp. 

Huizinga, J. (1998). Homo ludens. Alianza. 

James, W. (1986). Las variedades de la experiencia religiosa. Estudio de la naturaleza 
humana. Península.

Jaspers, K. (2017). Origen y meta de la historia. Acantilado. 

Joas, H. (1984). Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus. En A. 
Honneth y H. Joas (Eds.), Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas‘ 
»Theorie des kommunikativen Handelns« (pp. 144-176). Suhrkamp. 

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2011). Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. 
Suhrkamp. 

Joas, H. (2013). La creatividad de la acción. Centro de Investigaciones Sociológicas. 

Joas, H. (2023). El poder de lo sagrado. Una alternativa al relato del desencantamiento. 
Herder.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Jung, M. (1999). Erfahrung und Religion. Grundzüge einer hermeneutisch-pragmatischen 
Religionsphilosophie. Alber.

Jung, M. (2009). Der bewuβte Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. De Gruyter.



98   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

López Frías, F. J. (2020). Ética del deporte. Orígenes, corrientes principales y desafíos 
futuros. En A. Cortina y M. Correa (Eds.), Ética aplicada desde la medicina hasta el 
humor (pp. 239-271). Ediciones UC.

López Frías, F. J. (2024). El desafío de jugar la vida: la propuesta ética de Bernard Suits. 
Hexis. 

Nietzsche, F. (1978). La genealogía de la moral. Alianza.

Nietzsche, F. (1990). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de 
filosofía del conocimiento. Tecnos. 

Nietzsche, F. (2006). Fragmentos póstumos (1885-1889) (vol. IV). Tecnos. 

Ortega y Gasset, J. (2004). El origen deportivo del Estado. En Obras completas. Tomo II 
(1916) (pp. 705-719). Taurus. 

Ortega y Gasset, J. (2006a). Historia como sistema. En Obras completas. Tomo VI  
(1941/1955) (pp. 45-81). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006b). Prólogo a Veinte años de caza mayor del Conde de Yebes. En 
Obras completas, Tomo VI (1941/1955) (pp. 269-333). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2007). El sentido deportivo de la vitalidad. En Obras completas, Tomo 
VII (1902-1925) (pp. 818-834). Taurus. 

Scheler, M. (1993). El resentimiento en la moral. Caparrós Editores. 

Suits, B. (2022). La cigarra. Los juegos, la vida y la utopía. Espíritu Guerrero.

Taylor, C. (1985). Self-Interpreting Animals. Philosophical Papers, 1 45-76. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003

Terrier, J. (2012). „Auch in unserer Zeit werden Götter in den Massen geboren“. Émile 
Durkheims Erklärungsansätze zur Enstehung gesellschaftlicher Ideale in der Moderne. 
Berlin J Soziol, 22, 497-516.  https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

Viale, C. M., Fonti, D. O. y Breuer, M. (2024). Estudio conclusivo: Hans Joas: la libertad 
entre la religión y la teoría social. En H. Joas. El hechizo de la libertad. La teoría de la 
religión después de Hegel y Nietzsche (pp. 607-622). Sal Terrae.

Weber, M. (1983). Ensayos sobre sociología de la religión (vol. 1). Taurus. 

Weber, M. (1996). El político y el científico. Alianza. 

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosóficas. Crítica. 

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. Alianza.

Zubiri, X. (1987). Naturaleza, historia, Dios. Alianza.

Zubiri, X. (2012). El hombre y Dios. Alianza.

https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003
https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

