Genealogia hermenéutica de la
secularizacion. Critica de Joas a
las racionalizaciones de Weber y
Habermas

Hermeneutical Genealogy of
Secularization. Joas ‘Critique of
the Rationalizations of Weber and
Habermas

Jesuis Conill”

Resumen

Este texto aborda la cuestién de la secularizaciéon como rasgo constitutivo
de la modernidad. A partir de la reconstruccion de la critica de Hans Joas
a las racionalizaciones de Weber y Habermas, se expone la propuesta del
propio Joas en torno a la nocién de “sacralizaciéon”, que se considera ade-
cuada para una mejor integracion, comprension y explicacion dindmica de
los fenémenos de la modernidad en torno a lo religioso, el sentido y la

* Universidad de Valencia, Espafa. Correo electronico: Jesus.Conill@uv.es | Cédigo ORCID
https://orcid.org/0000-0003-2091-4785. Este estudio se inserta en el Proyecto de Investiga-
cién Cientifica y Desarrollo Tecnolégico PID2022-1390000B-C21, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033 y del “Programa Prometeo 2022 para grupos de investigacion
de excelencia, CIPROM/2021/072” de la Generalidad Valenciana.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.04

STUDIA POLITICAE £ Numero 65 otofio 2025 pag. 75-98
Recibido: 30/09/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




76 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

creencia. Se reconstruye a continuacion el vinculo estructural entre la sacra-
lizacién en la version joasiana —asi como sus antecedentes sociolégicos y
filos6ficos— y la formacién de ideales. Sin embargo, y a partir del analisis
de recursos compartidos por el pragmatismo y la hermenéutica, se mues-
tra como subsiste en Joas una carencia que la propia hermenéutica puede
subsanar. El recurso joasiano aplicado a la sociologia y a la historia para
identificar empiricamente la formacién de ideales universalistas en las so-
ciedades, como modo de admitir la critica de Nietzsche y asumirlo en clave
de una genealogia que también puede ser afirmativa al mostrar configura-
ciones histéricas positivas, debe ser complementado por una hermenéutica
que incorpore las valoraciones e intenciones de las diversas configuraciones
y evalde las posibilidades y limites en ellas.

Palabras clave: secularizacion - sacralizacion - formacion de ideales - ge-
nealogia afirmativa - hermenéutica

Abstract

This text addresses the issue of secularization as a constitutive feature of
modernity. Starting from the reconstruction of Hans Joas’s critique of We-
ber’s and Habermas’s rationalizations, it presents Joas’ concept of “sacra-
lization”, as a notion that is capable of a better integration, understanding
and dynamic explanation of the phenomena of modernity regarding reli-
gion, meaning and belief. Afterward the essay reconstructs the structural
connection between sacralization in the Joasian version —as well as its
sociological and philosophical antecedents— and the formation of ideals.
However, starting with an analysis of shared resources in pragmatism and
hermeneutics, it argues that in Joas remains a deficiency that hermeneutics
may fill. The Joasian appeal to sociology and history, in order to empiri-
cally identify the formation of universalist ideals in societies, as a way of
admitting Nietzsche’s critique and assuming it with an affirmative genea-
logy showing positive historical configurations, must be complemented by
a hermeneutics that incorporates the assessment and intentions of diverse
historical configurations and evaluates their possibilities and limits.

Keywords: secularization - sacralization - formation of ideals - affirmative
genealogy - hermeneutics

Introduccién: ;la secularizacion como fenémeno moderno?

0 mads habitual ha sido —y contintia siendo— pensar que la moder-
nidad ha impuesto una mentalidad en la que la ciencia se convierte
en el ideal cultural de una sociedad civilizada. En su nueva versién
actualizada, esta visién se completa con la impronta de la tecnologizacién y



JESUS CONILL 77

la economizacion de la sociedad. Uno de los resultados de esta constelacion
contempordnea bajo el sindrome de modernidades y posmodernidades seria
el fenomeno de la secularizacion.

Ahora bien, lo que se ha denominado “secularizacién” —y que se ha ins-
taurado para muchos como un “paradigma” para comprender y explicar la
realidad social — estd siendo revisado debido a la complejidad del concepto
y a su posible debilidad explicativa, segin las nuevas tendencias filoséficas,
socioldgicas y teoldgicas, entre las que destaca de modo especial la obra de
Hans Joas (Fonti, 2023; Viale et al., 2024).

Entonces, ;qué significa en concreto “secularizacién”? Ciertamente, no es un
concepto univoco. En principio, habria que percatarse de que el concepto de
secularizacion tiene diversos significados. Al parecer, se origina en el dmbito
del derecho candnico (paso al estado secular de quien habia recibido alguna
ordenacion religiosa), pero en el uso habitual se refiere a un proceso histdrico
de la sociedad moderna y contemporénea, en el que se producen diversos di-
namismos que seria pertinente diferenciar: 1) la expropiacion de propiedades
de la Iglesia; 2) el distanciamiento entre la religién y la sociedad moderna,
que cabe entender como un proceso de diferenciacion social, propio de la
modernidad; 3) la decadencia de la religion, su progresivo declive y pérdida
de influencia social, e incluso su desaparicion en un lapso indeterminado
de tiempo; 4) la creciente privatizacion, por cuya via puede llegarse a la
secularizacion de la conciencia, con la que no solo la sociedad funciona por
completo al margen de la religién, sino que esta se revela como inoperante e
insignificante, incluso para la vida cotidiana de las personas.

Esta teoria de la secularizacién, canonizada por el entramado conceptual de
Max Weber alrededor de la nocién de “desencantamiento” (Entzauberung),
se ha convertido para muchos en el paradigma interpretativo de la realidad
social y personal. Sin embargo, en los tltimos tiempos, ha surgido un buen
nimero de estudios en sociologia y filosofia de la religiéon que ha puesto en
cuestion este paradigma de las ciencias sociales e incluso se han empezado
a proponer importantes alternativas, como el nuevo paradigma de la “post-
secularidad” en el caso de Habermas (2005, 2019) y la potente propuesta de
“sociologia historica” de las “sacralizaciones” por parte de Joas (2023), que
conviene tener en cuenta para, al menos, repensar el diverso sentido de la
secularizacién en el mundo actual.

Aunque la mayoria de los estudios sobre la secularizacion pertenece a las cien-
cias sociales, también han aparecido novedades desde el &mbito filoséfico; por



78 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

ejemplo, cabe destacar el lugar significativo —con la virtualidad de aglutinar
diversas tradiciones— que ocupa el pensamiento hermenéutico de Gianni Va-
ttimo (Alepuz Cintas, 2024). No obstante, aqui nos proponemos destacar y
abordar una importante propuesta que intenta rectificar la teoria estandarizada
de la secularizacion, mediante una sociologia histdérica que incorpora una pe-
culiar “genealogia afirmativa” en la obra de Hans Joas (2023,2024).

Entre las genealogias de la cultura que se han desarrollado en la filosoffa con-
tempordnea se destaca, ademds de la version nietzscheana, la reconstruccion
genealdgica de la razén comunicativa en la tdltima obra de Jiirgen Habermas
(2019), en la que se prosigue y confirma lo que mostraba su teoria de la accién
comunicativa: que el concepto de racionalidad comunicativa se alimenta de
fuentes religiosas y es resultado de un proceso de racionalizacién seculariza-
dora (Conill, 1996, 2021).

Habermas comienza su genealogia del pensamiento situando el origen de
la filosofia, es decir, de la razon en su version filosofica, en el ambito de las
imdgenes religiosas y metafisicas del mundo, dentro de la era axial. Se sirve
del discurso sobre fe y saber a modo de hilo conductor para mostrar que la
filosoffa se ha apropiado de contenidos esenciales de las tradiciones religio-
sas y se ha convertido en un saber argumentativo. Como fildsofo, dice estar
interesado en ratificar lo que la filosofia ha aprendido de ese discurso sobre fe
y saber mediante una “6smosis semdntica” (2019, I, p. 15) entre fe cristiana y
pensamiento secular, lo que ha dado como resultado la transferencia de con-
tenidos semdnticos de origen biblico a conceptos filoséficos fundamentales
del pensamiento contemporaneo.

En la convivencia social, lo que propone esta racionalizacién comunicativa
es reconocerse mutuamente como personas y ejercitarse en un aprendizaje
reciproco. Este proceso de aprendizaje conlleva modernizar la conciencia reli-
giosa y delimitar adecuadamente la comprension secular de la razén humana,
diferencidndola de su radicalizacién secularista. Un propdsito que solo es po-
sible si se desarrollan una “fe” y una “razén” autocriticas, dispuestas a apren-
der reciprocamente, en vez de enrocarse en una presunta autosuficiencia.

No obstante, desde el punto de vista de Joas (2023), la propuesta de Habermas
sigue sometida al canon weberiano de la racionalizacién y secularizacion que
impone la modernizacién y sus procesos de diferenciacién social. Por tanto,
Joas presenta una critica de tal actitud de dependencia de Habermas con rela-
cion a Weber, ademds de una critica especifica de algunos aspectos de la teoria
de la accién comunicativa como instancia secularizadora de la religion.



JESUS CONILL 79

1. Critica de Joas a las racionalizaciones secularizadoras de Weber y
Habermas

La pretension de Joas (2023) es ofrecer una doble alternativa: por una parte,
quiere contribuir al desarrollo de una respuesta a la critica naturalista de la
religiéon que instaur6 en su momento Hume; y, por otra, pretende ofrecer
también una alternativa a la influyente narrativa weberiana del “desencanta-
miento” (Entzauberung) del mundo.

En el primer caso, Joas prolonga la innovacion metodolégica de un nuevo
enfoque critico a través de una “hermenéutica histérica” de la religién, com-
plementada con una genealogia “afirmativa”, a diferencia de las que Joas
considera “destructivas” por parte de Nietzsche y Foucault. En este nuevo
marco, Joas (2023) piensa que incluso es posible establecer una fecunda re-
lacién entre las ciencias empiricas y la pretensién de validez del discurso
religioso, a la que “no se puede renunciar” (p. 63). Se trata de una perspectiva
que parte del andlisis de la experiencia religiosa y busca una interpretacién
adecuada a través de los aportes de la psicologia, la sociologia y la semidtica.
Este “giro hacia la experiencia” (2023, p. 119) —que conducird asimismo,
en el ambito que nos ocupa, al “giro hacia el rito” — estuvo abonado por la
psicologia de William James, la sociologia de Emile Durkheim, la semidtica
de Charles Sanders Peirce y la hermenéutica de Josiah Royce, proseguidas
también por Karl-Otto Apel y Jiirgen Habermas. En definitiva, el anélisis de
la experiencia mediada por los signos descubre, en el trasfondo vital de la
religién, una universal “voluntad de interpretar”, que bien podria haberse co-
nectado con otro modo de entender la genealogia hermenéutica de Nietzsche
(Conill, 2021).

En el segundo caso, Joas propone una alternativa al relato del desencanta-
miento, porque en €l se sustenta el entramado conceptual —tan generalmente
asumido en las ciencias sociales— de modernizacion, diferenciacion funcio-
nal, racionalizacién y secularizacidn, con el cual se han intentado explicar los
procesos historicos de las sociedades occidentales modernas. La propuesta
de Joas (2023) se enfrenta, pues, no solo a la critica naturalista de la religion
(al estilo humeano), sino también a la influyente “narrativa” socioldgica de
la religion que elaboré Max Weber, por considerarla “profundamente proble-
madtica” (p. 209).

La sugerente propuesta de Joas empieza situando su enfoque en el marco
de las concepciones que se han dado en la historia de las religiones. El
paso decisivo para comprender la religion consistié en desplazar la atencién



80 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

desde las “creencias” a las “précticas rituales”, siguiendo los trabajos de
Fustel de Coulanges y Emile Durkheim, que lo condujeron a centrarse en
el estudio de lo “sagrado” diferencidndolo de lo “religioso” (Bellah, 2017;
Durkheim, 2012; Joas, 2023, p. 485). Una distincién conceptual que con-
vendria precisar en su momento, confrontdndola con la peculiar nocién de
“religaciéon” en la obra de Xavier Zubiri (1987; 2012), trabajada también
por Gracia (1986).

En esta linea de investigacion, el rito se convierte en “la fuente de lo sagra-
do” y lo sagrado “sélo puede formarse en las practicas colectivas” (2023, p.
122). En esta experiencia ritual, los “participantes” adquieren una impor-
tante significacion, por cuanto introducen una perspectiva diferente a la de
la objetivacion, propia de la vision naturalista de la religién, como también
destacard el estudio habermasiano (Habermas, 2019). El enfoque objetiva-
dor de un denominado naturalismo metodoldgico se ha convertido en una
caracteristica de las ciencias, invadiendo contradictoriamente las ciencias
sociales, puesto que estas han de prestar atencién a fendmenos especifi-
camente humanos para los que no son adecuados —ni suficientes— los
conceptos empleados para explicar los fenémenos de la naturaleza (Ortega
y Gasset, 2006a). En este sentido, la naturalizacién es una interpretacion
filoséfica, no una caracteristica propia de las ciencias sociales y culturales
(Conill, 2019).

Los participantes en las précticas rituales colectivas atribuyen su peculiar
experiencia de autosuperacién a fuerzas anteriores a ellos mismos y sien-
ten un apego afectivo hacia estas practicas. Joas sefiala que, para Durkheim,
“este acto de atribucion es la fuente de la «sacralidad»” (Durkheim, 2013,
pp- 263 y 264, citado en Joas, 2023, pp. 123-124). Aqui, Durkheim destaca
el vinculo de dependencia que tienen los humanos entre si, la necesidad de
reconocimiento de los que se consideran semejantes, la necesidad de sentir
su “simpatia, estima y afecto” para vivir y convivir (p.264).

En este punto se encuentra precisamente uno de los aportes mas importantes
de Durkheim al estudio de Joas: el descubrimiento de un “hecho antropolé-
gico, dado con la naturaleza humana” (2023, p. 125), que consiste en la co-
nexién entre el surgimiento de la “sacralidad” y de los “ideales” (o valores)
a partir de la experiencia del rito y las motivaciones de la vida cotidiana,
también en las condiciones de la época moderna. Pues es constatable que
siguen surgiendo “nuevos dioses”, nuevas sacralizaciones e ideales seculares
en la época moderna y contempordnea (Durkheim, 1975, p. 58; Joas, 2023,
p. 125; Terrier, 2012).



JESUS CONILL 81

Considero que esta cuestién de la génesis de nuevos dioses, de nuevas sa-
cralizaciones e ideales seculares es crucial, pero mereceria un tratamiento en
conexion con Nietzsche y con Habermas (Conill, 2021). En Nietzsche (2006)
encontramos agudas reflexiones criticas sobre la persistencia de las “sombras
de Dios” a través de algunas ideas modernas como las de progreso, demo-
cracia o igualdad de derechos, por la necesidad instintiva de seguir creando
“dioses” (p. 699); y en la genealogia de Habermas (2019) se conecta la emer-
gencia de lo ideal con la experiencia de lo sagrado que se vive en los ritos,
siguiendo también en gran medida al propio Durkheim y por tanto situando
lo ideal en intrinseca relacién con lo real.

El estudio de Joas (2023) refuerza la importancia de este proceso historico
persistente de las sacralizaciones, no solo religiosas sino también seculares,
y la formacién de ideales para contrarrestar, como veremos mds tarde, la
tesis unilateral de la secularizacién moderna. Joas recurre a un cldsico como
Durkheim para elucidar, desde las ciencias sociales, la génesis de los ideales,
descubriendo que no se trata simplemente de explicar con ello la cohesién
social, sino de constatar la emergencia de una vinculacién comin con los
ideales. El hecho de entender la religion como un fenémeno social no con-
duce necesariamente a reducirla a meros elementos materiales —del tipo que
sean— o a puras ilusiones, sino que es posible comprender los ideales como
un componente ineludible de la configuracién de la vida social, en la medida
en que lo ideal es constitutivo de lo real: “La sociedad ideal no estd fuera de
la sociedad real, sino que forma parte de ella”; por tanto, “no puede pertene-
cerse a una sin pertenecer a la otra” (Durkheim, 2013, p. 468).

Esta intrinseca vinculacion entre lo real y lo ideal muestra el potencial trans-
formador que surge cuando se atiende al sentido de los ideales, pero también
el peligro que conlleva la conexion originaria que existe entre las sacraliza-
ciones y la génesis de los ideales. Por este motivo resulta tan relevante el
estudio de Joas sobre la conexién entre los procesos religiosos y seculares de
sacralizacion y la formacién de ideales. La dualidad en los humanos entre lo
ideal y lo real constituye una de las caracteristicas de la vida humana que se
descubre al hilo del estudio del surgimiento y de los dinamismos de la expe-
riencia religiosa y de lo sagrado. Sin embargo, lo decisivo en el paso hacia las
précticas rituales no radica en que estas sean colectivas, sino en la vivencia
de experiencias de autotrascendencia que una adecuada fenomenologia her-
menéutica deberia asumir como tarea.

Ademads de la dualidad entre lo real y lo ideal, que serd asimismo una de las
tensiones a las que remitird el estudio weberiano sobre las esferas de valor y



82 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

las racionalizaciones especificas (Durkheim, 1975, p. 26; Joas, 2023, p. 416-
417), Durkheim (1969) defiende que la funcion principal de la religion radica
en su “fuerza [vertu] dinamogénica”, que consiste en otorgar al individuo
“las fuerzas que le permiten rebasarse, elevarse por encima de su naturaleza
y dominarla” (p. 706). Es interesante recordar que William James (1986)
utiliza el término “vivencia dinamogénica” en su andlisis de la experiencia
religiosa, porque con él se destaca la dimensioén dindmica de lo religioso, de
lo sagrado y de la formacidn de ideales. Este dinamismo de la experiencia en
la accién de las précticas rituales nos sitia mds alld de la ilustracién raciona-
lista en favor de una hermenéutica de la accion, de la que fue pionero Fustel
de Coulanges y por la que se orientd la sociologia de Durkheim, prestando
especial atencion a la experiencia vivida en los ritos, de cuya interpretacion
se han encargado los mitos, como bien expuso Ernst Cassirer (1965, 1971).
A mi juicio, de un modo complementario y enriquecedor de la perspecti-
va hermenéutica sociohistdrica, el dinamismo de la experiencia religiosa ha
sido analizado también en la noologia zubiriana, donde se destaca su caracter
“noérgico” (Zubiri, 1980), es decir, el poder de lo real que se actualiza en la
inteleccidn sentiente de la “religacion”.

Lo que ocurre es que Durkheim (2013) reduce las experiencias de autotras-
cendencia al éxtasis colectivo y las fuerzas colectivas que lo producen, con
lo cual quedan sin explicar adecuadamente las experiencias individuales de
inspiracién religiosa, pues gran parte de la experiencia de lo sagrado es in-
dividual y un amplio sector de lo colectivo es profano; por tanto, no son
equiparables la vida religiosa y la vida social. Creo que algo parecido le
ocurre a Habermas por su tendencia a colectivizar socialmente el fenémeno
religioso y regirse por la concepcion durkheimiana de los ritos. Sin embargo,
aqui lo mds importante es que la concepcion del rito de Durkheim contribuyd
a cambiar el paradigma desde el modelo de la accién “teleoldgica” al de la
“accion comunicativa”, desarrollado por Apel y Habermas. Pues los ritos
no pueden comprenderse ateniéndose a patrones utilitaristas, ni tampoco a
cualquier otra forma de la racionalidad instrumental o estratégica de medios
y fines. Desde luego, es innegable que la experiencia de los ritos de interac-
cidn cotidiana, con sus valores, interpretaciones y emociones, persiste hasta
la actualidad a través del hecho de la formacién de ideales.

No obstante, en este punto, Joas (2023) presenta una acertada critica de la
version habermasiana del modelo de la accién comunicativa (pp. 162-166),
porque la comunicacién humana no se reduce a lo que permite expresarse a
través del discurso racional-argumentativo, ni la racionalizacién de la expe-



JESUS CONILL 83

riencia en la accidn ritual ha de comprenderse como un elemento del proceso
de secularizacién, como sucede en Habermas en su féormula de la “lingtiisti-
zacion de lo sagrado” (Habermas, 1981, 2019). Con esta férmula se refiere a
la transferencia de las funciones de integracion social del rito al lenguaje y a
las pretensiones intersubjetivas de validez insitas en él.

Al parecer, en la posicion de Habermas desaparece la significacién espe-
cifica de las experiencias de sacralidad, de tal manera que se trata de la
sustitucion del rito y la sacralidad por el debate y la justificacion racional
a través de la citada lingiiistizacién de lo sagrado. Segtin Joas, “incluso en
sus obras mds recientes”, Habermas solo atribuye un papel secundario a lo
sagrado y al rito, a lo que denomina “complejo sacro” de ritos y mitos, y
al que califica de “arcaico” (Habermas, 2012, citado en Joas, 2023, p. 163
; una “experiencia arcaica”, que puede conservarse en las practicas rituales
donde se vive la “dependencia del poderoso colectivo”, aunque transforma-
da y cerrada para los “no creyentes de la modernidad”, segtin los términos
secularizadores en los que queda la concepcion habermasiana del rito, to-
mada de Durkheim.

Ante esta deriva secularizadora de lo que significan el rito y la sacralidad,
Joas propone una revision de la teoria de la acciéon y no conformarse con
la férmula reductora de la “lingiiistizaciéon” de lo sagrado, no solo por el
posible papel impulsor del rito en la aparicion del lenguaje (Bellah, 2017),
sino sobre todo ante la persistencia del rito y de los procesos de sacralizacién
en la vida moderna y contemporanea. La propuesta de una concepcién mas
adecuada de la accion y de la experiencia humanas, por parte de Joas, servird
para comprobar si es posible aceptar sin mas que el rito sea algo arcaico,
propio de un estadio superado en la evolucién hacia el discurso racional, o
si mds bien existen otras formas de accion y comunicacién humanas, como
el juego y el rito (Joas, 2013), donde se vive la creatividad y tiene su raiz la
formacion de ideales.

2. Nueva teoria de la accion que incorpora la sacralizacién y la forma-
cion de ideales

Veamos, entonces, la concepcion de la accién y de la experiencia que estd en
la base de la innovadora teoria de la sacralizacién que propone Joas (2023,
pp- 429-432), y con la que se enfrenta a la narrativa secularizadora del des-
encantamiento.



84 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Un efecto de la ciencia moderna en el proceso de desencantamiento consiste
en proporcionar una imagen del mundo como mecanismo causal en la que
las categorias morales se quedan fuera y se hacen ininteligibles. Emerge,
entonces, un pensamiento dualista o al menos una fuerte tensién entre el
conocimiento racional empirico del mundo como mecanismo causal y la ac-
cién humana con sentido ético, a partir de la propia experiencia de la libertad
moral. Se impone la necesidad de reflexionar sobre el concepto de accién
humana y sobre si el conocimiento del mundo cultural ha de estar sometido
también, como el natural, a la “objetividad” de las relaciones causales, o bien
es necesario abrirse a otros fenémenos propios de la subjetividad humana
y del sentido ético de la vida. Como consecuencia derivada de esta nueva
imagen moderna del mundo —mediante la creciente racionalizacion y el des-
encantamiento— se produce no solo una tensién entre ciencia y ética, sino
también un conflicto entre ciencia y religion (Weber, 1983,1996).

Lo decisivo serd saber si el presunto “destino de nuestro tiempo, racionaliza-
do ...y, sobre todo, desencantador del mundo” (Weber, 1996, p. 229), exclu-
ye o hace practicamente imposible la dindmica de la formacién de ideales. Y
esto se juega, en ultimo término, en la concepcién que se tenga de la accién
humana.

La sociologia histdrica de cardcter genealdgico remite principalmente a una
teoria de la accién que rebasa los estrechos modelos de la accion racional y
que incorpora la dindmica de las continuas sacralizaciones y el hecho de la
formacion de ideales (Joas, 2011); por tanto, en vez de situarse en la perspec-
tiva unilateral de la secularizacidn, analiza la interaccién de sacralizaciones
y desacralizaciones, asi como el posible “aprendizaje” que se genera a través
de la historia. Mientras que en la perspectiva habermasiana este aprendizaje
se produce principalmente a través de una racionalizacién, capaz de traducir
contenidos religiosos en formas asumibles por la razén secular gracias a una
especie de interaccidén por “Osmosis semdntica” de los conceptos entre el
saber y la fe (Habermas, 2019), entendemos que, en la perspectiva de Joas,
se rebasa el marco de la racionalizacion discursivo-argumentativa de los par-
ticipantes en un didlogo. Asi, se pretende llegar a las raices experienciales y
valorativas de la vida religiosa de los creyentes, a sus vivencias como parti-
cipantes en la comunidad de fe, que alimentan experiencialmente la interac-
cién cognitiva con los no creyentes en el espacio ptblico.

En lo que podria caracterizarse como su hermenéutica antropoldgica, Joas
(2023) encuentra el hecho innegable de la formacién de ideales como “fun-
damento incontrovertido para una comprension adecuada de la religién” (p.



JESUS CONILL 85

425). Lo que sefiala Joas, remitiendo al estudio de la era axial, es que la in-
tensificacion de la reflexividad en la que algo es concebido como “sagrado”
lleva —mads alld del nivel de la sacralizacion prerreflexiva— a “ideales” que
se elevan por encima de toda realidad terrena y se convierten en criterio nor-
mativo. De este modo, se revela el hecho de que los humanos se abren a una
idea de “trascendencia” que rebasa toda sacralidad intramundana (p. 426).

El punto de partida aqui es, pues, “el hecho de la sacralizacién o de la for-
macién de ideales”. Pero a continuacion, es necesario preguntar por las con-
diciones de posibilidad de tal hecho, un planteamiento en el que convergen
el método transcendental, el pragmatismo, el historicismo y —a mi juicio—
también la hermenéutica (Apel, 1985; Gadamer, 1977). El primer paso que se
debe dar para esbozar la teoria de la sacralizacién que propone Joas consiste
en una teoria de la accién humana y de la experiencia que se vive en ella. Joas
recurre al pragmatismo, inicialmente de Mead y luego al de Peirce, Dewey y
James, y caracteriza su aportacién como “la creatividad de la accion” propia
de toda accion humana (Joas, 2013). En esta concepcidn pragmatista de la
accion se abandona o desplaza el esquema de medios y fines, para abrirse a
la consideracién de otras formas de accién que han sido marginadas, como
el juego y el rito.

El juego adquiere una especial relevancia en este contexto del pragmatismo
(Dewey y Mead), porque escenifica la biisqueda de la solucién creativa de
los problemas y fomenta la capacidad de los humanos de interactuar lidica
y experimentalmente con el mundo. En el juego se experimenta la vivencia
de un sentido intrinseco que resulta satisfactorio en si mismo. El estudio del
fenémeno del juego ha ocupado un lugar destacado también en otros cldsi-
cos como Ortega y Gasset (2004, 2006a, 2006b, 2007), Huizinga (1998),
Wittgenstein (1988), y la hermenéutica, por ejemplo, de Gadamer (1977),
asi como en sus correspondientes precedentes, y ha adquirido renovada rele-
vancia en el actual desarrollo de la filosofia del deporte y del “jugar a juegos”
(Lépez Frias, 2020, 2024; Suits, 2024).

Por su afinidad con el juego como modo de accién humana, se tendria que
investigar también el “juego sagrado”, al menos desde la era axial hasta la ac-
tualidad. En este punto resulta relevante el tratamiento del tema que presenta
Huizinga en su ya cldsico libro Homo ludens, como muestra el siguiente
texto que luego seria citado por el propio Joas:

Los que participan en el culto estdn convencidos de que la accién realiza
una salvacién y procuran un orden de las cosas que es superior al orden



86 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

corriente en que viven. Sin embargo, la realizacién mediante representa-
cion lleva también, en todos sus aspectos, los caracteres formales del jue-
g0. Se «juega», se lleva a cabo la representacion, dentro de un campo de
juego propio, efectivamente delimitado como fiesta, es decir, con alegria y
libertad. Para ello se ha creado un mundo de temporada. Su efecto no cesa
con el término del juego, sino que su esplendor ilumina el mundo de todos
los dias y proporciona al grupo que ha celebrado la fiesta, seguridad, orden
y bienestar, hasta que vuelve de nuevo [sic] la temporada de los juegos
sagrados. (Huizinga, 1998, pp. 52-53)

En este modelo de la acciéon como juego, y no en la accién comunicativa, es
donde Joas (2023) cree encontrar el posible “enlace entre el pragmatismo y la
tardia teoria de la religion de Durkheim” (p. 432), puesto que, en el modelo
racionalizador de la accidn comunicativa al estilo de Habermas, se tiende a
sustituir —por “arcaico” — el rito y la sacralidad por el debate y la justifica-
cidn racional. Por tanto, si se pretende comprender adecuadamente el juego
y el rito como fenémenos humanos, lo que se requiere es una revision mas
radical de los modelos de la acciéon humana. Aunque, a mi juicio, no es ne-
cesario entenderlos como “formas no racionales de comunicacién humana”
(Joas, 2023, p. 164), ;0 es que se debe situar la creatividad humana com-
pletamente fuera del dmbito racional? De este modo, la concepcién de una
razén experiencial y sentiente, vital, poética y cordial (Conill, 2006, 2019,
2021; Cortina, 1986, 2007) podria englobar mds adecuadamente los fenéme-
nos creativos de las diversas actividades humanas, que probablemente son
los que incluso hacen emerger el lenguaje humano y la creacion de simbolos.

Precisamente en esta dimension experiencial de la accién y de la razén es
donde cabe situar la experiencia de “autotrascendencia” a la que nos conduce
la reflexion ulterior del propio Joas en su esbozo de una teoria de la sacrali-
zacion. Segun su explicacion, se trata de “experiencias” que manifiestan una
dimensién pasiva y tienen que ver con el “hecho” de que personas o ideales
“se apoderan de uno” y al mismo tiempo vivifican las capacidades de accién
humana (2023). Llaman la atencion los términos empleados en esta explica-
cidén de la autotrascendencia por su semejanza con los que encontramos en el
andlisis de la religacion en Zubiri (1987, 2012) y Gracia (1986).Y, a su vez,
resulta curioso que Joas remita como ejemplo de este fendmeno al “redes-
cubrimiento de Dionisos” en Nietzsche, como si la recuperacién de lo dioni-
sfaco pudiera presentarse como “la solucién a las aporias de la modernidad”.
Aun cuando con esta alusion solo pretende mostrar que la teoria del rito de
Durkheim “se mueve enteramente en el mismo terreno”, es decir, en el nivel



JESUS CONILL 87

de “las fuerzas sociales de ligadura” y de “la revitalizacién de individuos y
colectivos mediante experiencias de autodeslimitacién” (Joas, 2023, p. 436).

De todos modos, no se debe olvidar que el objetivo de Joas es presentar
una teoria de la sacralizacién a partir de la accién humana en la que se vive
la experiencia de la autotrascendencia. Al estar “subyugado” en esta expe-
riencia (deslimitacion o autodesbordamiento), se siente afectivamente una
“fuerza vinculante prerreflexiva, cuyo vigor supera el de toda experiencia
diaria” (2023, p. 438); esto es lo que Durkheim denomina “sagrado”. Son las
experiencias de autotrascendencia las que conducen a lo sagrado, de manera
que se atribuye la cualidad de “sagrado” a las “fuerzas subyugadoras”, que
no necesariamente se identifican con el bien, ni con ninguno de los compo-
nentes del orden de los transcendentales cldsicos, sino que —a mi juicio— se
deberian correlacionar con la dimensién del poder. De ahi que no haya que
identificar el proceso de sacralizacion con el de formacidn de ideales, ya que
este requiere una “eticizaciéon” de lo sagrado.

Esta experiencia de autotrascendencia que acontece en la accion humana re-
quiere interpretacion. Y es aqui donde se detecta un déficit “hermenéutico”
0 “semidtico” en la psicologia de la religién de James y en la sociologia de
la religién de Durkheim, en las que se inspira Joas. Por lo tanto, es necesario
recurrir a la tradicién hermenéutica, al menos desde Wilhelm Dilthey, y apro-
vechar aportaciones como, por ejemplo, el andlisis del proceso articulador
de la experiencia segtin Charles Taylor (1985). Pero, como la concepcion
tayloriana de la “articulacidon” se centra en el lenguaje, es necesario emplear
otras versiones de la hermenéutica que estén ligadas, por ejemplo, al prag-
matismo y a la semidtica, y que tengan en cuenta otros sistemas de signos
no lingiiisticos, como los corporales. Incluso en el mismo nivel del lenguaje,
mds alld del estilo discursivo-argumentativo, existen otras formas de articu-
lacién mediante la creatividad narrativa y la poetizacion. Este enfoque de las
hermenéuticas ampliadas con sentido pragmatico y semidtico vale también
para las experiencias de autotrascendencia, que precisan de una articulacion
mediante simbolizaciones de lo que intentan representar (Jung, 1999, 2009).

Lo que propone Joas (2023), por esta via hermenéutica ampliada, es prestar
atencion a las experiencias vividas que llevan a la atribucién de la cualidad de
sacralidad, a pesar de que también esta palabra sea objeto de disputas termi-
nolégicas. En este sentido, Joas utiliza el término sacralidad para designar la
cualidad que resulta de las experiencias de autotrascendencia, incluso en los
casos de sacralidad no religiosa; pues, a su juicio, en la linea de Durkheim,
hay que distinguir entre lo sacral y lo religioso. Esta distincion le permite a



88 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Joas no afirmar la universalidad antropoldgica de la religion, pero si la de las
experiencias de “autotrascendencia” y de las correspondientes atribuciones
de sacralidad, en el &mbito de su concepcidn experiencial de la accién y de la
interpretacion articulada de tales experiencias mediante simbolizaciones. Es
de interés sefalar que también Zubiri (1987, 2012) establece esta distincién
entre lo sagrado y lo religioso al hilo de su andlisis de la “religacién”, aunque
con un significado diferente, en la medida en que en la religacidon acontece
la experiencia radical del poder de lo real, que también tendria un alcance
universal.

Llama la atencién que Joas considere justificado hablar del “poder de lo sa-
grado” a partir de la consideracién de estas experiencias y de los vinculos
que brotan de ellas, porque es ahi donde se encuentra la raiz de la fuerza vital
para controlar nuestros deseos y necesidades inmediatas, el posible sacrificio
de la comodidad y el sentido orientador de la existencia, en la medida en
que confiamos en “un orden que nos sustenta” y nos sentimos vinculados a
una sacralidad, ya sea de cardcter religioso o secular. El poder de lo sagrado
y la atraccién de los ideales que experimentamos en la vida, junto con otras
formas de poder, ponen de relieve que este fendmeno constituye un elemento
radical e ineludible de la accion humana. Por tanto, lo decisivo son las sacra-
lizaciones —sean reflexivas o prerreflexivas, religiosas o seculares—, no la
secularizacion.

3. Teoria de la sacralizacion y de la formacion de ideales para compren-
der cientifica y filos6ficamente la religion

Para comprender la religién desde la experiencia histérica, situada y mediada
por los signos y el cuerpo en las practicas rituales, Joas cuenta con las meto-
dologias de investigacién tanto de Ernst Troeltsch como de Max Weber, en
las que se propone concebir los procesos sociales en categorias propias de la
accion humana. Lo que Joas (2023) considera central en su planteamiento, a
partir de la metodologia de Troeltsch, consiste en tomar como punto de par-
tida el “hecho de la formacion de ideales”, el hecho de que “en la vida histo-
rico-social surgen por necesidad ideales” (p. 172); pero este punto de partida
requiere, a continuacién, reflexionar genealdégicamente sobre los procesos
por los que se generan tales ideales, para comprender su significado y valor.

En este 4mbito de la sociologia contempordnea de la religién se debe des-
tacar especialmente el meritorio trabajo de Joas, debido a su fecunda tarea
por recuperar el procedimiento metodolégico de la sociologia histérica de



JESUS CONILL 89

Troeltsch, puesto que sirve para superar las presuntas explicaciones mate-
rialistas e ideoldgicas de la acciéon humana. Pero también aporta una cierta
alternativa a la famosa concepcién socioldgica de Weber, pues este se guia
principalmente por un modelo de “accidén racional” inspirado en la economia
y, en cambio, Troeltsch se orienta segin una concepcion de la accién que
algunos han denominado “expresivista” (Joas, 2023, p. 181) y que resulta
mds adecuada para estudiar la fuerza innovadora del fenémeno religioso y la
formacion de ideales. Se trata de un método para estudiar la experiencia re-
ligiosa “sin prejuicios a favor ni en contra” de la religién, superador tanto de
la apologética como del secularismo, que cabe considerar, a mi juicio, como
una cierta hermeneutizacién de la sociologia histérica. Porque mds alld de
que cuenta con las aportaciones de la psicologia y la historia para conocer las
condiciones en las que se vive la experiencia religiosa (al igual que William
James y Wilhelm Dilthey), la psicologia y la historiografia le resultan insufi-
cientes para comprender el sentido de las representaciones, simbolizaciones
y pretensiones de validez que involucra el fenémeno religioso.

El método de Troeltsch, recuperado por Joas, no absolutiza la historia, sino
que atiende a las contingencias, aunque tampoco se conforma con ellas en
la medida en que se abre a las pretensiones nunca plenamente cumplidas de
los ideales que proclama una religion, como por ejemplo el cristianismo. Ni
los efectos sociales de un fendmeno como la religion, ni la reconstruccién
histdrica de su génesis son lo tnico ni lo determinante; faltaria la “pregunta
contrafdctica” por la justificacién del nuevo orden ideal que presenta la in-
novacion histérica de una religion, que en ocasiones se ha entendido inde-
bidamente como si fuera una utopfa social. A mi juicio, serfa mas apropiado
entender este método como una forma de hermenéutica critica, en la medida
en que tiene en cuenta no solo la dimension de la facticidad, sino también la
idealidad con su funcién critica, regulativa, inspiradora y orientadora de la
vida (Conill, 2006).

Este método de la sociologia histérica de Troeltsch es de especial relevancia
para la autocomprension de la religion, frente a la narrativa del desencan-
tamiento y la teorfa de la secularizacién propuestas por Weber. Entre otras
cosas, porque es capaz de enfocarse en las dos dimensiones de la experien-
cia religiosa, la externa (objetivable) y la interna (personal), vivida en la
“mistica” de un modo mds adecuado que Weber e incluso que Habermas,
y para lo que, seglin mi criterio, hubiese sido util contar también con las
perspectivas renovadas y actualizadas de Nietzsche (1990), Conill (1997) y
Bergson (1996). Sobre todo, en la medida en que el modelo metodoldgico



90 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

de Troeltsch conduce a una genealogia de la religion (cristiana) y su todavia
posible vitalidad actual.

De todos modos, por lo que se refiere a la secularizacién, conviene precisar
que Habermas sigue a Weber en su concepcion del desencantamiento secula-
rizador, pero no en su deriva secularista, pues mds bien propone una sociedad
y ciudadania postsecular(istas); y, a su vez, con respecto a las posibles versio-
nes del método genealdgico, se entiende que la genealogfa de Habermas no
puede calificarse de “destructiva”, sino que también se podria definir como
“afirmativa”, como la que propone Joas, en la medida en que reconstruye el
trasfondo religioso de la razén comunicativa; aunque sea de diversa indole.
Esto se debe a que tiene una tendencia preponderantemente racionalizadora
y sesgada por un modelo de racionalidad discursivo-argumentativa, que, a mi
juicio, se debe completar teniendo en cuenta otras dimensiones operantes en
una razon comunicativa mas experiencial, vital y cordial (Conill, 2006, 2019,
2021; Cortina, 1986, 2001, 2007).

Aprovechando el enfoque de Troeltsch, que pone de relieve las continuas sa-
cralizaciones y desacralizaciones que se producen en la historia, Joas (2024)
propone una alternativa al influyente relato del desencantamiento de Weber,
porque lo considera profundamente problemadtico y basado en una “equivo-
cidad conceptual” (p. 210) que lo hace inservible para analizar importantes
innovaciones histéricas, y de ahi que Joas (2023) proponga explicitamente
despedirse de la narrativa weberiana del desencantamiento (p. 281).

Ahora bien, el desencantamiento no significa la pérdida del sentido de la
existencia ni de la accién humana. Por este motivo, resulta necesario superar
el concepto de desencantamiento como diagndstico cultural de la falta de
sentido y de la experiencia del nihilismo. La crisis de sentido no destruye la
posibilidad de guiarse por ideales, pero la formacién de ideales se pierde en
la narrativa weberiana que prefija un desencantamiento progresivo. Es cierto
que el desencantamiento conduce a una crisis de sentido, pero como parte
de un proceso de racionalizacién que implica un nuevo orden, aun cuando
el concepto de racionalizacion es muy “ambiguo” y, en la medida en que se
asimila a la racionalidad con arreglo a fines, no sirve para entender lo que
constituye la experiencia de la sacralidad.

Solo mediante la posibilidad de hermeneutizar y pragmatizar a Weber supe-
rando su naturalismo, se podria corregir uno de los defectos de la metafo-
ra weberiana del desencantamiento, al percatarnos de que su enfoque parte
del presupuesto de un “encantamiento” previo, puesto que solo se puede ser



JESUS CONILL 91

“desencantado” si antes se ha estado “encantado”. Pero no se puede con-
siderar “encantado” a quien vive en un mundo que no se reduce a hechos,
sino que estd cargado de significado y valor; pues la relacién del hombre
con el mundo no es “naturalista”, sino que estd mediada semidtica y simbo-
licamente desde su corporalidad, como queda demostrado en la constitucién
prerreflexiva del sentido en el mundo de la vida. Resulta pertinente afadir
que tampoco se deberia confundir el presunto fendmeno cultural del “encan-
tamiento” con la experiencia de la “religacion” en la concepcion zubiriana de
la inteligencia sentiente.

Por consiguiente, segiin Joas (2023), para entender adecuadamente la posible
pervivencia de la religién en la sociedad moderna y en la experiencia de la
sacralidad, es necesario distinguirla tanto de lo trascendente como de lo reli-
gioso —puesto que no son sindnimos—, y desvelar la relevancia de algunas
vivencias o experiencias religiosas en la génesis del universalismo moral. A
partir de la religion vivida se han producido nuevas formas de sacralizacién
y ritualizacion, tanto religiosas como seculares, lo cual invalida el intento de
describir el mundo moderno y contempordneo como resultado del desencan-
tamiento. En este sentido, persisten las sacralizaciones religiosas y seculares,
asi como la formacién de ideales.

Es por lo que hoy en dia se ha vuelto muy conveniente para varios autores
(entre los que significativamente se encuentran Joas, Taylor y Habermas)
recuperar los estudios sobre la era axial, entendida como cesura en la historia
de las religiones y de las sacralizaciones, que tiene la virtualidad afiadida de
aportar un punto de vista que permite destacar el poder de lo sagrado. La
investigacidn sobre la evolucion de las religiones desde la perspectiva de lo
que significa la era axial, recuperando el ya clasico estudio de Karl Jaspers
(2017), originalmente publicado en 1949, y sus precedentes, se ha converti-
do en uno de los campos mds florecientes de las ciencias sociales histdricas.
Este enfoque en el estudio de la historia de las religiones muestra que se han
producido innovaciones, como la idea de “trascendencia” entendida como
sacralidad reflexiva, y niveles histéricamente nuevos del poder de lo sagrado
(Joas, 2023, p. 300).

A partir de los estudios de la era axial, Jaspers habria querido constatar un
“hecho” asumible por todos y capaz de posibilitar un entendimiento, a pesar
de las diferencias incluso en “puntos de vista dltimos”, en virtud de algunos
vinculos, valores y experiencias comunes que se viven y sienten mds alld del
nivel estrictamente discursivo y argumentativo de la racionalidad. En esta
linea, el giro axial constituye una base para una apertura a formulaciones



92 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

religiosas y no religiosas de universalismo moral. Segtin Joas (2023), Jaspers
superaria el relativismo histdrico por esta via, sin aceptar que “las pretensio-
nes de validez universales [no] se fundan en la «razén» como tal, sino que
proceden de una historia contingente que, sin embargo, no es irrelevante para
su validez” (p. 308). No queda claro aqui si esta forma de superar el histori-
cismo es la que Joas acepta sin mas o si solo constituye “un impulso” para
la posterior formulacién de su sociologia historica en clave genealdgica, en
la que la relacion entre las contingencias y las pretensiones de validez de la
razon se resuelven mds adecuadamente, por ejemplo, en la “conclusién nor-
mativa”, donde confiesa que su tesis de una cesura fundamental en la historia
de las religiones estd dirigida “por el supuesto de que el universalismo moral
es, por principio, superior al particularismo moral” y por la “sacralidad de la
persona” (Joas, 2023, pp. 490-492).

En su exposicién de la era axial como la cesura decisiva en la historia uni-
versal, Jaspers se refiere a la concepcidn hegeliana de “eje”, que remitiria a
la idea de Dios como “espiritu”, donde la autoconciencia se ha elevado hasta
el orden fundamental de la libertad. Esta innovacién histérica ha sido de-
nominada como “era profética”, “era sincrénica”, “revolucién moral”, “era
de critica”, “era de trascendencia”, y también se ha hecho hincapié en el
“universalismo moral”, la “reflexividad” y la “simbolicidad”. Sin embargo,
sea cual sea la caracterizacion de la era axial, lo mds significativo radica en
si la relacién con ella se entiende en términos de “superacién y sustitucion”
(Habermas, 1976,2019) o de “adicién e integracion” (Bellah, 2017). Pues en
ella se dilucida si la innovacion de la era axial queda supeditada a un modo
estandarizado de entender el racionalismo occidental o si se ha logrado una
interpretacion liberada de esa influyente narrativa, como en la perspectiva
socioldgica de la religion de Robert Bellah (2017), segtn la cual “nunca se
pierde nada”. En este sentido, lo innovador de la era axial no queda sustituido
por completo, sino que pervive en los ritos y los mitos, igual que en las sa-
cralizaciones y en la formacién de ideales, segtin la sugerente interpretacién
de Joas (2023).

Entre las innovaciones de la era axial se destacan la idea de trascendencia
y un potencial critico del poder, que provocaron persecuciones y hasta la
muerte de profetas y disidentes; aunque también se ha desarrollado una ca-
pacidad acomodaticia a las condiciones sociales, politicas y econémicas, e
incluso ideologias legitimadoras del poder. Las sacralizaciones han servido
tanto para apoyar el poder como para oponerle resistencia. En cualquier caso,
el enlace entre religién y poder, al que presta especial atencién Bellah (2017),



JESUS CONILL 93

reconduce a la “reflexivizacion de lo sagrado” como la caracteristica destaca-
da de la era axial. En lugar de sustituir “trascendencia” por “reflexivizacion”,
Joas (2023) propone comprender la trascendencia como “reflexivizacion de
lo sacro” (p. 356). Desde su perspectiva, la idea de trascendencia es producto
de una reflexion sobre el origen de la sacralidad y con ella se cree llegar a la
raiz de “la experiencia de la indisponibilidad de lo sagrado”.

En la medida en que la idea de trascendencia es producto de una “cultura
de la reflexién”, se requiere establecer una distincion entre la sacralidad re-
flexiva y la experimentada prerreflexivamente. Para esclarecerla es preciso
distinguir diferentes niveles de semioticidad y atender especialmente al sur-
gimiento de las simbolizaciones. Tampoco aqui las formas menos reflexivas
de la sacralidad son sustituidas por las mds reflexionadas, aun cuando si que-
dan modificadas, por ejemplo, mediante la idea de trascendencia. Esta com-
prensién de la religién apoyada sobre una concepcién semidtica del hombre
cuenta con precedentes en Schleiermacher, Peirce y Royce, y ha sido prose-
guida por Deuser (2009), quien al destacar la nocién de “lo incondicionado”
complementa, a mi juicio, la anteriormente aludida “experiencia de la indis-
ponibilidad de lo sagrado”.

La critica de Joas a Weber se centra en los conceptos para diagnosticar los
procesos de modernizacion (desencantamiento, racionalizacion y diferen-
ciacion funcional de esferas de valor), porque los considera “peligrosos” y
perjudiciales para comprender la religidn, en la medida en que “despistan” a
los socidlogos, como en el caso de la secularizacion, que al involucrar una re-
lacién causal entre esta y la modernizacién, fomenta la idea de una “moder-
nidad sin religién”. En cambio, Joas (2023) aprovecha la obra de Durkheim
para impulsar una teoria de la sacralizacion y de la formacion de ideales.

El enfoque de Max Weber (1983) se centra en la racionalizacién de la reli-
gion, en el sentido de una evolucién hacia el universalismo moral, e incita a
buscar equivalentes funcionales de la religién en las sociedades modernas.
De un modo semejante procede Habermas, a quien el propio Joas (1984) atri-
buye el intento mds “ambicioso de enlazar con Weber” (pp. 144-176). Pero
lo que ocurre es que la nocion de racionalidad comunicativa de Habermas,
por un lado, difiere de la de Weber y, por otro, es objeto de una confrontacién
por parte de Joas (1997, pp. 274-291). Por consiguiente, para Joas, es proble-
madtico enlazar con la comprensién weberiana de la racionalizacion, sea en
la version que sea, si bien le parece aceptable, en un principio, entender que
la cesura principal en la historia de las religiones haya surgido con una ética
religiosa universalista como resultado de una racionalizacién de la religion.



94 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

Lo decisivo en Weber consiste en las diversas “relaciones de tensidon” a las
que induce la racionalizacion: 1) entre lo sagrado y lo profano, 2) entre uni-
versalismo y particularismo, 3) entre los valores del universalismo moral y
la racionalidad instrumental, y 4) entre las diversas fuentes de la experiencia
de autotrascendencia, asi como entre las sacralizaciones. Sin embargo, aqui
el reproche de Joas es claro: no son apropiados los términos “racionalidad”
y “racionalizacion” para caracterizar estas relaciones de tension, porque se
trata de procesos diferentes; por tanto, propone liberarse del restrictivo con-
cepto de racionalizacién para designar a las presuntas racionalizaciones es-
pecificas de las diferenciadas esferas de valor. Asi pues, el intento de explicar
la secularizacion por desencantamiento, diferenciacién y racionalizacién en
la modernidad fracasa a la vista de que el proceso radical y decisivo consiste
en sacralizaciones y formacion de ideales.

A modo de conclusion

Lo que he considerado una peculiar hermenéutica genealdgica de la secu-
larizacion, a través de la critica de Joas a las racionalizaciones de Weber y
Habermas, permite superar el entramado conceptual weberiano en torno al
desencantamiento del mundo y abrir un nuevo horizonte para la filosofia de
la religién o la teoria de la religion en los términos de Joas (2024), tal como
expone en su libro El hechizo de la libertad, que lleva precisamente como
subtitulo La teoria de la religion después de Hegel y Nietzsche. Se confirma
aqui que la filosoffa social no puede prescindir de la teoria de la religiéon. Lo
que ocurre es que el camino de Hegel es un “callejon sin salida”, en el que
ademads no hay vuelta atrds. En este sentido, es necesario lograr una transfor-
macién adecuada de los métodos filosdficos para pensar la realidad histérica
y la vida social y, por lo tanto, también para abordar la religiéon, superando
tanto la generalizada interpretacién secularizadora de la modernidad como su
radicalizacién secularista.

Joas se propone transformar la concepcion filoséfico-histérica de Hegel
mediante una genealogia histdrica y global del universalismo moral y a tal
efecto ha afrontado lo que considera el reto mas radical: “el desafio de Niet-
zsche” (Joas, 1997, pp. 41-57), que ya para Troeltsch constituia, en palabras
de Joas, “la mayor revolucién en las humanidades de la época” (Joas, 2024,
pp- 585-590). Un aspecto crucial de este desafio consiste en enfrentarse a la
pregunta por el surgimiento de los valores, que tiene dos vertientes: 1) la ten-
dencia a la subjetivizacion del valor, y 2) la radicalizacién que plantea Niet-



JESUS CONILL 95

zsche mds alld de la “subjetividad” de los valores, a saber: la cuestion de su
“contingencia’ histdrica, que desde el inicio parece tener un efecto liberador
con respecto a la moral tradicional con fundamento religioso.

La gran aportacién de Nietzsche consiste en su método genealdgico, que
Joas dice asumir, aunque en un sentido positivo y constructivo, con su “ge-
nealogia afirmativa”. Este nuevo método filoséfico nietzscheano se aplica,
en nuestro contexto, a “cémo se fabrican ideales” (Nietzsche, 1978, p. 53)
hasta llegar a la raiz; al poder de crear valores. Sin embargo, Joas considera
que se debe “corregir” la tergiversacion nietzscheana del proceso de forma-
cién de ideales, para lo cual recurre a la compleja psicologia de la religién
en William James (1986), en concreto, a su tratamiento de la dimension del
sobrecogimiento, que a su juicio queda desatendida en Nietzsche.

Joas propone analizar y entender méds adecuadamente las experiencias hu-
manas de las que emanan los vinculos, con los valores y los ideales que nos
sobrecogen. Por una parte, aun cuando Nietzsche tiene razén al destacar la
dimension del poder en todos los procesos de formacion de ideales, eso no
debe conducir necesariamente a reducir lo sagrado y los ideales a la cuestién
del poder (Joas, 2024, p. 590). Por otra parte, la psicologia nietzscheana del
resentimiento, aunque tiene sagaces observaciones, es muy discutible y pre-
supone una incomprension prejuiciosa de la idea cristiana del amor (Scheler,
1993).

De todos modos, el intento de Weber y Troeltsch —en el que se basa Joas—
de analizar sociolégicamente las cuestiones que plantea Nietzsche, es insu-
ficiente para ofrecer una alternativa constructiva a la teoria de la religion de
Hegel y Nietzsche. Tampoco basta con someter las provocaciones de Niet-
zsche al “examen de las ciencias empiricas” (Joas, 2024, p. 592), sino que
—ami juicio— se requiere un enfoque de auténtica genealogia hermenéutica
(Conill, 1997, 2021). Ademas, no resulta convincente la presunta “solucién”
de Troeltsch al problema del “criterio de la valoracién histdrica” planteado
radicalmente por Nietzsche, cuando se enuncia que lo consigue adoptando un
“enfoque empirico” (Joas, 2024, p. 599).

El vigor y validez de la genealogia como método filoséfico que dice asumir
Joas para descubrir la raiz liberadora de la ética cristiana y del universalismo
moral no consiste en una mera “historiografia” que se limita a atender de un
modo objetivo las contingencias histdricas, sino que en cuanto “genealogia
afirmativa” constituye mds bien una genealogia hermenéutica, que sabe va-

lorar lo que significan las experiencias de sufrimiento y de injusticia en la



96 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

historia por las que nos sentimos sobrecogidos e interpelados a actuar. Por
consiguiente, la genealogia no designa una mera “cuestién empirica” (Joas,
2024, p. 604), sino que conlleva diversas valoraciones e intenciones, sin cuyo
reconocimiento no se logrard ofrecer el punto de partida mas adecuado para
una nueva teoria de la religion mds alld de Hegel y Nietzsche. R

Referencias

Alepuz Cintas, R. (2024). El fenomeno de la secularizacion en la hermenéutica nihilista
de Gianni Vattimo [Tesis doctoral, programa de doctorado en Etica y Democracia,
Universidad de Valencia]. https://hdl.handle.net/10550/103284

Apel, K. -0. (1985). La transformacion de la filosofia (vols. 1-2). Taurus.

Bellah, R. N. (2017). La religion en la evolucion humana. Del paleolitico a la era axial.
Centro de Investigaciones Socioldgicas.

Bergson, H. (1996). Las dos fuentes de la moral y de la religion. Tecnos.
Cassirer, E. (1965). El problema del conocimiento. Fondo de Cultura Econdmica.
Cassirer, E. (1971). Filosofia de las formas simbdlicas I. Fondo de Cultura Econémica.

Conill, J. (1996). Teoria de la accién comunicativa como filosofia de la religién. Estu-
dios Filosdficos, 45(128), 55-73. https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/
view/167

Conill, J. (1997). El poder de la mentira. Nietzsche y la politica de la transvaloracion.
Tecnos.

Conill, J. (2006). Etica hermenéutica. Critica desde la facticidad. Tecnos.

Conill, J. (2019). Intimidad corporal y persona humana. De Nietzsche a Ortega y Zubiri.
Tecnos.

Conill, J. (2021). Nietzsche frente a Habermas. Genealogias de la razon. Tecnos.
Cortina, A. (1986). Etica minima. Introduccién a la filosofia prdctica. Tecnos.
Cortina, A. (2001). Alianza y contrato. Politica, ética y religion. Trotta.

Cortina, A. (2007). Etica de la razén cordial. Educar en la ciudadania en el siglo XXI.
Ediciones Nobel.

Deuser,H.(2009).Religionsphilosophie . DeGruyter.https://doi.org/10.1515/9783110212686

Durkheim, E. (1975). Le probleme religieux et la dualité de la nature humaine. En Textes,
2. Religion, morale, anomie (pp. 23-59). Minuit.

Durkheim, E. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en
Australia (y otros escritos sobre religion y conocimiento). Fondo de Cultura Econd-
mica.


https://hdl.handle.net/10550/103284
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://estudiosfilosoficos.dominicos.org/ojs/article/view/167
https://doi.org/10.1515/9783110212686

JESUS CONILL 97

Durkheim, E. y Mauss, M. (1969). Selbsrezension der «Formes élémentaires». En E. Dur-
kheim, Journal Sociologique (pp. 700-707). Presses Universitaires de France.

Fonti, D. (8-10 de noviembre de 2023). Derechos Humanos y universalismo moral: una
fundamentacion alternativa a partir de la revision del proceso secularizatorio en Hans
Joas [Sesion de conferencia]. XVII Coloquio Latinoamericano y XI Coloquio de la
Red Internacional de Etica del Discurso. XX VIII Jornadas Interdisciplinarias. Funda-
cion ICALA, Buenos Aires, Argentina.

Gadamer, H. -G. (1977). Verdad y método. Sigueme.
Gracia, D. (1986). Voluntad de verdad. Para leer a Zubiri. Labor.
Habermas, J. (1976). Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. Suhrkamp.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrationali-
tit und gesell. Rationalisierung. Band 11: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft.
Suhrkamp.

Habermas, J. (2005). Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsdtze. Su-
hrkamp.

Habermas, J. (2012). Mundo de la vida, politica y religion. Trotta.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale Kons-
tellation von Glauben und Wissen; Band 2: Verniinftige Freiheit. Spuren des Diskurses
iiber Glauben und Wissen. Suhrkamp.

Huizinga, J. (1998). Homo ludens. Alianza.

James, W. (1986). Las variedades de la experiencia religiosa. Estudio de la naturaleza
humana. Peninsula.

Jaspers, K. (2017). Origen y meta de la historia. Acantilado.

Joas, H. (1984). Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus. En A.
Honneth y H. Joas (Eds.), Kommunikatives Handeln. Beitrdige zu Jiirgen Habermas*
»Theorie des kommunikativen Handelns« (pp. 144-176). Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2011). Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte.
Suhrkamp.

Joas, H. (2013). La creatividad de la accion. Centro de Investigaciones Socioldgicas.

Joas, H. (2023). El poder de lo sagrado. Una alternativa al relato del desencantamiento.
Herder.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad. La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche. Sal Terrae.

Jung, M. (1999). Erfahrung und Religion. Grundziige einer hermeneutisch-pragmatischen
Religionsphilosophie. Alber.

Jung, M. (2009). Der bewufte Ausdruck. Anthropologie der Artikulation. De Gruyter.



98 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

Lépez Frias, F. J. (2020). Etica del deporte. Origenes, corrientes principales y desafios
futuros. En A. Cortina y M. Correa (Eds.), Efica aplicada desde la medicina hasta el
humor (pp. 239-271). Ediciones UC.

Lépez Frias, F. J. (2024). El desafio de jugar la vida: la propuesta ética de Bernard Suits.
Hexis.

Nietzsche, F. (1978). La genealogia de la moral. Alianza.

Nietzsche, F. (1990). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de
filosofia del conocimiento. Tecnos.

Nietzsche, F. (2006). Fragmentos postumos (1885-1889) (vol. IV). Tecnos.

Ortega y Gasset, J. (2004). El origen deportivo del Estado. En Obras completas. Tomo 11
(1916) (pp. 705-719). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006a). Historia como sistema. En Obras completas. Tomo VI
(1941/1955) (pp- 45-81). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2006b). Prélogo a Veinte afios de caza mayor del Conde de Yebes. En
Obras completas, Tomo VI (1941/1955) (pp. 269-333). Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2007). El sentido deportivo de la vitalidad. En Obras completas, Tomo
VII (1902-1925) (pp. 818-834). Taurus.

Scheler, M. (1993). El resentimiento en la moral. Caparrés Editores.
Suits, B. (2022). La cigarra. Los juegos, la vida y la utopia. Espiritu Guerrero.

Taylor, C. (1985). Self-Interpreting Animals. Philosophical Papers, 1 45-76. Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9781139173483.003

Terrier, J. (2012). ,,Auch in unserer Zeit werden Goétter in den Massen geboren®. Emile
Durkheims Erkldrungsansitze zur Enstehung gesellschaftlicher Ideale in der Moderne.
Berlin J Soziol, 22,497-516. https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

Viale, C. M., Fonti, D. O. y Breuer, M. (2024). Estudio conclusivo: Hans Joas: la libertad
entre la religion y la teoria social. En H. Joas. El hechizo de la libertad. La teoria de la
religion después de Hegel y Nietzsche (pp. 607-622). Sal Terrae.

Weber, M. (1983). Ensayos sobre sociologia de la religion (vol. 1). Taurus.
Weber, M. (1996). El politico y el cientifico. Alianza.

Wittgenstein, L. (1988). Investigaciones filosdficas. Critica.

Zubiri, X. (1980). Inteligencia sentiente. Alianza.

Zubiri, X. (1987). Naturaleza, historia, Dios. Alianza.

Zubiri, X. (2012). El hombre y Dios. Alianza.


https://doi.org/10.1017/CBO9781139173483.003
https://doi.org/10.1007/s11609-013-0202-y

