Democracia, libertad y
secularizacion. El pragmatismo
de John Dewey en la teoria de la
justicia de Axel Honneth y en la
teoria de la religiéon de Hans Joas'
Democracy, Freedom, and
Secularization: John Dewey’s
Pragmatism in Axel Honneth’s
Theory of Justice and Hans Joas’
Theory of Religion

Germdn Arroyo®

! Este trabajo se realiz6 en el marco de una beca inicial FONCyT asociada al PICT 2020
Serie A, N. 1523, titulado “Praxis, experimentalismo, aprendizaje y democracia: hacia una
reevaluacion de diversas raices tedricas de la filosofia de la educacién contemporanea”

* Germdn Arroyo. Correo electrénico: germanarroyo7 @ gmail.com | Cédigo ORCID: https://
orcid.org/0009-0001-2810-9660

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.03

STUDIA POLITICAE ¥ Numero 65 otofio 2025 pag. 46-74
Recibido: 02/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales
de la Universidad Catdlica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




GERMAN ARROYO 47

Resumen

El objetivo de este trabajo es abordar la discusion entre dos usos contem-
pordneos de la filosoffa de John Dewey: el de Honneth en su teorfa hege-
liana de la justicia, y el de Joas en su respuesta a la “tesis del hechizo de la
libertad” que defiende Honneth en su proyecto. En la primera y la segunda
seccidn se introducen, respectivamente, los proyectos de ambos autores, se-
flalando sus principales compromisos tedricos y la incidencia de la filosoffa
de Dewey en cada proyecto. En la cuarta seccidn, se analiza cada recepcion
a partir de la afinidad de las premisas de sus marcos teérico-metodolégicos
con el pragmatismo deweyano, por un lado, y los vinculos que cada autor
establece entre Hegel y Dewey en el tratamiento especifico de tres elemen-
tos del pensamiento de este dltimo, por el otro. En el caso de Honneth, su
interpretacion se respalda en diversos exégetas del mundo anglosajon, que
juzgan que el hegelianismo en Dewey hace factible su proyecto filoséfico
democritico. En el caso de Joas, su interpretacion de Dewey, aunque acer-
tada en su concepcién antropoldgica, resulta cuestionable por colocar a la
filosofia de la religiéon de Dewey como un capitulo aparte de su filosoffa
(desgajado de su filosofia politica y ética). Argumentamos que esta separa-
cion es consecuencia de la lectura antihegeliana que realiza Joas de Dewey,
y que este enfoque no es consistente con el “depdsito hegeliano™ en su
filosofia de la religion, lo cual puede representar distorsiones relevantes en
términos exegéticos.

Palabras clave: pragmatismo - filosoffa alemana - hegelianismo - ética -
religién - democracia

Abstract

The aim of this paper is to address the discussion between two contem-
porary uses of John Dewey’s philosophy: that of Honneth in his Hegelian
theory of justice, and that of Joas in his response to the “thesis of the spell of
freedom” defended by Honneth in his project. The first and second sections
introduce, respectively, the projects of the two authors, pointing out their
main theoretical commitments and the incidence of Dewey’s philosophy on
each project. In the fourth section, each reception is analyzed on the basis of
the affinity of the premises of their theoretical-methodological frameworks
with Deweyan pragmatism, on the one hand, and the links that each author
establishes between Hegel and Dewey in the specific treatment of three
elements of the latter’s thought, on the other. In the case of Honneth, his
interpretation is supported by several scholars from the Anglo-Saxon world
who judge that Hegelianism in Dewey makes his democratic philosophical
project more intelligible. In the case of Joas, his interpretation of Dewey,
while accurate in its anthropological conception, is questionable for pla-
cing Dewey’s philosophy of religion as a separate chapter of his philosophy
(detached from his political and ethical philosophy). It is argued that this
severance is a consequence of Joas’s anti-Hegelian reading of Dewey, and



48 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

that this approach is not consistent with the “Hegelian deposit” in the la-
tter’s philosophy of religion, which may represent relevant distortions in
exegetical terms.

Keywords: pragmatism - german philosophy - hegelianism - ethics - reli-
gion - democracy

Introduccion

ans Joas y Axel Honneth forman parte, junto con Habermas (2019)

y Apel (2016), del conjunto de pensadores' que, desde de la segunda

mitad del siglo XX y en lo que va del siglo XXI, han contribuido
al didlogo productivo entre el pragmatismo y la filosofia alemana. A partir
de mediados y fines de los noventa, tanto Honneth (1998a, 1998b, 2001,
2015b) como Joas (1992a, 1992b, 1997) comenzaron a prestar especial aten-
cion a diversos nucleos tematicos de la filosofia de John Dewey?. Pese a que
una herencia comun suele traer mds acuerdos que divergencias, el intento de
incorporar en sus proyectos tedrico-sistematicos los aportes de Dewey ha
desembocado, recientemente, en un punto conflictivo, no tanto por una con-
frontacion directa entre dos interpretaciones, sino mds bien por la existencia
de dos usos diversos en el marco de dichos proyectos.

Durante el 2020, Hans Joas dio a conocer El hechizo de la libertad. La teoria
de la religion después de Hegel y Nietzsche, cuya traduccion al espaiiol fue
publicada en 2024. Una de las motivaciones centrales de este texto es res-
ponder criticamente a una de las premisas fundamentales del libro de Hon-
neth (2014), El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democrdtica,
a saber: que la libertad entendida como autonomia individual es el tinico
valor orientador que ha prevalecido en la modernidad, “la piedra normati-
va fundamental de todas las ideas de justicia” (p. 32). Tanto Honneth como
Joas intentan en estos textos reactualizar diversos aspectos de la filosofia de
Dewey como parte de la fundamentacion y la construccién filoséfica de sus
proyectos, quedando este en medio de una compleja disputa tedrica.

! También se puede incluir a Arnold Gehlen (1995) en el campo de la antropologia filos6fica
y a Niklas Luhmann (1973) en el de la teoria social.

2 Habermas también hace referencias importantes a Dewey en varios de sus textos. Para este
vinculo tedrico véase Fonti y Viale (2023); Selk y Jorke (2020); y Aboulafia et. al., (Ed.),
(2002) Habermas and Pragmatism.



GERMAN ARROYO 49

Este articulo propone una aproximacion general a esta disputa indirecta por
la reactualizacion de la filosoffa de Dewey. Desde luego, no estamos tratando
aqui con dos intérpretes del pragmatismo sino con dos intelectuales con pro-
yectos filoséficos propios. Sin embargo, la centralidad de Dewey para cada
uno de ellos exige un andlisis preciso de su recepcion, y este andlisis implica
considerar aquello que toman de Dewey y aquello que descartan para juzgar
su consistencia interpretativa.

En la primera seccién, “Libertad social y forma de vida democratica”, re-
construimos la teorfa de la justicia de Honneth, en el marco de la cual se rea-
liza una interpretacién explicitamente hegeliana de Dewey. En la segunda,
“Contingencia y sacralidad”, exponemos, por un lado, la respuesta critica de
Joas a la teoria de la justicia de Honneth y, por el otro, su propia interpre-
tacion de Dewey, a quien ubica en una tradicién alternativa a Hegel. En la
tercera seccion, “El depdsito hegeliano en disputa”, analizamos comparati-
vamente ambas recepciones y seflalamos aciertos y desventajas de cada una
de ellas respecto de: 1) la afinidad de las premisas de los marcos tedrico-me-
todoldgicos de Honneth y de Joas con la filosoffa de Dewey en general; 2)
el tratamiento especifico de tres elementos de dicha filosofia: la concepcién
intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artifi-
ciales a la comunicacion; y la idea de democracia. A partir de este andlisis,
concluimos que el reconocimiento del “depdsito hegeliano” en la obra de
Dewey por parte de Honneth le permite realizar una recuperacion exegética-
mente mds consistente que el proyecto antihegeliano de Joas.

1. Libertad social y forma de vida democratica

El derecho de la libertad es el intento de desarrollar una teoria de la justi-
cia basada en el andlisis de la sociedad a partir del proyecto llevado a cabo
por Hegel (2021) en las Grundlinien der Philosophie des Rechts (Honneth,
2014). Con el fin de reactualizar este proyecto, Honneth delinea varias pre-
misas, la primera de las cuales reza del siguiente modo:

La reproduccién de las sociedades hasta el dia de hoy estd ligada a la con-
dicién de una orientacién comun hacia ideales y valores portantes; tales
normas éticas establecen no sélo desde arriba, como ‘ultimate values’ (Par-
sons), las medidas o los desarrollos sociales que pueden considerarse con-
cebibles sino también desde abajo ..., qué debe servir de guia a la vida del
individuo [cursivas afiadidas] dentro de la sociedad. (2014, p. 16)



50 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

La mencion a Talcott Parsons (1974) es fundamental para el marco meto-
dolégico de Honneth (2014), ya que su modelo de la accién social resulta
“especialmente apropiado para la actualizacién de las intenciones hegelia-
nas, [por] el hecho de que vincula todos los érdenes sociales sin excepcion
al requisito de una legitimacién por valores éticos, por ideales dignos de per-
seguir” (p. 17). Estos valores éticos normativamente vinculantes son los que
permiten juzgar la legitimidad de las practicas y las instituciones de una de-
terminada sociedad. El andlisis de esta, entonces, debe basarse para Honneth
(2014) en un método inmanente similar al del propio Hegel, al que bautiza
“reconstruccion normativa”, un “procedimiento” en el que “las instituciones
y précticas dadas se analizan y se presentan sobre la base de su desempefio
normativo en el orden de importancia que tienen para la encarnacién y la
realizacion social de los valores legitimados por la sociedad” (p. 19). De
este procedimiento surge un cuadro de “pricticas e instituciones cuya cons-
titucién normativa sirve a la realizacién de valores socialmente institucio-
nalizados” (p. 19); es decir, lo que conforma el andamiaje institucional que
en Hegel adopta el nombre de eticidad (Sittlichkeit). En el caso de Honneth,
esas prdcticas e instituciones seleccionadas de la totalidad del orden social
son clasificadas en tres esferas de accion diferenciadas funcionalmente: las
relaciones personales, la economia de mercado y la esfera ptiblica democra-
tica. El valor o ideal ético que, en el proyecto de Honneth, debe informar
dicha clasificacion a partir de la modernidad es “la libertad entendida como
autonomia del individuo [cursivas afiadidas]” (p. 29). Para Honneth (2011),
“como por atraccién madgica, todos los ideales éticos de la Modernidad han
caido bajo el hechizo (Bannkreis) de la idea tinica de libertad [cursivas afia-
didas], profundizdndola a veces, ddndole nuevos acentos, pero sin contrapo-
nerle ya una alternativa independiente™ (p. 36). Esto es lo que, en su texto,
Joas llamard “la tesis del hechizo”, a la cual opondra fuertes objeciones tanto
filosoficas como empiricas.

La razon fundamental por la que, segtin Honneth, la libertad se impuso como
valor predominante en la modernidad se debe a su capacidad para “establecer
un enlace sistematico entre el yo individual y el orden social [cursivas afia-
didas].... Sus ideas de lo que es el bien para el individuo contienen al mismo
tiempo instrucciones para el establecimiento de un orden social legitimo”

3 Para esta cita traducimos directamente la edicién original en alemdn del libro de Honneth,
y no su traduccién al espaiol de 2014, pues en esta no figura el término Bannkreis [hechi-
zo], que es fundamental para comprender la respuesta de Joas (2020) en su propio texto: Im
Bannkreis der Freiheit.



GERMAN ARROYO 51

(2014, p. 30). Ahora bien, Honneth sefiala que a lo largo de la historia se
ha comprendido la libertad de maneras diversas. Basandose en la clasifica-
cién de Isaiah Berlin (1969), pero modificandola sustancialmente, Honne-
th distingue tres modelos de libertad: la libertad negativa (Hobbes, Sartre,
Nozick); la libertad reflexiva (Rousseau, Herder, Kant, Habermas, Apel), y
el tercer modelo introducido por él mismo, pero desarrollado también a partir
de Hegel: la libertad social. Para Honneth, Hegel es el primero en elaborar
un modelo de libertad que incluye ya en su definicion los arreglos institucio-
nales que posibilitan su ejercicio. Los componentes principales de la libertad
social son: 1) la idea de reconocimiento mutuo*, basada en una concepcion
intersubjetiva del ser humano, es decir: “la experiencia reciproca de verse
confirmado en los deseos y metas de la contraparte en cuanto la existencia de
estos representa una condicidn de la realizacion de los propios deseos y las
propias metas” (Honneth, 2014, p. 69); y 2) la existencia de un marco insti-
tucional que garantice este reconocimiento mutuo: “conjuntos de précticas
de comportamiento normadas que permiten que las metas individuales se
ensamblen ‘objetivamente’” (p. 70).

Segtin Honneth (2014), esta concepcion hegeliana de la libertad es compati-
ble, como ningtin otro modelo, con las intuiciones pre-tedricas de cualquier
individuo en el marco de la vida en sociedad: “La experiencia de un juego
no coercitivo [cursivas afiadidas] entre la persona y su entorno intersubjetivo
[cursivas afiadidas] representa para los seres que dependen de interacciones
con sus pares el patrén de toda libertad individual” (p. 87). Aqui, Honne-
th identifica un paralelismo entre esta idea social de libertad y la de John
Dewey’, “quien[,] en ultimo término[,] equipara la libertad con la coopera-

cion no coercitiva [cursivas afiadidas]” (p. 87)°. Cuando Honneth aplique, en

4 Para profundizar en la idea de reconocimiento en Honneth, la referencia principal es su
clasico La lucha por el reconocimiento: por una gramdtica moral de los conflictos sociales
(2021).

5 Las referencias a los textos de Dewey se hacen a partir de la edicién critica de sus obras,
publicada por Southern Illinois University en 37 tomos divididos de este modo: 5 volu-
menes de sus Early Works (EW), 15 de sus Middle Works (MW) y 17 de sus Later Works
(LW). Las referencias se hardn, de acuerdo con la convencidn ya establecida en la literatura
secundaria sobre la obra de Dewey, de la siguiente manera: se indicard primero a qué grupo,
de los tres sefialados, corresponde el texto citado; a continuacion, se sefalard el volumen
citado del grupo seleccionado, y, por dltimo, la pagina o paginas correspondientes a la cita.

¢ La cita que Honneth toma de Dewey en este contexto pertenece a The Public and Its
Problems: “La libertad es esa emancipacion y cumplimiento estables de las potencialidades
personales, que s6lo tienen lugar en la asociacion rica y multiple con los demads: la capaci-



52 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

la dltima parte de El derecho de la libertad, el método de la reconstruccién
normativa a la esfera ptblica tal como se desarrolld en el siglo XX, la idea
de Dewey de libertad social como cooperacién ocupard un lugar central. Si
bien Dewey no es el tinico intelectual al que Honneth recurre para esta tarea
de reconstruccion, su figura es clave para el paso de la eticidad concebida
en términos hegelianos, demasiado “centralista y sustantiva” y, por lo tanto,
“despreocupada de los recaudos institucionales respecto de las relaciones
horizontales [cursivas afiadidas] entre los ciudadanos” (2014, p. 339), a la
eticidad democrdtica, donde la esfera publica de formacién democratica de
la voluntad ocupa un rol central, separado del Estado.

Esta diferencia, sin embargo, se matiza en La idea del socialismo, donde Hon-
neth (2017) acerca ain mds a Hegel y Dewey como dos fil6sofos claves para
abrir la propuesta “reconstructivo-normativa” de El derecho de la libertad a
futuro, es decir, “abrirla ... a un orden social constituido de manera totalmente
distinta en lo institucional”” (p. 13). Esto lo lleva a cabo conservando la li-
bertad social como ideal normativo regulador de la reproduccién social, pero
destacando la centralidad de la idea de democracia, que retoma de Dewey,
en las diversas esferas de accidn que reconstruy6 en el libro anterior. En este
contexto, pueden identificarse dos usos interrelacionados que hace Honneth
de Hegel y de Dewey para su proyecto meta-politico de reforma institucional:
1) la especificacion de la idea basica de cooperacién no coercitiva, que carac-
teriza a la libertad social, en términos de ausencia de barreras a la comunica-
cion; 2) la complementacion de la metafora hegeliana del organismo y la idea
deweyana de democracia como forma de vida para explicar el modo en que
idealmente deberian relacionarse las esferas de accidon social.

dad de ser un sujeto individualizado que, en asociacion, realiza una contribucién propia y
tiene un modo propio de aprovechar sus frutos” (LW, 2, p. 329).

"Una de las criticas a El derecho de la libertad que mds preocuparon a Honneth y que sus-
citaron, en gran medida, la escritura de La idea del socialismo, se dirigié a los riesgos de
estancamiento normativo e institucional que implicaba el método inmanente de su recons-
truccién normativa (véase, especialmente, Schaub, 2015). En Rejoinder, Honneth (2015a)
admite que es posible dotar de mayor flexibilidad a su “reformismo” en el plano de las ins-
tituciones, incluso hasta el punto de la “revolucién institucional”, es decir: “la posibilidad
de que la norma subyacente de una esfera de accion sélo puede ser realizada de una manera
mds apropiada y comprehensiva a través de un cambio fundamental en la institucién que
previamente habia servido para su realizaciéon” (p. 208). Sin embargo, rechaza que sea po-
sible una revolucion que sustituya la idea de libertad como nicleo normativo ultimo de los
ordenes sociales modernos, a menos que se ofrezca “un ejemplo plausible de la manera en
que una ‘revolucién normativa’ podria tener lugar sin deberse a una nueva interpretacion
innovadora del principio de libertad individual (en sus diversas formas)” (pp. 210-211).



GERMAN ARROYO 53

El primer uso surge en el marco de la modificacion que propone Honneth
(2017) de un pilar fundamental del socialismo cldsico desde Saint-Simon
hasta Marx: la idea de un progreso histérico necesario desde el capitalis-
mo hasta el socialismo. Aqui, Honneth recurre a la critica de Dewey a esta
idea de progreso y a su propuesta experimentalista para resolver problemas
y alcanzar mejoras sociales®. El experimentalismo de Dewey implica para
Honneth, entre otras cosas, hallar en cada etapa del desarrollo histérico de
una sociedad los potenciales para dicha resolucion:

Segin Dewey, para la solucién inteligente de problemas, debe concebirse
la idea de la eliminacion de barreras que obstaculizan la comunicacion
[cursivas afadidas] sin restricciones de los miembros de una sociedad
como guia normativa [cursivas afadidas] en la biisqueda experimental de
lo que debe constituir en cada caso la respuesta mds amplia a una situacién
considerada socialmente problematica. (2017, p. 123)

La pauta para juzgar una mejora social, dice Honneth, “tiene un cardcter mas
bien metddico: los experimentos histdrico-sociales conducen a soluciones
mejores, mas estables ... cuanto mds integrados en la solucién de los pro-
blemas estén los implicados en ellos” (p. 126). Honneth identifica aqui una
estrecha convergencia con la idea hegeliana de la ausencia de restricciones
externas de los sujetos participantes en las modificaciones institucionales,
pues “también para Hegel existen ‘mejoras’ en la esfera de lo social a partir
de pasos de superacidon de barreras que obstaculizan la comunicacién sin
presiones entre los miembros” (p. 127). De este modo, concluye Honneth:

Con la idea defendida por Dewey y Hegel de que sélo puede funcionar
el punto de vista superior de la liberacion de las barreras a la comunica-
cion [cursivas afadidas] y de las dependencias inhibidoras de la interaccién
como patrén de las medidas sociales, se nos brinda un instrumento tedrico
que permite comprender la idea de libertad social al mismo tiempo como
un fundamento histérico y como pauta de un socialismo que se entiende a
si mismo como experimental. (2017, pp. 127-128)

El segundo uso interrelacionado de Hegel y Dewey por parte de Honneth
tiene que ver con el modelo de organizacion social bajo el cual la idea re-

8 Para un andlisis del experimentalismo de Dewey en el campo de la filosofia politica y
social, véase Forstenzer (2019) y Pappas (2012). Para un andlisis del vinculo entre experi-
mentalismo, democracia y educacion, véase Saharrea et al., (2022).



54 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

novada de libertad social puede efectivamente llevarse a cabo. Para Honne-
th es imposible que la libertad social pueda hacerse realidad si se limita al
ambito econdmico, como lo hizo siempre en el socialismo’. Las personas
deben poder experimentar que sus “aportes se complementan y se ensam-
blan sin imposiciones” (2017, p. 177) también en el marco de sus relaciones
personales y en la esfera ptiblica democratica. Con el fin de subsanar este
error originario del socialismo, Honneth se propone elaborar un modelo de
sociedad donde las tres esferas de accion independientes se vinculen entre si
de manera armonica para hacer posible el ejercicio de la libertad social en
cada una de ellas de manera igualitaria. Aqui, Honneth vuelve a Hegel para
adaptar normativamente la metéfora del organismo'® a este propdsito de ar-
monizacion entre esferas, dando como resultado que

las tres esferas de la libertad deberian relacionarse en el futuro de modo
tal que cada una siga, en la medida de lo posible, sus propias normas, pero
que juntas, en una cooperacién sin imposiciones, logren la reproduccién
constante de la unidad superadora: la sociedad entera. (p. 184)

Este modo de concebir la relacién entre esferas, que reproduce idealmente el
modo en que los individuos se deben relacionar entre si dentro de cada una de
ellas (si rige la idea de libertad social), Honneth afirma que solo puede darse
en el marco de la “democracia como forma de vida” tal como la concibié
Dewey!'. Hay varias definiciones de esta idea en la extensa obra de Dewey,
pero hay una que captura las condiciones que deben existir para el ejercicio
de la libertad social':

° Esta critica es formulada con claridad del siguiente modo: “Sin capacidad para ver el valor
emancipador de los derechos humanos y de los ciudadanos, surgidos con la Revolucién
francesa, vefan alli sélo el permiso para la creacién de riqueza privada y pensaban, por lo
tanto, que podian prescindir totalmente de ellos en una futura sociedad socialista. Desde
entonces, el socialismo sufre la incapacidad de encontrar por si mismo, con la ayuda de
sus propios medios conceptuales, un acceso productivo a la idea de democracia politica”
(Honneth, 2017, pp. 154-155).

10 Es decir, la metafora segtn la cual “las esferas sociales se comportan como los 6rganos de
un cuerpo prestando servicios, segin normas independientes, que luego en conjunto contri-
buyen al objetivo superior de la reproduccién de la sociedad” (Honneth, 2017, p. 181). Para
la metédfora del organismo véase Bockenforde (2004).

11 Para este concepto véase, ademas, Democracy and Education (1916, MW, 9) y Creative
Democracy-The Task Before Us (1939, LW, 14).

12 Recordemos que para este la libertad social implica el reconocimiento intersubjetivo de los
objetivos individuales de diversos sujetos en el marco de practicas normadas socialmente.



GERMAN ARROYO 55

[La democracia] es una forma de vida, social e individual [cursivas anadi-
das]. La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expre-
sada ... como la necesidad de la participacion de cada ser humano maduro
en la formacion de los valores que regulan la vida conjunta [cursivas afia-
didas] de los hombres: lo cual es necesario desde el punto de vista tanto del
bienestar social general como del desarrollo de los seres humanos en tanto
individuos [cursivas afladidas]. (LW, 11, pp. 217-218)

Honneth concluye, a partir de la metdfora hegeliana del organismo y de esta
idea de Dewey, pero yendo un poco mads alld de ellas', que la democracia
como forma de vida es la Gnica que puede hacer justicia a la independencia
funcional de cada esfera sin perder de vista el horizonte de una armonizacién
institucional general. En otras palabras y resumiendo lo dicho anteriormente,
dice Honneth:

‘Democracia’ significa aqui no sélo poder participar, en igualdad de de-
rechos y sin imposiciones, de los procedimientos de la construccién de
voluntad politica'*; entendida como una forma de vida [cursivas aiadidas],
significa mds bien poder tener la experiencia de una participacion iguali-
taria en cada estacion central [cursivas anadidas] de la intermediacion de
individuo y sociedad [cursivas afiadidas], en la que se refleja la estructura
general de la participacién democrdtica, respectivamente, en la especializa-
cién funcional de una sola esfera. (2017, p. 184).

A partir de esta definicién, Honneth continda con una serie de especificacio-
nes respecto de cémo debe dirigirse el cambio social, orientando su argu-
mentacion hacia la primacia de la esfera publica democrética (idea que tam-
bién retoma de Dewey) como centro activo de discusion y cooperacion para
la solucién conjunta de problemas. Sin embargo, contamos ya con un cuadro
lo suficientemente amplio del modo en que Honneth recupera a Dewey para

13 Sobre todo para ampliarla “agregdndole el pensamiento sistemdtico de la diferenciacion
funcional para determinar las esferas de accién que, en su conjunto, pueden constituir por
su estructura democrdtico-asociativa toda una forma de vida” (Honneth, 2017, p. 185).

14 Este es un aspecto particularmente importante de la idea de democracia de Dewey, quien
enfatiza a lo largo de toda su obra, desde The Ethics of Democracy (1888, EW, 3), pasando
por The Public and Its Problems (1927, LW, 2) y Ethics (1934, LW, 7), hasta el referido
Creative Democracy... (1939, LW, 14), que cuando habla de democracia no se refiere me-
ramente a la forma de gobierno, a la regla de la mayoria, o a la constitucién de partidos
politicos, sino al ethos que sustenta todas estas practicas.



56 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

desarrollar su propia teoria de la justicia y la aplicacidn de esta a un proyecto
de eticidad democratica por medio del intento de actualizacion de la filosofia
del derecho de Hegel.

2. Contingencia y sacralidad

Si bien la critica a la teorfa de la justicia de Honneth no es el tema principal
de El hechizo de la libertad, es el puntapié inicial para desarrollar una histo-
ria intelectual alternativa a la “tesis del hechizo” bajo cuya influencia, segtin
Joas, ha caido la teoria de la religién a partir de siglo XVIII. Joas (2024)
comienza en la introduccion con una critica al monismo valorativo que im-
plica la “tesis del hechizo” defendida por Honneth. Aqui, Joas se refiere a la
polisemia de esta tesis y a las contradicciones que implica para Honneth la
defensa del primado de la libertad'®. Sin embargo, la critica mds severa se di-
rige al nicleo metodoldgico asociado a esta tesis de la teorfa de la justicia del
“hegeliano Honneth”, esto es, a su perspectiva teleologica, segtn la cual “la
marcha triunfal del ideal de libertad en la ‘modernidad occidental’ no debe
pensarse como un producto meramente contingente y en principio reversible
del desarrollo histdrico, sino como un proceso con pretension de validez nor-
mativa universal” (p. 19).

La critica de Joas (2024) a la teleologia defendida por Honneth es el paso
necesario para la valoracién negativa de la piedra angular del proyecto hon-
nethiano: la filosofia de Hegel. Para Joas la teoria de la religion, que ya habia
caido bajo el “hechizo de la libertad”, se vio extraordinariamente perjudicada
al recurrir a la narrativa teleoldgica hegeliana de la continuidad, segin la
cual el cristianismo dio lugar, como una fase superior en el desarrollo del
Espiritu, a la libertad politica encarnada en el Estado. La tesis de Joas es que
“la sintesis de Hegel [entre historia de la religion e historia de la libertad]
ha demostrado ser ... un camino sin salida para la teoria de la religion” (p.
21). Joas quiere contar otra historia, no teleolégica, donde la libertad pierde
el caracter de logro normativo irreversible, y donde la religion deja de estar
atada a las modalidades en las que histéricamente, sobre todo a raiz de la
sintesis hegeliana, se la ha relacionado con la libertad. La divisién de su libro
en cuatro partes se basa, de hecho, en cuatro criticas a esta sintesis de Hegel,

15 Joas se remite al trabajo de Halbig (2018), quien analiza en profundidad los problemas
tedricos que acarrea la “tesis del hechizo” como tal, pero también respecto de otros presu-
puestos del proyecto de Honneth.



GERMAN ARROYO 57

siendo la segunda la que nos interesa aqui, pues es en ella donde se ubica
el capitulo sobre Dewey. El objetivo de esta parte, titulada “Secularizacién
e historia moderna de la libertad”, es oponer a la narrativa hegeliana de la
continuidad, la posicién de cuatro representantes de otra “tradicién”, mas
“interrogativa”, que no establece lazos necesarios entre religién y libertad
sino que se cuestiona sobre los efectos politicos de la secularizacion “a partir
de una comprensién pormenorizada de la religion” (p. 164). Dewey perte-
nece, para Joas, al grupo de esos “‘amigos en la historia’ ... cuyos escritos
conservan una perdurable fuerza inspiradora y ofrecen importantes puntos de
apoyo para una alternativa a Hegel” (p. 9).

Joas toma el libro A Common Faith (1934, LW, 9) como representativo de la
teoria de la religién madura de Dewey. En su andlisis separa dos aspectos:
por un lado, el relacionado con la “ampliacion de su teorfa de la accion y de
la experiencia” (Joas, 2024, p. 173) al &mbito religioso; por el otro, el intento
de “sacralizacion de la democracia” como respuesta a los debates vernaculos
sobre religion en la década de 1930. El primero es para Joas el aporte més
relevante de Dewey, y es desde alli de donde parte.

Joas comienza sefialando que la distincion trazada por Dewey en A Common
Faith entre lo religioso y la religion'® se corresponde con la metodologia
empleada en Art as Experience (1934, LW, 10), segun la cual debe partirse
de la cualidad estética de la experiencia en lugar de experiencias estéticas
particulares que tienen lugar en dmbitos definidos y separados como el mu-
seo. Dewey se esfuerza, para Joas, por excluir de su estudio sobre la religién
toda teologia que pueda esconderse en la identificacion de experiencias reli-
giosas separadas: “El dualismo entre lo natural y lo sobrenatural [cursivas
afiadidas], contra el que Dewey habia dado batalla durante toda su carrera,
alcanzaria asi una influencia renovada sobre la base de una teoria que parte
de la experiencia [cursivas afadidas]” (Joas, 2024, p. 174).

En conexion con esto, Joas analiza especialmente la interpretacién deweyea-
na de las llamadas “experiencias religiosas”, segtin la cual estas no prueban
la existencia de un ser sobrenatural sino mds bien revelan “la existencia de
un complejo de condiciones que han operado para realizar un ajuste en la
vida, una orientacion [cursivas afiadidas], que trae consigo una sensacion de
seguridad y paz [cursivas afiadidas]” (LW, 9, p. 10). En este punto, Joas re-
cupera la distincién de tres sentidos de adaptacion definidos por Dewey para
explicar el tipo de reorientacién vital que proporciona la cualidad religiosa de

1 Véase A Common Faith (1934, LW, XX, pp. 3-20).



58 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

la experiencia. Como se desprende de la cita, Dewey habla de ajuste (adjust-
ment), un tipo de adaptacion que incluye pero va més alld de los otros dos: la
accomodation (adaptacién pasiva al entorno) y la adaptation (modificacién
activa del entorno). El ajuste incluye una dimensién pasiva y una activa,
pero, a diferencia de las otras dos, es una modificacion integral de la persona,
no de un aspecto de ella ni del entorno para satisfacer un deseo o necesidad
particular. Joas (2024) insiste, en este punto, en que para Dewey “las reorien-
taciones fundamentales no pueden atribuirse a que las personas se abren en
las experiencias religiosas a influencias sobrenaturales; mds bien caracteriza
simplemente como religiosa toda reorientacion de este tipo” (p. 178).

Joas aclara que esta peculiar explicacion de lo religioso “proviene del inten-
to de identificar de hecho en la dimension potencialmente religiosa de toda
experiencia un fendmeno que se diferencie de la fragmentacion de la expe-
riencia cotidiana” (p. 179), mds alld de lo que la estética pueda proporcionar
circunstancialmente. Lo particular de la dimensidn religiosa de la experien-
cia es la “referencia imaginaria a un yo total” (2024, p. 179) que permite
al individuo resistir las vicisitudes de la vida sin caer en una fragmentacion
paralizante. Ahora bien, el yo idealmente total, aclara Joas, no es para Dewey
el de un individuo aislado, sino que depende de sus relaciones con el mundo
y con otros yoes. El universo, entendido como la “totalidad [imaginaria] de
las condiciones con las que el individuo se sabe vinculado” (p. 183), propor-
ciona al ideal del yo total el soporte para su realizacion, es aquello “mads alld
de nuestro yo que sostiene y apoya nuestros esfuerzos” (p. 184). Asimismo,
el yo individual se constituye en el marco de experiencias intersubjetivas que
potencialmente podrian ser religiosas. Esta es, justamente, la respuesta que
encuentra Joas a la exigua y dispersa cantidad de ejemplos y metdforas de
experiencias religiosas en la obra de Dewey.

Joas se remite aqui al tratamiento de la comunicacion en Experience and Na-
ture (1925, LW, 1), donde “Dewey carga de significacion religiosa la teoria
antropoldgica de los aspectos especificos de la comunicacién humana, tal
como habia sido desarrollada por su amigo George Herbert Mead” (2024,
p. 186). Dewey califica de “milagrosa” la experiencia compartida surgida
de la comunicacién, y su capacidad de generar participacién'’ y adhesion a
valores. La comunicacién entendida de este modo implica una concepcion

17 Como sefiala Dewey en Democracy and Education, “‘existe algo més que un lazo verbal
entre las palabras comiin, comunidad, y comunicacion [cursivas afadidas]. Los hombres
viven en una comunidad en virtud de las cosas que tienen en comtn; y la comunicacion es
la forma en que llegan a poseer cosas en comtin” (MW, 9, p. 7).



GERMAN ARROYO 59

descentrada del ser humano, de un yo que se abre a partir de “la disposicién
radical de dejarse conmover por la persona del otro y, asi, autorrealizarse
con otros, incluso a través de otros: como intersubjetividad conmovedora
[cursivas afadidas] (erschiitternde)” (p. 187). A partir de esto, Joas realiza la
transicién a la concepcién de la democracia de Dewey, pues la experiencia
compartida de la comunicacién y la intersubjetividad conmovedora son la
condicién bdsica de las comunidades morales democréticas. Asi, “la ausen-
cia de barreras en la comunicacion [cursivas afiadidas] cotidiana y su insti-
tucionalizacion en forma de procedimientos e instituciones de la democracia
se convierten para él en el mas alto ideal”, o en otras palabras, “la democracia
se vuelve la religion secular de Dewey” (p. 190).

Aqui es donde Joas (2024) comienza su critica mds severa al planteo de
Dewey, exponiendo los elementos que conforman su intento de sacralizacién
de la democracia. Este intento, sostiene Joas, se basa en el rechazo por parte
de Dewey de dos aspectos de las religiones tradicionales: 1) los presupuestos
sobrenaturales que las sostienen, ya que ““...en la creencia en lo sobrenatural
Dewey ve resumido todo aquello que él combatié a lo largo de su vida como
separacién de lo ideal y lo real [cursivas afiadidas]” (p. 193); y 2) la inten-
cién de monopolizar la experiencia religiosa, con la consecuencia de que
las iglesias “terminan ademds compitiendo entre si y erigiendo asi barreras
artificiales [cursivas afiadidas] dentro de una sociedad” (p. 194).

Joas destaca ciertos problemas tedricos y empiricos en el planteo de Dewey,
entre los que se destaca una definicion de Dios totalmente incompatible con
las creencias comunes de las personas. Segun la definicién de Dios en A
Common Faith, este no seria un nombre para un ser trascendente a lo huma-
no, sino la “relacién activa entre lo ideal y lo real” (1934, LW, 9, p. 34). Para
Joas (2024) “parece osada la vision segun la cual la decision de un fildsofo de
usar o de aceptar el término Dios como abstraccion intelectual podria mover
a alguien a hacer algo o tener efectos transformadores en su personalidad” (p.
195). En un libro anterior, The Genesis of Values (2000), el término para esta
vision es ain mds sardénico, ya que la califica de “risible” (p. 122).

Sin embargo, lo central para Joas es el desacople que pretende Dewey en
A Common Faith entre las religiones y sus instituciones, por un lado, y lo
religioso como cualidad atribuible a cualquier experiencia en el marco de la
democracia, por el otro. Joas (2024) sefiala que Dewey no ofrece ninguna
respuesta a la pregunta empirica por el modo especifico en que deben darse
los lazos democraticos: “...su respuesta a esta pregunta por el enraizamiento
efectivo de la democracia en individuos y sociedades permanecié débil y



60 STUDIA POLITICAE Ne 65 LIN 2086

abstracta” (p. 195). Lo que es mas, “omite el particularismo de la experiencia
individual y acaba con su ‘fe comtn en la humanidad’ en un vacio univer-
salismo de lo democrdtico, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia”
(p- 197).

Esta critica genera una tensién en la recuperacion de Dewey por parte de
Joas (2024) para narrar una historia alternativa a la sintesis hegeliana entre
religion y libertad politica. Por un lado, valora su teoria del surgimiento de
los valores a partir de la experiencia intersubjetiva de la comunicacion sin
barreras, y por el otro, propone ir “mads alld de €l, sin caer en sus paradojas ni
acabar en su vision de la desinstitucionalizacion de la religion como contri-
bucién al aseguramiento de la democracia” (p. 198). En la siguiente seccién
se brindardn mds detalles sobre esta critica a la “sacralidad de la democracia”
de Dewey.

3. El deposito hegeliano en disputa

Tanto Honneth como Joas revelan en sus usos de Dewey un conocimiento
pormenorizado de su obra, pues no solo se remiten a los textos de madurez
mads conocidos sino también a obras tempranas del filsofo estadounidense.
Si bien no se trata de dos intérpretes del pragmatismo, son filésofos que se
han tomado en serio el estudio de la obra de Dewey para la incorporacién de
elementos claves a sus propios proyectos. A continuacién, sefialaremos los
posibles aciertos y desaciertos de cada uso de la obra de Dewey teniendo en
cuenta: 1) la afinidad de las premisas de los marcos tedrico-metodolégicos
de Honneth y de Joas con la filosofia de Dewey en general; 2) el tratamiento
especifico de tres elementos de dicha filosofia con los que ambos trabajan:
la concepcidn intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de
barreras artificiales a la comunicacidn; y la idea de democracia. Partiremos
de este segundo punto en el uso de Honneth.

Si bien Honneth traza vinculos directos entre Dewey y Hegel, su lectura
se sustenta en estudios realizados por intérpretes que, desde principios del
siglo XXI, se han tomado el trabajo de descifrar la afirmacién autobiogra-
fica de Dewey en Absolutism to Experimentalism (1930) acerca de que “el
contacto con Hegel ha dejado un depdsito permanente en [su] pensamiento”
(LW, 5, p. 154). Entre los intérpretes mds importantes cabe mencionar a John



GERMAN ARROYO 61

Shook (2000), James Good (2006) y Thomas Dalton (2002)'8. Respecto de
la intersubjetividad y la constitucidén social del yo, hay bastante acuerdo en
esta vertiente de la literatura secundaria respecto de la influencia de Hegel
en la filosofia de Dewey (Johnston, 2010; Garrison, 2006; Rockmore, 2005;
Savage, 2002). Como senala Garrison (2006), Dewey “compartia la critica
de Hegel al individuo atomista, a-social, histéricamente descontextualizado,
innatamente libre, racional y liberal” (p. 2), y abogaba por una compren-
sion del individuo segtin la cual “el hombre es verdaderamente un ser social,
constituido por sus relaciones con otros” (EW, 3, p. 308).

Ahora bien, para que el individuo se constituya y autorrealice en sus rela-
ciones con otros, es necesario que dichas relaciones encuentren la menor
cantidad de obstdculos posibles. La ausencia de barreras a la comunicacién
es uno de los requisitos concretos de dicha condicién de no interferencia. El
objetivo de este requisito es que toda persona pueda participar en la discu-
sion publica sin verse excluida por barreras artificiales a la comunicacion
con otros miembros de la comunidad. Honneth encuentra una similitud entre
Dewey y Hegel respecto de ese aspecto de la vida en comunidad, lo cual es
plausible si se presta atencion: 1) por un lado, a la importancia del principio
de la ausencia de barreras o divisiones artificiales entre el individuo y su en-
torno natural y social, que en general atraviesa diversos campos de estudio en
la obra de Dewey, ya sea el del arte (LW, 10, p. 110), el de la educaciéon (MW,
9, p. 1095), el del conocimiento (LW, 4, p. 20), el de la religién (LW, 9, pp.
55-56) o la forma de vida democratica como tal (LW, 14, pp. 227-228); 2) por
el otro, a la importancia que Dewey otorga a la filosofia de Hegel respecto de
este principio: “El tratamiento de Hegel de la cultura humana, de las institu-
ciones y de las artes, implico la ... disolucion de muros divisorios rigidos, y
tuvo una atraccién especial para mi” (LW, 5, p. 153). Incluso luego de haber
abandonado su “confianza en la dialéctica”, Dewey asegura que “el énfasis
de Hegel en la continuidad ... persisti6 sobre bases empiricas” (Dewey, 1939,
p. 18). Una manifestacion concreta de esta afinidad se halla en el andlisis de
Sidrkeld (2013), quien vincula la filosoffa social del reconocimiento ptblico
de las Lectures in China de Dewey (1973) con la idea de Versohnung [recon-
ciliaciéon] en la Phédnomenologie des Geistes (1807/2023).

18 Cabe sefialar, sin embargo, que Richard Bernstein (1971) fue el primer gran filésofo e
intérprete que puso en cuestion el “mito” de que el “‘periodo’ hegeliano de Dewey repre-
senta una etapa temprana de su desarrollo intelectual que eventualmente superd y descartd”.
Para Bernstein, por el contrario, “si volvemos al estudio de Dewey, veremos cudn falso es
este mito y cudn persistente fueron los temas hegelianos en su filosoffa ‘madura’ (p. 168).



62 STUDIA POLITICE Ne 65 otofio 2025

Ahora bien, Honneth también encuentra similitudes entre Hegel y Dewey
respecto de la organizacién social que surge, pero a la vez requiere, de la au-
sencia de barreras para la comunicacion y la realizacién intersubjetiva de los
individuos. Sin embargo, no estd tan claro en qué medida la idea de demo-
cracia de Dewey como principio de organizacidn social es compatible con la
filosoffa del derecho de Hegel. Shook y Good tienen opiniones encontradas a
este respecto. Shook (2010) entiende que “para Dewey, la filosofia del espiri-
tu de Hegel conduce directamente a la hermandad democratica de una huma-
nidad comun, lo que se convierte en la piedra angular de la propia politica de
Dewey” (p. ix); mientras que para Good (2010) “uno podria razonablemente
especular que Dewey creia que la democracia deberia ser la conclusion de la
dialéctica del Estado de Hegel, pero no hay evidencia suficiente en la confe-
rencia'® para asegurarlo” (p. 87-88). Nosotros consideramos que, si bien “la
monarquia constitucional [es] un sistema de gobierno desagradable para un
demdcrata como Dewey” (p. 87), es posible trazar una posible vinculacién
entre la democracia entendida como ideal ético y social y la idea de eticidad
que sostiene la filosofia del derecho de Hegel, dando asi plausibilidad a la
pretension de Honneth de acercar a ambos fil6sofos para construir un modelo
de eticidad democrdtica.

Un texto comuinmente citado de Dewey para comprender su idea de demo-
cracia es el temprano The Ethics of Democracy (1888), donde afirma que
“la democracia ... es una concepcion social y por lo tanto ética, y sobre su
significacion ética se basa su significacién como gobierno” (EW, 1, p. 240).
La concepcion social y ética de la democracia de Dewey se basa, a su vez, en
el principio bésico de su Ethics (1932): “que cada individuo pueda tener la
oportunidad de liberacidn, expresion, realizacién de sus capacidades distin-
tivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores
compartidos” (LW, 7, p. 350). Este principio de la democracia como ideal
ético contiene casi los mismos términos que el postulado ético de Outlines
for a Critical Theory of Ethics,de 1891:

En la realizacion de la individualidad [cursivas afiadidas] se encuentra tam-
bién la necesaria realizacién de alguna comunidad [cursivas afiadidas] de
personas de la cual el individuo es miembro; y, a la inversa, el agente que
debidamente satisface a la comunidad en la que participa, por esa misma
conducta se satisface a si mismo. (EW, 3, p. 322)

19 Se refiere a la conferencia Hegel’s Philosophy of Spirit de Dewey que citamos mds abajo
(Dewey 1897, citado en Shook, 2010).



GERMAN ARROYO 63

El contexto en el cual debe darse esta articulacion entre individuo y comu-
nidad es el mundo ético, el conjunto de instituciones a las cuales el indivi-
duo debe ajustar su actividad para estar vinculado moralmente con los otros
miembros de la comunidad de una forma objetiva y concreta. A la hora de
tratar en Outlines la relacion entre la conciencia moral individual y las ins-
tituciones del mundo ético, luego de citar las Grundlinien®, Dewey (1891)
agrega en la nota al pie 2 de la pagina 357 que “no hace falta decir cudn gran-
demente [estd] en deuda con Hegel ... en todo el tema del ‘mundo ético’”.
Si bien no es posible extraer aqui todas las consecuencias de este reconoci-
miento, cabe sefialar que hay un aspecto de la Sittlichkeit hegeliana que guar-
da una asombrosa similitud con la concepcion deweyeana de la democracia
como forma de vida ética y social: la participacién activa de los individuos
en las instituciones del mundo ético. El modo de asociacién en una comuni-
dad democrdtica se caracteriza para Dewey, fundamentalmente, por el hecho
de que los individuos no son conminados a participar de las instituciones del
mundo ético, sino que dicha participacion parte de la iniciativa individual.
Sin instituciones no existe comunidad ética, pero sin iniciativa individual
dicha comunidad ética no es democrdtica (EW, 1, pp. 243-244). Ahora bien,
la Sittlichkeit hegeliana incluye, con otros términos, esos dos elementos, re-
sumidos por uno de los mayores intérpretes de la ética de Hegel, Allen Wood
(1990):

Hegel utiliza Sittlichkeit para significar dos cosas aparentemente distintas:
primero, se refiere a cierto tipo de orden social.... Asi, “vida ética” es el
nombre que Hegel da a un conjunto de instituciones. Segundo, sin embar-
go, el término se refiere también a cierta actitud o “disposicion subjetiva”
de parte de los individuos hacia su vida social ... una actitud de armoniosa
identificacién con sus instituciones?!. (p. 196)

A partir de esto, puede decirse que el uso que Honneth hace de Dewey al tra-
zar semejanzas y continuidades con Hegel respecto de la intersubjetividad,
la ausencia de barreras a la comunicacion y la eticidad entendida en términos

2 Dewey utiliza en este libro la versién de la obra Werke de Hegel, del afio 1887, editada
por Duncker und Humblot.

21 Esa similitud no se limita a los textos tempranos de Dewey. En su Ethics, un poco antes
del texto citado mads arriba, dice claramente que “desde el punto de vista ético ... no es
mucho decir que el ideal democrético plantea ... el gran problema: cémo armonizar el desa-
rrollo de cada individuo con el mantenimiento de un estado social en el que las actividades
de uno contribuyen al bien de todos los otros” (LW, 7, p. 349).



64 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

democraticos no solo es legitimo sino que le permite conservar la interrela-
cién que efectivamente existe entre estos tres elementos en la obra de Dewey.
Dicha interrelacién puede formularse de la siguiente manera: la intersubje-
tividad segtin la cual los seres humanos se constituyen en sus relaciones con
otros (EW, 3) requiere de la ausencia de barreras artificiales a la comunica-
cién para el aseguramiento tanto de la inteligencia social que guia la solucién
de problemas (LW, 2, pp. 371-372) como de la formacién de comunidades
morales a partir de valores comunes (LW, 13, p. 71). La democracia requiere
y a la vez garantiza la creacién y el mantenimiento de comunidades en las
que los individuos pueden realizarse a si mismos en relacién con otros bajo
el postulado de “que cada individuo pueda tener la oportunidad de libera-
cién, expresion, realizacion de sus capacidades distintivas, y que el resultado
promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7,
p- 350).

Ahora bien, hay varios inconvenientes en el uso que Honneth hace de Dewey.
En primer lugar, su referencia a una convergencia entre “la ausencia de barre-
ras a la comunicacién con la idea de Hegel de la historia como un progreso
en la conciencia de la libertad” (2017, p. 127), si bien es plausible, no cuenta
con elementos suficientes para ser afirmada de manera tan contundente. Al
afirmar esto, Honneth solamente menciona la conferencia de Dewey (1897,
citado en Honneth, 2017), Hegel’s Philosophy of Spirit, sin referirse a nin-
glin pasaje en particular. En segundo lugar, y relacionado con esto, Honneth
liga de manera muy estrecha el principio normativo de la libertad social que
reconstruye a partir de Hegel y el planteo de la democracia como forma de
vida en Dewey, siendo que este, si bien puso a la libertad en el centro de sus
preocupaciones sociales y politicas, nunca la establecié como el dnico valor
ético a partir del cual se forman las comunidades democraticas?. Asimismo,
y relacionado con el marco tedrico-sistematico tanto de El derecho de la
libertad como de La idea del socialismo, si bien Honneth no compromete
a Dewey con todas las premisas de su propio proyecto (reconoce el experi-
mentalisSmo como una garantia en contra del determinismo histérico), puede
decirse que, en general, la teleologia que implica su reconstruccién normati-
va es un marco poco apropiado para, y en cierto punto incompatible con, el

22 John Shook (2004) enfatiza que “la confianza de Dewey en la democracia deliberativa
ilimitada se basa en su confianza de que el razonamiento publico puede, con mejoras ne-
cesarias, ser capaz de evaluar racionalmente fodos [cursivas afiadidas] y cada uno de los
valores fundamentales [cursivas aiadidas]” (p. 34). Para profundizar en el pluralismo ético
de Dewey véase Fesmire (2017).



GERMAN ARROYO 65

énfasis en la contingencia como principio metafisico, ético y politico bdsico
de Dewey y del pragmatismo en general (Bernstein, 1989).

El proyecto de Joas, en este sentido, es mucho mds afin a la pluralidad va-
lorativa y al papel de la contingencia en la obra de Dewey. Como vimos,
Joas (2024) realiza una fuerte critica tanto al monismo valorativo de la idea
de libertad en la “tesis del hechizo”, como a la perspectiva teleoldgica de
Honneth. Esta perspectiva se sustenta, por supuesto, en la concepcion de la
historia de la libertad de Hegel, pero también en la teoria de la accién social
de Parsons (Honneth, 2014, p. 19), un elemento esencial del método de la re-
construccion normativa de Honneth. Aunque Joas no lo diga explicitamente
en El hechizo de la libertad, su critica a la teleologia de Honneth se basa, en
gran medida, en el papel de la contingencia en su propia teoria general de la
accion.

La teorfa de Parsons y las objeciones a ella son, justamente, el punto de par-
tida que toma Joas en La creatividad de la accion (1992a) para desarrollar su
propio modelo. No es este el lugar para reconstruir exhaustivamente aquellas
objeciones; sin embargo, es preciso tener en cuenta que el modo en que Joas
construye su teoria de la creatividad de la accidén (que se basa en aportes del
propio Dewey) consiste en reconstruir tres “suposiciones tcitas” que sostie-
ne, entre otros, un modelo como el de Parsons®. La primera de ellas es “el
cardcter teleoldgico de la accién humana” (p. 15), a la que Joas contrapone
una concepcién no teleoldgica de la intencionalidad de la accion®, a partir
de lo cual puede formarse un cuadro contingente del orden social. Ello es asi
porque para Joas, al igual que para Honneth, la teoria de la accién no se limi-
ta al andlisis microsocioldgico sino que tiene consecuencias mds generales
en el campo de la teoria socioldgica. “La consecuencia logica de este modelo
seria, para su autor, ‘una teoria del cambio social que se tome en serio, y de

2 Para Joas tanto la teoria de la accion racional, propia del utilitarismo, como la teoria nor-
mativa de la accién y de la sociedad de Parsons, suponen tacitamente que el ser humano: 1)
se orienta teleolégicamente en su accion, 2) controla su propio cuerpo y 3) es un individuo
auténomo. El desarrollo de estos supuestos y su critica se desarrollan extensamente en el
tercer capitulo de La creatividad de la accion.

2 Beytia (2012) resume del siguiente modo el planteo de Joas: “Tomando una postura onto-
l6gica y epistemoldgica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas incluye las
metas como posibilidades internas del proceso de accion, entendiendo la praxis como un
proceso intencional que es solo difusamente teleoldgico —permanentemente readecuado a
nuevos impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, por definicion,
auna corporalidad especifica” (p. 364). Para un andlisis exhaustivo de este rasgo de la teorfa
de la accién de Joas, véase Colapietro (2009).



66 STUDIA POLITICE Ne 65 otofio 2025

999

manera radical, la contingencia de los procesos sociohistoricos
2012, p. 364).

(Beytia,

Ahora bien, respecto del tratamiento particular de Dewey en el capitulo de
El hechizo de la libertad dedicado a €l, cabe decir lo siguiente. Como vimos,
Joas valora positivamente la intersubjetividad conmovedora y la comuni-
cacion sin barreras en el marco de una “comprension pormenorizada de la
religién”, pero rechaza la sustitucion de las religiones particulares por la de-
mocracia que pretende Dewey en A Common Faith. Esto por dos razones:
1) la investigacién empirica sobre los efectos perniciosos de la desinstitu-
cionalizacién de la religion en las democracias liberales, y 2) la falta de cri-
terios claros para determinar de qué manera los lazos democraticos pueden
proveer la cohesion é€tica y social que Dewey tanto busca. La primera razén
es un solido argumento empirico en contra de la desinstitucionalizacion®
de la religion como requisito para el fortalecimiento de una “fe comun en la
humanidad”. En cuanto al segundo punto, Joas especifica, como vimos, que
Dewey “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su
‘fe comin en la humanidad’ en un vacio universalismo de lo democratico,
cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (2024, p. 197). En la nota
al pie de este pasaje, sugiere que Dewey “choca en el campo de la teorfa de
la religién con postulados que €l mismo formula en su ética y su filosofia
politica” (p. 197).

Consideramos que este segundo punto de la argumentacion es bastante pro-
blematico, pues sugiere una distancia entre la idea de democracia planteada
por Dewey en A Common Faith 'y sus formulaciones en su ética y su filosofia
politica, distancia que no se corresponde con el hecho de que religion, éti-
ca y politica estdn intimamente ligadas en la obra de Dewey (Shook, 2010;
Rockefeller, 1991). Incluso si admitimos la vaguedad con la que se plantea el
ideal democratico en A Common Faith, eso no seria una propiedad exclusiva
de su filosofia de la religién. Dewey nunca fue demasiado preciso en cuanto
al tipo de asociaciones especificas que debe adoptar el ideal democrético
en términos sociales y politicos (Rondel, 2019, p. 96)*. Més bien, siempre

2 Respecto de este punto de su argumento, Joas (2024) se remite a los estudios sociolgicos
de Robert Bellah, a partir de los cuales se revela que la desinstitucionalizacién de la religion
conduce, mds que a una sacralizacion de la democracia, a una “subjetivacion de la religion”,
es decir, “una forma puramente personal de religion en la que cada creyente declara como
su propia variante de religion la mixtura idiosincratica de concepciones que realiza a partir
de diversas tradiciones” (p. 196).

26 Véase también Bernstein (2010, pp. 304-305) y Ryan (1995, p. 217).



GERMAN ARROYO 67

abogdé para que dichas asociaciones cumplieran con el postulado ético que
referimos arriba, lo que Robert Westbrook (1991) llama “la conjuncién [de]
la autorrealizacién y el bien social” (p. 541).

Asimismo, si se tiene en cuenta que Joas apela a otros textos como Expe-
rience and Nature para dar cuenta de la constitucion intersubjetiva del indi-
viduo y “el milagro” de la comunicacién sin barreras, no habria razén para
abandonar esta estrategia para especificar qué quiere decir esta abstracta fe
comin de la democracia. En este sentido, Joas podria haberse remitido a
Creative Democracy - The Task Before Us (1939)?7, donde Dewey habla de
la democracia en términos de “una forma personal de vida controlada no
s6lo por la fe en la naturaleza humana [cursivas afiadidas] en general sino
por la fe en la capacidad de los seres humanos para el juicio inteligente y la
accion [cursivas afiadidas], en las condiciones apropiadas” (LW, 14, p. 227).
Una de estas condiciones es el segundo elemento que Joas considera en su
recuperacién de Dewey, es decir, la ausencia de barreras a la comunicacion:
“Pues cualquier cosa que impida la libertad y la plenitud de la comunicacion
establece barreras [cursivas anadidas] que dividen a los seres humanos en
sectas y facciones antagdnicas, socavando asi la forma de vida democratica”
(LW, 14, pp. 227-228). De aqui, podriamos remitirnos a otros textos donde
Dewey especifica atin mds los factores que entorpecen la comunicacion y la
asociacion, como la critica a los medios de comunicacion en The Public and
Its Problems (1927,LW, 2), que incumplen su deber democratico de comuni-
car informacidn relevante para que las personas encuentren la solucién a sus
problemas comunes mediante la deliberacion y la accidon conjunta.

Parece ser que lo que Joas no puede aceptar no es tanto la abstraccién o va-
guedad en el planteo de Dewey —que no es una propiedad exclusiva de su
filosofia de la religién, y en todo caso es subsanable apelando a otros textos
de Dewey—, sino la secularizacion a la que conduce su filosofia de la reli-
gion: esto seria un rasgo hegeliano que Joas no puede admitir en su propio
proyecto. Apelando a la tipificacién que retoma Joas (2024) de las narrati-
vas acerca de la relacién entre cristianismo y libertad politica, el planteo de
Dewey se parece bastante a la variante optimista, que “se acerca al hege-
lianismo”, de la tesis de la mediacion. Segun esta, “incluso sin una imagen
teleologica [cursivas afiadidas] de la historia”, los procesos de secularizacién

*En la introduccién a la edicién de Yale University Press de A Common Faith, Thomas M.
Alexander (2013) se refiere también a este ensayo de Dewey para dar cuenta del significado
de lo “comun” en el titulo del libro.



68 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

son interpretados “como formas de realizacién posibles del cristianismo”,
siempre que “los contenidos doctrinales teolégicos” no contradigan al “ideal
democratico moderno” (pp. 159-160). En relacién con esto, Shook (2010)
afirma que, “asistido por su entendimiento de Hegel, Dewey sostuvo ... que
el destino propio del cristianismo era realizar su transformacién final en la
democracia liberal” (p. 31).

Aunque no pretendemos afirmarlo de manera definitiva, es muy probable que
Dewey sea mds hegeliano de lo que Joas piensa, incluso en el &mbito del pen-
samiento religioso, y esto es lo que podria explicar las tensiones existentes
en la recuperacion de su filosofia para su propio proyecto de una alternativa
a Hegel. Esta hipdtesis se refuerza si se tiene en cuenta una de las premisas
que Joas (2024) acepta en su reconstruccion de la cualidad religiosa de la
experiencia del planteo de Dewey, a saber: el rechazo del “dualismo entre lo
natural y lo sobrenatural” (p. 174). Si bien Joas sefiala correctamente que este
rechazo se basa en la centralidad que en este asunto tiene el conocimiento
cientifico para Dewey, a partir del cual las “pretensiones cognitivas de las
religiones” ofrecen una “imagen del mundo que se ha vuelto inverosimil”
(p- 192); no puede desestimarse la motivacion hegeliana de ese rechazo, ma-
nifestada por Dewey en el ya referido From Absolutism to Experimentalism
(1930), al decir que “la sintesis de Hegel entre sujeto y objeto, materia y
espiritu, lo divino y lo humano, no fue una mera férmula intelectual, operd
un inmenso alivio, una liberacion” (LW, 5, p. 153).

Esto se extiende también al dualismo entre lo ideal y lo real®®. En su confe-
rencia Hegel’s Philosophy of Spirit, Dewey (1897, citado en Shook, 2010)
valora positivamente que Hegel nunca sostenga en el plano ideal nada que
no tenga relacion con la realidad concreta: “Hegel fue un gran realista (ac-
tualist). Con esto quiero decir que tuvo el mayor respeto, tanto en su pensa-
miento como en su préctica, por lo que realmente equivalia o tenia éxito en
adquirir una forma exterior” (p. 97). Lo ideal y lo real se encuentran tanto
para Dewey como para Hegel en el mismo plano: en las relaciones entre el
ser humano y su entorno social y natural. La definicién de Dios que a Joas
le parece tan inaceptable es, en este sentido, una derivacién de este rechazo
del dualismo entre lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo ideal, que Dewey
comparte con Hegel. Shook (2010) sugiere, en este sentido que

% Como sefiala el propio Joas (2024), “en la creencia en lo sobrenatural [cursivas afiadidas]
Dewey ve resumido todo aquello que él combati6 a lo largo de su vida como separacion de
lo idea y lo real” (p. 193).



GERMAN ARROYO 69

la vision madura de Dewey sobre la religion es una prominente ilustracion
de la forma en que permanecié en deuda con Hegel a través de su extensa
carrera. Al colocar lo divino al interior de la relacion humano-naturaleza,
la teoria de lo divino de Dewey representa un desarrollo pragmatico de
la metafisica orgdnica de Hegel que habia buscado mds temprano en su
carrera. (p. 31)

Podria considerarse que la conclusion de Joas en su capitulo sobre Dewey es
la respuesta a una apremiante disyuntiva: o bien aceptar la interrelacion entre
intersubjetividad, experiencia comunicativa y democracia en la filosofia de
Dewey?, con la consecuencia de aceptar el paso de las religiones a la demo-
cracia liberal como garante de la cohesion ética y social; o bien conservar la
concepcion deweyeana de la dimension religiosa de la experiencia de la co-
municacion para la formacién de valores, y sus efectos en la formacion inter-
subjetiva del yo, pero desligando estos elementos de la idea de democracia.
En el primer caso, Joas estaria aceptando una consecuencia muy similar a la
sintesis hegeliana entre libertad politica y religién que combate a lo largo de
todo su libro. Su respuesta, que apunta en la segunda direccién, implicaria,
sin embargo, un cercenamiento débilmente justificado en el entramado de los
elementos que componen las ideas de Dewey sobre intersubjetividad, comu-
nicacién y democracia, y por lo tanto una distorsién en términos exegéticos
de su filosofia de la religion.

Consideraciones finales

En este trabajo se analizaron dos usos de Dewey en el marco de dos proyec-
tos con objetivos y premisas divergentes y, en ciertos aspectos, opuestas. En
términos de las premisas de su marco tedrico-metodolégico, el proyecto de
teoria de la justicia de Honneth resulta ser, respecto de los presupuestos prag-
matistas de Dewey, en particular, de su pluralidad valorativa y de su énfasis
en la contingencia de la accién y los procesos sociales, poco adecuado para
una reactualizacion de la ética y la filosofia social de Dewey. Sin embargo,
el tratamiento particular de dicha filosofia en vinculo con ciertas convergen-
cias y similitudes con Hegel, ofrece un cuadro coherente de tres elementos
interrelacionados: una concepcion intersubjetiva del ser humano, el requisito
de la ausencia de barreras a la comunicacion, y la idea de democracia como

¥ Interrelacion reconocida por el propio Joas (2024, pp. 189-190).



70 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

forma de vida, lo cual es una ventaja desde el punto de vista exegético de la
obra de Dewey.

En el caso de Joas, la critica del monismo valorativo de la libertad y la cen-
tralidad de la contingencia en su teoria de la accion y del cambio social ofre-
cen un marco mds affn al pragmatismo de Dewey. No obstante, al tratar su
filosofia de la religion en particular, se revelan, en la recuperacion de Joas,
algunas tensiones que ponen en riesgo la coherencia de los tres elementos
que mencionamos también respecto de Honneth. Separar la intersubjetividad
(conmovedora) y la experiencia formadora de valores de la comunicacién
sin barreras, por un lado, de la idea deweyeana de democracia, por el otro,
genera una ruptura problematica en la interrelacion de estos elementos que, a
nuestro parecer, solo puede explicarse a la luz del antihegelianismo de Joas.
A partir de la consideracion de algunos aspectos del “depdsito hegeliano”
en la filosofia de la religiéon de Dewey, es altamente probable que el filosofo
estadounidense no pertenezca, después de todo, a una tradicion alternativa a
Hegel como pretende Joas.

A pesar de que Honneth exagera ciertas convergencias sin contar con pruebas
suficientes para establecerlas, su consideracion del “depdsito hegeliano” en
la ética y la filosofia social de Dewey le permite ofrecer una imagen coheren-
te de los elementos con los que trabaja. Esto no quiere decir que la interrela-
cidén entre estos dependa de la influencia de Hegel en la obra de Dewey, pero
lo que no puede negarse es que la consideracion de aquel “depdsito” resulta
mads fructifera que el antihegelianismo de Joas en términos de la consistencia
interna de estos mismos elementos de la filosofia de Dewey. £

Referencias

Aboulafia, M., Bookman, M. O. y Kemp, C. (2002). Habermas and Pragmatism. Routle-
dge.

Apel, K.-O. (2016). Der Denkweg von Charles Sanders Peirce. Eine Einfiihrung in den
amerikanischen Pragmatismus. Suhrkamp.

Berlin, I. (1969). Four Essays on Liberty. Oxford University Press.

Bernstein, R. J. (1971). Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity.
University of Pennsylvania Press.

Bernstein, R. J. (1989). Pragmatism, Pluralism and the Healing of Wounds. Proceedings
and Addresses of the American Philosophical Association, 63(3), 5-18. https://doi.
org/10.2307/3130079


https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079

GERMAN ARROYO 71

Bernstein, R. J. (2010). Dewey’s Vision of Radical Democracy. En M. Cochran (Ed.), The
Cambridge Companion to Dewey (pp. 288-308). Cambridge University Press.

Beytia, P. (2012). Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas.
Andamios, Revista de Investigacion Social, 9(19), 361-389. https://doi.org/10.29092/
uacm.v9i19.402

Bockenforde, E.-W. (2004). Organ, Organismus, Organisation, politischer Korper. En O.
Brunner, W. Konze y R. Koselleck (Eds.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (vol. 4, pp. 519-622). Klett-Co-
tta.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of
Pragmatism and American Philosophy, I(1/2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Dalton, T. C. (2002). Becoming John Dewey: Dilemmas of a Philosopher and Naturalist.
Indiana University Press.

Dewey, J. (1972). The Early Works (1882-1898). 5 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1973). Lectures in China, 1919-1920. University Press of Hawaii.

Dewey, J. (1976). The Middle Works (1899-1927). 15 volumes (Ed. J. A. Boydston). Uni-
versity Press.

Dewey, J. (1981). The Later Works (1925-1952). 17 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1939). Biography of John Dewey. En P. A. Schilpp (Ed.), The Philosophy of
John Dewey (pp. 3-45). Open Court.

Dewey, J. (2010). Hegel’s Philosophy of Spirit: 1897, University of Chicago. En J. R.
Shook y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture
on Hegel (pp. 93-176). Fordham University Press.

Dewey, J. (introduccién de Alexander, T. M.). (2013). A Common Faith. Yale University
Press.

Fesmire, S. (2019). Beyond Moral Fundamentalism: Dewey’s Pragmatic Pluralism in Ethics
and Politics. En S. Fesmire (Ed.), The Oxford Handbook of Dewey (pp. 208-234).
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780190491192.013.38

Fonti, D. y Viale, C. (2023). Etica del discurso y pragmatismo deweyano: educacién en la
comunicacién democratica. Revista Etica y Discurso, 8. https://qellqasqa.com.ar/ojs/
index.php/eyd/article/view/654

Forstenzer, J. (2019). Deweyan Experimentalism and the Problem of Method in Political
Philosophy. Routledge.

Garrison, J. (2006). The “Permanent Deposit” of Hegelian Thought in Dewey’s Theory
of Inquiry. Educational Theory, 56(1), 1-37. https://doi.org/10.1111/j.1741-
5446.2006.00001 .x


https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x

72 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

Gehlen, A. (1997). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Quelle & Me-
yer. (Trabajo original publicado en 1962).

Good, J. A. (2006). A Search for Unity in Diversity: The «Permanent Hegelian Deposit» in
the Philosophy of John Dewey. Lexington Books.

Good, J. A. (2010). Rereading Dewey’s ““‘Permanent Hegelian Deposit™. En J. R. Shook y
J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on Hegel
(pp- 56-92). Fordham University Press.

Habermas, J. (2019). Theorie des kommunikativen Handelns: Band 1: Handlungsrationa-
litdt und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp. (Trabajo original publicado
en 1981).

Halbig, C. (2018). Hegel, Honneth und das Primat der Freiheit. Kritische Uberlegungen.
En M. Schlette (Ed.), Ist Selbstverwirklichung institutionalisierbar? Axel Honneths
Freiheitstheorie in der Diskussion (pp. 53-72). Campus-Verlag.

Hegel, G. W. F. (1887). Werke. Vols. 1-18 (Ed. P. Marheineke). Duncker und Humblot.

Hegel, G. W. F. (2021). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Sta-
atswissenschaft im Grundrisse: Mit Hegels eigenhdndigen Notizen und den miindli-
chen Zusdtzen. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 1832-1845).

Hegel, G. W. F. (2023). Phdnomenologie des Geistes. Suhrkamp. (Trabajo original publica-
do en 1807).Honneth, A. (1998a). Between Proceduralism and Teleology: An Unresol-
ved Conflict in Dewey’s Moral Theory. Transactions of the Charles S. Peirce Society,
34(3), 689-711. https://www jstor.org/stable/40320718

Honneth, A. (1998b). Democracy as Reflexive Cooperation: John Dewey and the Theory
of Democracy Today. Political Theory, 26(6), 763-783. https://www.jstor.org/sta-
ble/191992

Honneth, A. (2001). The Logic of Fanaticism: Dewey’s Archaeology of the German Men-
tality. En W. Rehg y J. Bohman (Eds.), Pluralism and the Pragmatic Turn. The Trans-
formation of Critical Theory. The MIT Press.

Honneth, A. (2011). Das Recht der Freiheit: Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit.
Suhrkamp.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad: Esbozo de una eticidad democrdtica. Katz.

Honneth, A. (2015a). Rejoinder. Critical Horizons, 16(2),204-226. https://doi.org/10.1179
/1440991715Z7.00000000048

Honneth, A. (2015b). Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. Suhrkamp.
(Trabajo original publicado en 2005).Honneth, A. (2017). La idea del socialismo. Una
tentativa de actualizacion. Katz.

Honneth, A. (2021). Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer. Suhr-
kamp. (Trabajo original publicado en 1992). Honneth, A. y Joas, H. (1980). Soziales
Handeln und menschliche Natur: Anthropologische Grundlagen der Sozialwissens-
chaften. Campus- Verlag.


https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048

GERMAN ARROYO 73

Joas, H. (1992a). Die Kreativitiit des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1992b). Pragmatismus
und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp. Joas, H. (1997). G. H. Mead: A contemporary
re-examination of his thought. MIT Press. (Trabajo original publicado en 1985).

Joas, H. (1999). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en
1997).

Joas, H. (2000). The genesis of values. University of Chicago Press.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit: Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad: La teoria de la religion después de Hegel y Niet-
zsche (Trad. C. M. Viale, D. O. Fonti y M. Breuer). Sal Terrae.

Johnston, S. (2010). Dewey’s ‘Naturalized Hegelianism’ in Operation: Experimental In-
quiry as Self-Consciousness. Transactions of the Charles S. Peirce Society,46(3),453-
476. https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3 453

Luhmann, N. (1973). Zweckbegriff und Systemrationalitiit: Uber die Funktion von Zwecken
in sozialen Systemen. Suhrkamp.

Pappas, G. F. (2012). What would John Dewey say about Deliberative Democracy and
Democratic Experimentalism? Contemporary Pragmatism, 9(2), 57-74. https://doi.
org/10.1163/18758185-90000230

Parsons, T. (1966). Societies; Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice-Hall.

Rockefeller, S. C. (1991). John Dewey: Religious Faith and Democratic Humanism. Co-
lumbia University Press.

Rockmore, T. (2008). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press.
https://doi.org/10.12987/9780300129588

Rondel, D. (2018). Pragmatist Egalitarianism. Oxford University Press.
Ryan, A. (1995). John Dewey and the High Tide of American Liberalism. W.W. Norton.

Saharrea, J., Campeotto, F. y Viale, C. M. (2022). Democracy as Experimenta-
lism and Experimentalism as Anti-Dogmatism: John Dewey and the Theory of
Education today. Cognitio: Revista de Filosofia, 23(1), e58434. https://doi.or-
2/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434

Sarkeld, A. (2013). Ein Drama in drei Akten. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 61(5-6),
681-696. https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681

Savage, D. M. (2002). John Dewey'’s Liberalism: Individual, Community, and Self-Develo-
pment. Southern Illinois University Press.

Schaub, J. (2015). Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative
Reconstruction as Method of Critical Theory. Critical Horizons, 16(2), 107-130. ht-
tps://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043

Selk, V.y Jorke, D. (2020). Back to the Future! Habermas and Dewey on Democracy in Ca-
pitalist Times. Constellations, 27(1), 36-49. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423


https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423

74 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

Shook, J. R. (2000). Dewey’s Empirical Theory of Knowledge and Reality. Vanderbilt Uni-
versity Press.

Shook, J. R. (2004). Deliberative Democracy and Moral Pluralism: Dewey vs. Rawls and
Habermas. En J. Ryder y K. Wilkoszewska (Eds.), Deconstruction and Reconstruc-
tion: The Central European Pragmatist Forum, Volume Two (pp. 31-41). BRILL.

Shook, J.R. (2010). Dewey’s Naturalized Philosophy of Spirit and Religion. En J. R. Shook
y J. A. Good (Eds.), John Dewey'’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on He-
gel. Fordham University Press.

Westbrook R. (1991). John Dewey and American Democracy. Cornell University Press.
Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge University Press.



