
Democracia, libertad y 
secularización. El pragmatismo 
de John Dewey en la teoría de la 
justicia de Axel Honneth y en la 
teoría de la religión de Hans Joas1

Democracy, Freedom, and 
Secularization: John Dewey’s 
Pragmatism in Axel Honneth’s 
Theory of Justice and Hans Joas’ 
Theory of Religion
Germán Arroyo*

1 Este trabajo se realizó en el marco de una beca inicial FONCyT asociada al PICT 2020 
Serie A, N. 1523, titulado “Praxis, experimentalismo, aprendizaje y democracia: hacia una  
reevaluación de diversas raíces teóricas de la filosofía de la educación contemporánea”
* Germán Arroyo. Correo electrónico: germanarroyo7@gmail.com | Código ORCID: https://
orcid.org/0009-0001-2810-9660

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.03

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 46–74
Recibido: 02/10/2024 | Aceptado: 04/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.



GERMÁN ARROYO   47

Resumen

El objetivo de este trabajo es abordar la discusión entre dos usos contem-
poráneos de la filosofía de John Dewey: el de Honneth en su teoría hege-
liana de la justicia, y el de Joas en su respuesta a la “tesis del hechizo de la 
libertad” que defiende Honneth en su proyecto. En la primera y la segunda 
sección se introducen, respectivamente, los proyectos de ambos autores, se-
ñalando sus principales compromisos teóricos y la incidencia de la filosofía 
de Dewey en cada proyecto. En la cuarta sección, se analiza cada recepción 
a partir de la afinidad de las premisas de sus marcos teórico-metodológicos 
con el pragmatismo deweyano, por un lado, y los vínculos que cada autor 
establece entre Hegel y Dewey en el tratamiento específico de tres elemen-
tos del pensamiento de este último, por el otro. En el caso de Honneth, su 
interpretación se respalda en diversos exégetas del mundo anglosajón, que 
juzgan que el hegelianismo en Dewey hace factible su proyecto filosófico 
democrático. En el caso de Joas, su interpretación de Dewey, aunque acer-
tada en su concepción antropológica, resulta cuestionable por colocar a la 
filosofía de la religión de Dewey como un capítulo aparte de su filosofía 
(desgajado de su filosofía política y ética). Argumentamos que esta separa-
ción es consecuencia de la lectura antihegeliana que realiza Joas de Dewey, 
y que este enfoque no es consistente con el “depósito hegeliano” en su 
filosofía de la religión, lo cual puede representar distorsiones relevantes en 
términos exegéticos.

Palabras clave: pragmatismo - filosofía alemana - hegelianismo - ética - 
religión - democracia

Abstract

The aim of this paper is to address the discussion between two contem-
porary uses of John Dewey’s philosophy: that of Honneth in his Hegelian 
theory of justice, and that of Joas in his response to the “thesis of the spell of 
freedom” defended by Honneth in his project. The first and second sections 
introduce, respectively, the projects of the two authors, pointing out their 
main theoretical commitments and the incidence of Dewey’s philosophy on 
each project. In the fourth section, each reception is analyzed on the basis of 
the affinity of the premises of their theoretical-methodological frameworks 
with Deweyan pragmatism, on the one hand, and the links that each author 
establishes between Hegel and Dewey in the specific treatment of three 
elements of the latter’s thought, on the other. In the case of Honneth, his 
interpretation is supported by several scholars from the Anglo-Saxon world 
who judge that Hegelianism in Dewey makes his democratic philosophical 
project more intelligible. In the case of Joas, his interpretation of Dewey, 
while accurate in its anthropological conception, is questionable for pla-
cing Dewey’s philosophy of religion as a separate chapter of his philosophy 
(detached from his political and ethical philosophy). It is argued that this 
severance is a consequence of Joas’s anti-Hegelian reading of Dewey, and 



48   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

that this approach is not consistent with the “Hegelian deposit” in the la-
tter’s philosophy of religion, which may represent relevant distortions in 
exegetical terms.

Keywords: pragmatism - german philosophy - hegelianism - ethics - reli-
gion - democracy

Introducción

Hans Joas y Axel Honneth forman parte, junto con Habermas (2019) 
y Apel (2016), del conjunto de pensadores1 que, desde de la segunda 
mitad del siglo XX y en lo que va del siglo XXI, han contribuido 

al diálogo productivo entre el pragmatismo y la filosofía alemana. A partir 
de mediados y fines de los noventa, tanto Honneth (1998a, 1998b, 2001, 
2015b) como Joas (1992a, 1992b, 1997) comenzaron a prestar especial aten-
ción a diversos núcleos temáticos de la filosofía de John Dewey2. Pese a que 
una herencia común suele traer más acuerdos que divergencias, el intento de 
incorporar en sus proyectos teórico-sistemáticos los aportes de Dewey ha 
desembocado, recientemente, en un punto conflictivo, no tanto por una con-
frontación directa entre dos interpretaciones, sino más bien por la existencia 
de dos usos diversos en el marco de dichos proyectos. 

Durante el 2020, Hans Joas dio a conocer El hechizo de la libertad. La teoría 
de la religión después de Hegel y Nietzsche, cuya traducción al español fue 
publicada en 2024. Una de las motivaciones centrales de este texto es res-
ponder críticamente a una de las premisas fundamentales del libro de Hon-
neth (2014), El derecho de la libertad. Esbozo de una eticidad democrática, 
a saber: que la libertad entendida como autonomía individual es el único 
valor orientador que ha prevalecido en la modernidad, “la piedra normati-
va fundamental de todas las ideas de justicia” (p. 32). Tanto Honneth como 
Joas intentan en estos textos reactualizar diversos aspectos de la filosofía de 
Dewey como parte de la fundamentación y la construcción filosófica de sus 
proyectos, quedando este en medio de una compleja disputa teórica. 

1 También se puede incluir a Arnold Gehlen (1995) en el campo de la antropología filosófica 
y a Niklas Luhmann (1973) en el de la teoría social.
2 Habermas también hace referencias importantes a Dewey en varios de sus textos. Para este 
vínculo teórico véase Fonti y Viale (2023); Selk y Jorke (2020); y Aboulafia et. al., (Ed.), 
(2002) Habermas and Pragmatism.



GERMÁN ARROYO   49

Este artículo propone una aproximación general a esta disputa indirecta por 
la reactualización de la filosofía de Dewey. Desde luego, no estamos tratando 
aquí con dos intérpretes del pragmatismo sino con dos intelectuales con pro-
yectos filosóficos propios. Sin embargo, la centralidad de Dewey para cada 
uno de ellos exige un análisis preciso de su recepción, y este análisis implica 
considerar aquello que toman de Dewey y aquello que descartan para juzgar 
su consistencia interpretativa. 

En la primera sección, “Libertad social y forma de vida democrática”, re-
construimos la teoría de la justicia de Honneth, en el marco de la cual se rea-
liza una interpretación explícitamente hegeliana de Dewey. En la segunda, 
“Contingencia y sacralidad”, exponemos, por un lado, la respuesta crítica de 
Joas a la teoría de la justicia de Honneth y, por el otro, su propia interpre-
tación de Dewey, a quien ubica en una tradición alternativa a Hegel. En la 
tercera sección, “El depósito hegeliano en disputa”, analizamos comparati-
vamente ambas recepciones y señalamos aciertos y desventajas de cada una 
de ellas respecto de: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-me-
todológicos de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) 
el tratamiento específico de tres elementos de dicha filosofía: la concepción 
intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de barreras artifi-
ciales a la comunicación; y la idea de democracia. A partir de este análisis, 
concluimos que el reconocimiento del “depósito hegeliano” en la obra de 
Dewey por parte de Honneth le permite realizar una recuperación exegética-
mente más consistente que el proyecto antihegeliano de Joas. 

1. Libertad social y forma de vida democrática

El derecho de la libertad es el intento de desarrollar una teoría de la justi-
cia basada en el análisis de la sociedad a partir del proyecto llevado a cabo 
por Hegel (2021) en las Grundlinien der Philosophie des Rechts (Honneth, 
2014). Con el fin de reactualizar este proyecto, Honneth delinea varias pre-
misas, la primera de las cuales reza del siguiente modo: 

La reproducción de las sociedades hasta el día de hoy está ligada a la con-
dición de una orientación común hacia ideales y valores portantes; tales 
normas éticas establecen no sólo desde arriba, como ‘ultimate values’ (Par-
sons), las medidas o los desarrollos sociales que pueden considerarse con-
cebibles sino también desde abajo ..., qué debe servir de guía a la vida del 
individuo [cursivas añadidas] dentro de la sociedad. (2014, p. 16) 



50   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

La mención a Talcott Parsons (1974) es fundamental para el marco meto-
dológico de Honneth (2014), ya que su modelo de la acción social resulta 
“especialmente apropiado para la actualización de las intenciones hegelia-
nas, [por] el hecho de que vincula todos los órdenes sociales sin excepción 
al requisito de una legitimación por valores éticos, por ideales dignos de per-
seguir” (p. 17). Estos valores éticos normativamente vinculantes son los que 
permiten juzgar la legitimidad de las prácticas y las instituciones de una de-
terminada sociedad. El análisis de esta, entonces, debe basarse para Honneth 
(2014) en un método inmanente similar al del propio Hegel, al que bautiza 
“reconstrucción normativa”, un “procedimiento” en el que “las instituciones 
y prácticas dadas se analizan y se presentan sobre la base de su desempeño 
normativo en el orden de importancia que tienen para la encarnación y la 
realización social de los valores legitimados por la sociedad” (p. 19). De 
este procedimiento surge un cuadro de “prácticas e instituciones cuya cons-
titución normativa sirve a la realización de valores socialmente institucio-
nalizados” (p. 19); es decir, lo que conforma el andamiaje institucional que 
en Hegel adopta el nombre de eticidad (Sittlichkeit). En el caso de Honneth, 
esas prácticas e instituciones seleccionadas de la totalidad del orden social 
son clasificadas en tres esferas de acción diferenciadas funcionalmente: las 
relaciones personales, la economía de mercado y la esfera pública democrá-
tica. El valor o ideal ético que, en el proyecto de Honneth, debe informar 
dicha clasificación a partir de la modernidad es “la libertad entendida como 
autonomía del individuo [cursivas añadidas]” (p. 29). Para Honneth (2011), 
“como por atracción mágica, todos los ideales éticos de la Modernidad han 
caído bajo el hechizo (Bannkreis) de la idea única de libertad [cursivas aña-
didas], profundizándola a veces, dándole nuevos acentos, pero sin contrapo-
nerle ya una alternativa independiente”3 (p. 36). Esto es lo que, en su texto, 
Joas llamará “la tesis del hechizo”, a la cual opondrá fuertes objeciones tanto 
filosóficas como empíricas.

La razón fundamental por la que, según Honneth, la libertad se impuso como 
valor predominante en la modernidad se debe a su capacidad para “establecer 
un enlace sistemático entre el yo individual y el orden social [cursivas aña-
didas].... Sus ideas de lo que es el bien para el individuo contienen al mismo 
tiempo instrucciones para el establecimiento de un orden social legítimo” 

3 Para esta cita traducimos directamente la edición original en alemán del libro de Honneth, 
y no su traducción al español de 2014, pues en esta no figura el término Bannkreis [hechi-
zo], que es fundamental para comprender la respuesta de Joas (2020) en su propio texto: Im 
Bannkreis der Freiheit.



GERMÁN ARROYO   51

(2014, p. 30). Ahora bien, Honneth señala que a lo largo de la historia se 
ha comprendido la libertad de maneras diversas. Basándose en la clasifica-
ción de Isaiah Berlin (1969), pero modificándola sustancialmente, Honne-
th distingue tres modelos de libertad: la libertad negativa (Hobbes, Sartre, 
Nozick); la libertad reflexiva (Rousseau, Herder, Kant, Habermas, Apel), y 
el tercer modelo introducido por él mismo, pero desarrollado también a partir 
de Hegel: la libertad social. Para Honneth, Hegel es el primero en elaborar 
un modelo de libertad que incluye ya en su definición los arreglos institucio-
nales que posibilitan su ejercicio. Los componentes principales de la libertad 
social son: 1) la idea de reconocimiento mutuo4, basada en una concepción 
intersubjetiva del ser humano, es decir: “la experiencia recíproca de verse 
confirmado en los deseos y metas de la contraparte en cuanto la existencia de 
estos representa una condición de la realización de los propios deseos y las 
propias metas” (Honneth, 2014, p. 69); y 2) la existencia de un marco insti-
tucional que garantice este reconocimiento mutuo: “conjuntos de prácticas 
de comportamiento normadas que permiten que las metas individuales se 
ensamblen ‘objetivamente’” (p. 70). 

Según Honneth (2014), esta concepción hegeliana de la libertad es compati-
ble, como ningún otro modelo, con las intuiciones pre-teóricas de cualquier 
individuo en el marco de la vida en sociedad: “La experiencia de un juego 
no coercitivo [cursivas añadidas] entre la persona y su entorno intersubjetivo 
[cursivas añadidas] representa para los seres que dependen de interacciones 
con sus pares el patrón de toda libertad individual” (p. 87). Aquí, Honne-
th identifica un paralelismo entre esta idea social de libertad y la de John 
Dewey5, “quien[,] en último término[,] equipara la libertad con la coopera-
ción no coercitiva [cursivas añadidas]” (p. 87)6. Cuando Honneth aplique, en 

4 Para profundizar en la idea de reconocimiento en Honneth, la referencia principal es su 
clásico La lucha por el reconocimiento: por una gramática moral de los conflictos sociales 
(2021).
5 Las referencias a los textos de Dewey se hacen a partir de la edición crítica de sus obras, 
publicada por Southern Illinois University en 37 tomos divididos de este modo: 5 volú-
menes de sus Early Works (EW), 15 de sus Middle Works (MW) y 17 de sus Later Works 
(LW). Las referencias se harán, de acuerdo con la convención ya establecida en la literatura 
secundaria sobre la obra de Dewey, de la siguiente manera: se indicará primero a qué grupo, 
de los tres señalados, corresponde el texto citado; a continuación, se señalará el volumen 
citado del grupo seleccionado, y, por último, la página o páginas correspondientes a la cita. 
6 La cita que Honneth toma de Dewey en este contexto pertenece a The Public and Its 
Problems: “La libertad es esa emancipación y cumplimiento estables de las potencialidades 
personales, que sólo tienen lugar en la asociación rica y múltiple con los demás: la capaci-



52   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la última parte de El derecho de la libertad, el método de la reconstrucción 
normativa a la esfera pública tal como se desarrolló en el siglo XX, la idea 
de Dewey de libertad social como cooperación ocupará un lugar central. Si 
bien Dewey no es el único intelectual al que Honneth recurre para esta tarea 
de reconstrucción, su figura es clave para el paso de la eticidad concebida 
en términos hegelianos, demasiado “centralista y sustantiva” y, por lo tanto, 
“despreocupada de los recaudos institucionales respecto de las relaciones 
horizontales [cursivas añadidas] entre los ciudadanos” (2014, p. 339), a la 
eticidad democrática, donde la esfera pública de formación democrática de 
la voluntad ocupa un rol central, separado del Estado. 

Esta diferencia, sin embargo, se matiza en La idea del socialismo, donde Hon-
neth (2017) acerca aún más a Hegel y Dewey como dos filósofos claves para 
abrir la propuesta “reconstructivo-normativa” de El derecho de la libertad a 
futuro, es decir, “abrirla ... a un orden social constituido de manera totalmente 
distinta en lo institucional”7 (p. 13). Esto lo lleva a cabo conservando la li-
bertad social como ideal normativo regulador de la reproducción social, pero 
destacando la centralidad de la idea de democracia, que retoma de Dewey, 
en las diversas esferas de acción que reconstruyó en el libro anterior. En este 
contexto, pueden identificarse dos usos interrelacionados que hace Honneth 
de Hegel y de Dewey para su proyecto meta-político de reforma institucional: 
1) la especificación de la idea básica de cooperación no coercitiva, que carac-
teriza a la libertad social, en términos de ausencia de barreras a la comunica-
ción; 2) la complementación de la metáfora hegeliana del organismo y la idea 
deweyana de democracia como forma de vida para explicar el modo en que 
idealmente deberían relacionarse las esferas de acción social. 

dad de ser un sujeto individualizado que, en asociación, realiza una contribución propia y 
tiene un modo propio de aprovechar sus frutos” (LW, 2, p. 329).
7 Una de las críticas a El derecho de la libertad que más preocuparon a Honneth y que sus-
citaron, en gran medida, la escritura de La idea del socialismo, se dirigió a los riesgos de 
estancamiento normativo e institucional que implicaba el método inmanente de su recons-
trucción normativa (véase, especialmente, Schaub, 2015). En Rejoinder, Honneth (2015a) 
admite que es posible dotar de mayor flexibilidad a su “reformismo” en el plano de las ins-
tituciones, incluso hasta el punto de la “revolución institucional”, es decir: “la posibilidad 
de que la norma subyacente de una esfera de acción sólo puede ser realizada de una manera 
más apropiada y comprehensiva a través de un cambio fundamental en la institución que 
previamente había servido para su realización” (p. 208). Sin embargo, rechaza que sea po-
sible una revolución que sustituya la idea de libertad como núcleo normativo último de los 
órdenes sociales modernos, a menos que se ofrezca “un ejemplo plausible de la manera en 
que una ‘revolución normativa’ podría tener lugar sin deberse a una nueva interpretación 
innovadora del principio de libertad individual (en sus diversas formas)” (pp. 210-211).



GERMÁN ARROYO   53

El primer uso surge en el marco de la modificación que propone Honneth 
(2017) de un pilar fundamental del socialismo clásico desde Saint-Simon 
hasta Marx: la idea de un progreso histórico necesario desde el capitalis-
mo hasta el socialismo. Aquí, Honneth recurre a la crítica de Dewey a esta 
idea de progreso y a su propuesta experimentalista para resolver problemas 
y alcanzar mejoras sociales8. El experimentalismo de Dewey implica para 
Honneth, entre otras cosas, hallar en cada etapa del desarrollo histórico de 
una sociedad los potenciales para dicha resolución: 

Según Dewey, para la solución inteligente de problemas, debe concebirse 
la idea de la eliminación de barreras que obstaculizan la comunicación 
[cursivas añadidas] sin restricciones de los miembros de una sociedad 
como guía normativa [cursivas añadidas] en la búsqueda experimental de 
lo que debe constituir en cada caso la respuesta más amplia a una situación 
considerada socialmente problemática. (2017, p. 123)

La pauta para juzgar una mejora social, dice Honneth, “tiene un carácter más 
bien metódico: los experimentos histórico-sociales conducen a soluciones 
mejores, más estables ... cuanto más integrados en la solución de los pro-
blemas estén los implicados en ellos” (p. 126). Honneth identifica aquí una 
estrecha convergencia con la idea hegeliana de la ausencia de restricciones 
externas de los sujetos participantes en las modificaciones institucionales, 
pues “también para Hegel existen ‘mejoras’ en la esfera de lo social a partir 
de pasos de superación de barreras que obstaculizan la comunicación sin 
presiones entre los miembros” (p. 127). De este modo, concluye Honneth:

Con la idea defendida por Dewey y Hegel de que sólo puede funcionar 
el punto de vista superior de la liberación de las barreras a la comunica-
ción [cursivas añadidas] y de las dependencias inhibidoras de la interacción 
como patrón de las medidas sociales, se nos brinda un instrumento teórico 
que permite comprender la idea de libertad social al mismo tiempo como 
un fundamento histórico y como pauta de un socialismo que se entiende a 
sí mismo como experimental. (2017, pp. 127-128)

El segundo uso interrelacionado de Hegel y Dewey por parte de Honneth 
tiene que ver con el modelo de organización social bajo el cual la idea re-

8 Para un análisis del experimentalismo de Dewey en el campo de la filosofía política y 
social, véase Forstenzer (2019) y Pappas (2012). Para un análisis del vínculo entre experi-
mentalismo, democracia y educación, véase Saharrea et al., (2022).



54   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

novada de libertad social puede efectivamente llevarse a cabo. Para Honne-
th es imposible que la libertad social pueda hacerse realidad si se limita al 
ámbito económico, como lo hizo siempre en el socialismo9. Las personas 
deben poder experimentar que sus “aportes se complementan y se ensam-
blan sin imposiciones” (2017, p. 177) también en el marco de sus relaciones 
personales y en la esfera pública democrática. Con el fin de subsanar este 
error originario del socialismo, Honneth se propone elaborar un modelo de 
sociedad donde las tres esferas de acción independientes se vinculen entre sí 
de manera armónica para hacer posible el ejercicio de la libertad social en 
cada una de ellas de manera igualitaria. Aquí, Honneth vuelve a Hegel para 
adaptar normativamente la metáfora del organismo10 a este propósito de ar-
monización entre esferas, dando como resultado que 

las tres esferas de la libertad deberían relacionarse en el futuro de modo 
tal que cada una siga, en la medida de lo posible, sus propias normas, pero 
que juntas, en una cooperación sin imposiciones, logren la reproducción 
constante de la unidad superadora: la sociedad entera. (p. 184)

Este modo de concebir la relación entre esferas, que reproduce idealmente el 
modo en que los individuos se deben relacionar entre sí dentro de cada una de 
ellas (si rige la idea de libertad social), Honneth afirma que solo puede darse 
en el marco de la “democracia como forma de vida” tal como la concibió 
Dewey11. Hay varias definiciones de esta idea en la extensa obra de Dewey, 
pero hay una que captura las condiciones que deben existir para el ejercicio 
de la libertad social12:

9 Esta crítica es formulada con claridad del siguiente modo: “Sin capacidad para ver el valor 
emancipador de los derechos humanos y de los ciudadanos, surgidos con la Revolución 
francesa, veían allí sólo el permiso para la creación de riqueza privada y pensaban, por lo 
tanto, que podían prescindir totalmente de ellos en una futura sociedad socialista. Desde 
entonces, el socialismo sufre la incapacidad de encontrar por sí mismo, con la ayuda de 
sus propios medios conceptuales, un acceso productivo a la idea de democracia política” 
(Honneth, 2017, pp. 154-155).
10 Es decir, la metáfora según la cual “las esferas sociales se comportan como los órganos de 
un cuerpo prestando servicios, según normas independientes, que luego en conjunto contri-
buyen al objetivo superior de la reproducción de la sociedad” (Honneth, 2017, p. 181). Para 
la metáfora del organismo véase Böckenforde (2004).
11 Para este concepto véase, además, Democracy and Education (1916, MW, 9) y Creative 
Democracy-The Task Before Us (1939, LW, 14). 
12 Recordemos que para este la libertad social implica el reconocimiento intersubjetivo de los 
objetivos individuales de diversos sujetos en el marco de prácticas normadas socialmente.



GERMÁN ARROYO   55

[La democracia] es una forma de vida, social e individual [cursivas añadi-
das]. La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expre-
sada ... como la necesidad de la participación de cada ser humano maduro 
en la formación de los valores que regulan la vida conjunta [cursivas aña-
didas] de los hombres: lo cual es necesario desde el punto de vista tanto del 
bienestar social general como del desarrollo de los seres humanos en tanto 
individuos [cursivas añadidas]. (LW, 11, pp. 217-218)

Honneth concluye, a partir de la metáfora hegeliana del organismo y de esta 
idea de Dewey, pero yendo un poco más allá de ellas13, que la democracia 
como forma de vida es la única que puede hacer justicia a la independencia 
funcional de cada esfera sin perder de vista el horizonte de una armonización 
institucional general. En otras palabras y resumiendo lo dicho anteriormente, 
dice Honneth:

‘Democracia’ significa aquí no sólo poder participar, en igualdad de de-
rechos y sin imposiciones, de los procedimientos de la construcción de 
voluntad política14; entendida como una forma de vida [cursivas añadidas], 
significa más bien poder tener la experiencia de una participación iguali-
taria en cada estación central [cursivas añadidas] de la intermediación de 
individuo y sociedad [cursivas añadidas], en la que se refleja la estructura 
general de la participación democrática, respectivamente, en la especializa-
ción funcional de una sola esfera. (2017, p. 184).

A partir de esta definición, Honneth continúa con una serie de especificacio-
nes respecto de cómo debe dirigirse el cambio social, orientando su argu-
mentación hacia la primacía de la esfera pública democrática (idea que tam-
bién retoma de Dewey) como centro activo de discusión y cooperación para 
la solución conjunta de problemas. Sin embargo, contamos ya con un cuadro 
lo suficientemente amplio del modo en que Honneth recupera a Dewey para 

13 Sobre todo para ampliarla “agregándole el pensamiento sistemático de la diferenciación 
funcional para determinar las esferas de acción que, en su conjunto, pueden constituir por 
su estructura democrático-asociativa toda una forma de vida” (Honneth, 2017, p. 185).
14 Este es un aspecto particularmente importante de la idea de democracia de Dewey, quien 
enfatiza a lo largo de toda su obra, desde The Ethics of Democracy (1888, EW, 3), pasando 
por The Public and Its Problems (1927, LW, 2) y Ethics (1934, LW, 7), hasta el referido 
Creative Democracy… (1939, LW, 14), que cuando habla de democracia no se refiere me-
ramente a la forma de gobierno, a la regla de la mayoría, o a la constitución de partidos 
políticos, sino al ethos que sustenta todas estas prácticas.



56   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

desarrollar su propia teoría de la justicia y la aplicación de esta a un proyecto 
de eticidad democrática por medio del intento de actualización de la filosofía 
del derecho de Hegel.

2. Contingencia y sacralidad

Si bien la crítica a la teoría de la justicia de Honneth no es el tema principal 
de El hechizo de la libertad, es el puntapié inicial para desarrollar una histo-
ria intelectual alternativa a la “tesis del hechizo” bajo cuya influencia, según 
Joas, ha caído la teoría de la religión a partir de siglo XVIII. Joas (2024) 
comienza en la introducción con una crítica al monismo valorativo que im-
plica la “tesis del hechizo” defendida por Honneth. Aquí, Joas se refiere a la 
polisemia de esta tesis y a las contradicciones que implica para Honneth la 
defensa del primado de la libertad15. Sin embargo, la crítica más severa se di-
rige al núcleo metodológico asociado a esta tesis de la teoría de la justicia del 
“hegeliano Honneth”, esto es, a su perspectiva teleológica, según la cual “la 
marcha triunfal del ideal de libertad en la ‘modernidad occidental’ no debe 
pensarse como un producto meramente contingente y en principio reversible 
del desarrollo histórico, sino como un proceso con pretensión de validez nor-
mativa universal” (p. 19). 

La crítica de Joas (2024) a la teleología defendida por Honneth es el paso 
necesario para la valoración negativa de la piedra angular del proyecto hon-
nethiano: la filosofía de Hegel. Para Joas la teoría de la religión, que ya había 
caído bajo el “hechizo de la libertad”, se vio extraordinariamente perjudicada 
al recurrir a la narrativa teleológica hegeliana de la continuidad, según la 
cual el cristianismo dio lugar, como una fase superior en el desarrollo del 
Espíritu, a la libertad política encarnada en el Estado. La tesis de Joas es que 
“la síntesis de Hegel [entre historia de la religión e historia de la libertad] 
ha demostrado ser ... un camino sin salida para la teoría de la religión” (p. 
21). Joas quiere contar otra historia, no teleológica, donde la libertad pierde 
el carácter de logro normativo irreversible, y donde la religión deja de estar 
atada a las modalidades en las que históricamente, sobre todo a raíz de la 
síntesis hegeliana, se la ha relacionado con la libertad. La división de su libro 
en cuatro partes se basa, de hecho, en cuatro críticas a esta síntesis de Hegel, 

15 Joas se remite al trabajo de Halbig (2018), quien analiza en profundidad los problemas 
teóricos que acarrea la “tesis del hechizo” como tal, pero también respecto de otros presu-
puestos del proyecto de Honneth.



GERMÁN ARROYO   57

siendo la segunda la que nos interesa aquí, pues es en ella donde se ubica 
el capítulo sobre Dewey. El objetivo de esta parte, titulada “Secularización 
e historia moderna de la libertad”, es oponer a la narrativa hegeliana de la 
continuidad, la posición de cuatro representantes de otra “tradición”, más 
“interrogativa”, que no establece lazos necesarios entre religión y libertad 
sino que se cuestiona sobre los efectos políticos de la secularización “a partir 
de una comprensión pormenorizada de la religión” (p. 164). Dewey perte-
nece, para Joas, al grupo de esos “‘amigos en la historia’ ... cuyos escritos 
conservan una perdurable fuerza inspiradora y ofrecen importantes puntos de 
apoyo para una alternativa a Hegel” (p. 9). 

Joas toma el libro A Common Faith (1934, LW, 9) como representativo de la 
teoría de la religión madura de Dewey. En su análisis separa dos aspectos: 
por un lado, el relacionado con la “ampliación de su teoría de la acción y de 
la experiencia” (Joas, 2024, p. 173) al ámbito religioso; por el otro, el intento 
de “sacralización de la democracia” como respuesta a los debates vernáculos 
sobre religión en la década de 1930. El primero es para Joas el aporte más 
relevante de Dewey, y es desde allí de donde parte. 

Joas comienza señalando que la distinción trazada por Dewey en A Common 
Faith entre lo religioso y la religión16 se corresponde con la metodología 
empleada en Art as Experience (1934, LW, 10), según la cual debe partirse 
de la cualidad estética de la experiencia en lugar de experiencias estéticas 
particulares que tienen lugar en ámbitos definidos y separados como el mu-
seo. Dewey se esfuerza, para Joas, por excluir de su estudio sobre la religión 
toda teología que pueda esconderse en la identificación de experiencias reli-
giosas separadas: “El dualismo entre lo natural y lo sobrenatural [cursivas 
añadidas], contra el que Dewey había dado batalla durante toda su carrera, 
alcanzaría así una influencia renovada sobre la base de una teoría que parte 
de la experiencia [cursivas añadidas]” (Joas, 2024, p. 174).

En conexión con esto, Joas analiza especialmente la interpretación deweyea-
na de las llamadas “experiencias religiosas”, según la cual estas no prueban 
la existencia de un ser sobrenatural sino más bien revelan “la existencia de 
un complejo de condiciones que han operado para realizar un ajuste en la 
vida, una orientación [cursivas añadidas], que trae consigo una sensación de 
seguridad y paz [cursivas añadidas]” (LW, 9, p. 10). En este punto, Joas re-
cupera la distinción de tres sentidos de adaptación definidos por Dewey para 
explicar el tipo de reorientación vital que proporciona la cualidad religiosa de 

16 Véase A Common Faith (1934, LW, XX, pp. 3-20).



58   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la experiencia. Como se desprende de la cita, Dewey habla de ajuste (adjust-
ment), un tipo de adaptación que incluye pero va más allá de los otros dos: la 
accomodation (adaptación pasiva al entorno) y la adaptation (modificación 
activa del entorno). El ajuste incluye una dimensión pasiva y una activa, 
pero, a diferencia de las otras dos, es una modificación integral de la persona, 
no de un aspecto de ella ni del entorno para satisfacer un deseo o necesidad 
particular. Joas (2024) insiste, en este punto, en que para Dewey “las reorien-
taciones fundamentales no pueden atribuirse a que las personas se abren en 
las experiencias religiosas a influencias sobrenaturales; más bien caracteriza 
simplemente como religiosa toda reorientación de este tipo” (p. 178). 

Joas aclara que esta peculiar explicación de lo religioso “proviene del inten-
to de identificar de hecho en la dimensión potencialmente religiosa de toda 
experiencia un fenómeno que se diferencie de la fragmentación de la expe-
riencia cotidiana” (p. 179), más allá de lo que la estética pueda proporcionar 
circunstancialmente. Lo particular de la dimensión religiosa de la experien-
cia es la “referencia imaginaria a un yo total” (2024, p. 179) que permite 
al individuo resistir las vicisitudes de la vida sin caer en una fragmentación 
paralizante. Ahora bien, el yo idealmente total, aclara Joas, no es para Dewey 
el de un individuo aislado, sino que depende de sus relaciones con el mundo 
y con otros yoes. El universo, entendido como la “totalidad [imaginaria] de 
las condiciones con las que el individuo se sabe vinculado” (p. 183), propor-
ciona al ideal del yo total el soporte para su realización, es aquello “más allá 
de nuestro yo que sostiene y apoya nuestros esfuerzos” (p. 184). Asimismo, 
el yo individual se constituye en el marco de experiencias intersubjetivas que 
potencialmente podrían ser religiosas. Esta es, justamente, la respuesta que 
encuentra Joas a la exigua y dispersa cantidad de ejemplos y metáforas de 
experiencias religiosas en la obra de Dewey. 

Joas se remite aquí al tratamiento de la comunicación en Experience and Na-
ture (1925, LW, 1), donde “Dewey carga de significación religiosa la teoría 
antropológica de los aspectos específicos de la comunicación humana, tal 
como había sido desarrollada por su amigo George Herbert Mead” (2024, 
p. 186). Dewey califica de “milagrosa” la experiencia compartida surgida 
de la comunicación, y su capacidad de generar participación17 y adhesión a 
valores. La comunicación entendida de este modo implica una concepción 

17 Como señala Dewey en Democracy and Education, “existe algo más que un lazo verbal 
entre las palabras común, comunidad, y comunicación [cursivas añadidas]. Los hombres 
viven en una comunidad en virtud de las cosas que tienen en común; y la comunicación es 
la forma en que llegan a poseer cosas en común” (MW, 9, p. 7).



GERMÁN ARROYO   59

descentrada del ser humano, de un yo que se abre a partir de “la disposición 
radical de dejarse conmover por la persona del otro y, así, autorrealizarse 
con otros, incluso a través de otros: como intersubjetividad conmovedora 
[cursivas añadidas] (erschütternde)” (p. 187). A partir de esto, Joas realiza la 
transición a la concepción de la democracia de Dewey, pues la experiencia 
compartida de la comunicación y la intersubjetividad conmovedora son la 
condición básica de las comunidades morales democráticas. Así, “la ausen-
cia de barreras en la comunicación [cursivas añadidas] cotidiana y su insti-
tucionalización en forma de procedimientos e instituciones de la democracia 
se convierten para él en el más alto ideal”, o en otras palabras, “la democracia 
se vuelve la religión secular de Dewey” (p. 190). 

Aquí es donde Joas (2024) comienza su crítica más severa al planteo de 
Dewey, exponiendo los elementos que conforman su intento de sacralización 
de la democracia. Este intento, sostiene Joas, se basa en el rechazo por parte 
de Dewey de dos aspectos de las religiones tradicionales: 1) los presupuestos 
sobrenaturales que las sostienen, ya que “…en la creencia en lo sobrenatural 
Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como 
separación de lo ideal y lo real [cursivas añadidas]” (p. 193); y 2) la inten-
ción de monopolizar la experiencia religiosa, con la consecuencia de que 
las iglesias “terminan además compitiendo entre sí y erigiendo así barreras 
artificiales [cursivas añadidas] dentro de una sociedad” (p. 194).

Joas destaca ciertos problemas teóricos y empíricos en el planteo de Dewey, 
entre los que se destaca una definición de Dios totalmente incompatible con 
las creencias comunes de las personas. Según la definición de Dios en A 
Common Faith, este no sería un nombre para un ser trascendente a lo huma-
no, sino la “relación activa entre lo ideal y lo real” (1934, LW, 9, p. 34). Para 
Joas (2024) “parece osada la visión según la cual la decisión de un filósofo de 
usar o de aceptar el término Dios como abstracción intelectual podría mover 
a alguien a hacer algo o tener efectos transformadores en su personalidad” (p. 
195). En un libro anterior, The Genesis of Values (2000), el término para esta 
visión es aún más sardónico, ya que la califica de “risible” (p. 122).

Sin embargo, lo central para Joas es el desacople que pretende Dewey en 
A Common Faith entre las religiones y sus instituciones, por un lado, y lo 
religioso como cualidad atribuible a cualquier experiencia en el marco de la 
democracia, por el otro. Joas (2024) señala que Dewey no ofrece ninguna 
respuesta a la pregunta empírica por el modo específico en que deben darse 
los lazos democráticos: “…su respuesta a esta pregunta por el enraizamiento 
efectivo de la democracia en individuos y sociedades permaneció débil y 



60   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025LIN HUA   60

abstracta” (p. 195). Lo que es más, “omite el particularismo de la experiencia 
individual y acaba con su ‘fe común en la humanidad’ en un vacío univer-
salismo de lo democrático, cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” 
(p. 197).

Esta crítica genera una tensión en la recuperación de Dewey por parte de 
Joas (2024) para narrar una historia alternativa a la síntesis hegeliana entre 
religión y libertad política. Por un lado, valora su teoría del surgimiento de 
los valores a partir de la experiencia intersubjetiva de la comunicación sin 
barreras, y por el otro, propone ir “más allá de él, sin caer en sus paradojas ni 
acabar en su visión de la desinstitucionalización de la religión como contri-
bución al aseguramiento de la democracia” (p. 198). En la siguiente sección 
se brindarán más detalles sobre esta crítica a la “sacralidad de la democracia” 
de Dewey.

3. El depósito hegeliano en disputa

Tanto Honneth como Joas revelan en sus usos de Dewey un conocimiento 
pormenorizado de su obra, pues no solo se remiten a los textos de madurez 
más conocidos sino también a obras tempranas del filósofo estadounidense. 
Si bien no se trata de dos intérpretes del pragmatismo, son filósofos que se 
han tomado en serio el estudio de la obra de Dewey para la incorporación de 
elementos claves a sus propios proyectos. A continuación, señalaremos los 
posibles aciertos y desaciertos de cada uso de la obra de Dewey teniendo en 
cuenta: 1) la afinidad de las premisas de los marcos teórico-metodológicos 
de Honneth y de Joas con la filosofía de Dewey en general; 2) el tratamiento 
específico de tres elementos de dicha filosofía con los que ambos trabajan: 
la concepción intersubjetiva del ser humano; el requisito de la ausencia de 
barreras artificiales a la comunicación; y la idea de democracia. Partiremos 
de este segundo punto en el uso de Honneth.

Si bien Honneth traza vínculos directos entre Dewey y Hegel, su lectura 
se sustenta en estudios realizados por intérpretes que, desde principios del 
siglo XXI, se han tomado el trabajo de descifrar la afirmación autobiográ-
fica de Dewey en Absolutism to Experimentalism (1930) acerca de que “el 
contacto con Hegel ha dejado un depósito permanente en [su] pensamiento” 
(LW, 5, p. 154). Entre los intérpretes más importantes cabe mencionar a John 



GERMÁN ARROYO   61

Shook (2000), James Good (2006) y Thomas Dalton (2002)18. Respecto de 
la intersubjetividad y la constitución social del yo, hay bastante acuerdo en 
esta vertiente de la literatura secundaria respecto de la influencia de Hegel 
en la filosofía de Dewey (Johnston, 2010; Garrison, 2006; Rockmore, 2005; 
Savage, 2002). Como señala Garrison (2006), Dewey “compartía la crítica 
de Hegel al individuo atomista, a-social, históricamente descontextualizado, 
innatamente libre, racional y liberal” (p. 2), y abogaba por una compren-
sión del individuo según la cual “el hombre es verdaderamente un ser social, 
constituido por sus relaciones con otros” (EW, 3, p. 308).

Ahora bien, para que el individuo se constituya y autorrealice en sus rela-
ciones con otros, es necesario que dichas relaciones encuentren la menor 
cantidad de obstáculos posibles. La ausencia de barreras a la comunicación 
es uno de los requisitos concretos de dicha condición de no interferencia. El 
objetivo de este requisito es que toda persona pueda participar en la discu-
sión pública sin verse excluida por barreras artificiales a la comunicación 
con otros miembros de la comunidad. Honneth encuentra una similitud entre 
Dewey y Hegel respecto de ese aspecto de la vida en comunidad, lo cual es 
plausible si se presta atención: 1) por un lado, a la importancia del principio 
de la ausencia de barreras o divisiones artificiales entre el individuo y su en-
torno natural y social, que en general atraviesa diversos campos de estudio en 
la obra de Dewey, ya sea el del arte (LW, 10, p. 110), el de la educación (MW, 
9, p. 105), el del conocimiento (LW, 4, p. 20), el de la religión (LW, 9, pp. 
55-56) o la forma de vida democrática como tal (LW, 14, pp. 227-228); 2) por 
el otro, a la importancia que Dewey otorga a la filosofía de Hegel respecto de 
este principio: “El tratamiento de Hegel de la cultura humana, de las institu-
ciones y de las artes, implicó la ... disolución de muros divisorios rígidos, y 
tuvo una atracción especial para mí” (LW, 5, p. 153). Incluso luego de haber 
abandonado su “confianza en la dialéctica”, Dewey asegura que “el énfasis 
de Hegel en la continuidad ... persistió sobre bases empíricas” (Dewey, 1939, 
p. 18). Una manifestación concreta de esta afinidad se halla en el análisis de 
Särkelä (2013), quien vincula la filosofía social del reconocimiento público 
de las Lectures in China de Dewey (1973) con la idea de Versöhnung [recon-
ciliación] en la Phänomenologie des Geistes (1807/2023). 

18 Cabe señalar, sin embargo, que Richard Bernstein (1971) fue el primer gran filósofo e 
intérprete que puso en cuestión el “mito” de que el “‘período’ hegeliano de Dewey repre-
senta una etapa temprana de su desarrollo intelectual que eventualmente superó y descartó”. 
Para Bernstein, por el contrario, “si volvemos al estudio de Dewey, veremos cuán falso es 
este mito y cuán persistente fueron los temas hegelianos en su filosofía ‘madura’” (p. 168). 



62   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Ahora bien, Honneth también encuentra similitudes entre Hegel y Dewey 
respecto de la organización social que surge, pero a la vez requiere, de la au-
sencia de barreras para la comunicación y la realización intersubjetiva de los 
individuos. Sin embargo, no está tan claro en qué medida la idea de demo-
cracia de Dewey como principio de organización social es compatible con la 
filosofía del derecho de Hegel. Shook y Good tienen opiniones encontradas a 
este respecto. Shook (2010) entiende que “para Dewey, la filosofía del espíri-
tu de Hegel conduce directamente a la hermandad democrática de una huma-
nidad común, lo que se convierte en la piedra angular de la propia política de 
Dewey” (p. ix); mientras que para Good (2010) “uno podría razonablemente 
especular que Dewey creía que la democracia debería ser la conclusión de la 
dialéctica del Estado de Hegel, pero no hay evidencia suficiente en la confe-
rencia19 para asegurarlo” (p. 87-88). Nosotros consideramos que, si bien “la 
monarquía constitucional [es] un sistema de gobierno desagradable para un 
demócrata como Dewey” (p. 87), es posible trazar una posible vinculación 
entre la democracia entendida como ideal ético y social y la idea de eticidad 
que sostiene la filosofía del derecho de Hegel, dando así plausibilidad a la 
pretensión de Honneth de acercar a ambos filósofos para construir un modelo 
de eticidad democrática. 

Un texto comúnmente citado de Dewey para comprender su idea de demo-
cracia es el temprano The Ethics of Democracy (1888), donde afirma que 
“la democracia ... es una concepción social y por lo tanto ética, y sobre su 
significación ética se basa su significación como gobierno” (EW, 1, p. 240). 
La concepción social y ética de la democracia de Dewey se basa, a su vez, en 
el principio básico de su Ethics (1932): “que cada individuo pueda tener la 
oportunidad de liberación, expresión, realización de sus capacidades distin-
tivas, y que el resultado promueva el establecimiento de un fondo de valores 
compartidos” (LW, 7, p. 350). Este principio de la democracia como ideal 
ético contiene casi los mismos términos que el postulado ético de Outlines 
for a Critical Theory of Ethics, de 1891: 

En la realización de la individualidad [cursivas añadidas] se encuentra tam-
bién la necesaria realización de alguna comunidad [cursivas añadidas] de 
personas de la cual el individuo es miembro; y, a la inversa, el agente que 
debidamente satisface a la comunidad en la que participa, por esa misma 
conducta se satisface a sí mismo. (EW, 3, p. 322)

19 Se refiere a la conferencia Hegel’s Philosophy of Spirit de Dewey que citamos más abajo 
(Dewey 1897, citado en Shook, 2010).



GERMÁN ARROYO   63

El contexto en el cual debe darse esta articulación entre individuo y comu-
nidad es el mundo ético, el conjunto de instituciones a las cuales el indivi-
duo debe ajustar su actividad para estar vinculado moralmente con los otros 
miembros de la comunidad de una forma objetiva y concreta. A la hora de 
tratar en Outlines la relación entre la conciencia moral individual y las ins-
tituciones del mundo ético, luego de citar las Grundlinien20, Dewey (1891) 
agrega en la nota al pie 2 de la página 357 que “no hace falta decir cuán gran-
demente [está] en deuda con Hegel ... en todo el tema del ‘mundo ético’”. 
Si bien no es posible extraer aquí todas las consecuencias de este reconoci-
miento, cabe señalar que hay un aspecto de la Sittlichkeit hegeliana que guar-
da una asombrosa similitud con la concepción deweyeana de la democracia 
como forma de vida ética y social: la participación activa de los individuos 
en las instituciones del mundo ético. El modo de asociación en una comuni-
dad democrática se caracteriza para Dewey, fundamentalmente, por el hecho 
de que los individuos no son conminados a participar de las instituciones del 
mundo ético, sino que dicha participación parte de la iniciativa individual. 
Sin instituciones no existe comunidad ética, pero sin iniciativa individual 
dicha comunidad ética no es democrática (EW, 1, pp. 243-244). Ahora bien, 
la Sittlichkeit hegeliana incluye, con otros términos, esos dos elementos, re-
sumidos por uno de los mayores intérpretes de la ética de Hegel, Allen Wood 
(1990):

Hegel utiliza Sittlichkeit para significar dos cosas aparentemente distintas: 
primero, se refiere a cierto tipo de orden social…. Así, “vida ética” es el 
nombre que Hegel da a un conjunto de instituciones. Segundo, sin embar-
go, el término se refiere también a cierta actitud o “disposición subjetiva” 
de parte de los individuos hacia su vida social ... una actitud de armoniosa 
identificación con sus instituciones21. (p. 196)

A partir de esto, puede decirse que el uso que Honneth hace de Dewey al tra-
zar semejanzas y continuidades con Hegel respecto de la intersubjetividad, 
la ausencia de barreras a la comunicación y la eticidad entendida en términos 

20 Dewey utiliza en este libro la versión de la obra Werke de Hegel, del año 1887, editada 
por Duncker und Humblot. 
21 Esa similitud no se limita a los textos tempranos de Dewey. En su Ethics, un poco antes 
del texto citado más arriba, dice claramente que “desde el punto de vista ético ... no es 
mucho decir que el ideal democrático plantea ... el gran problema: cómo armonizar el desa-
rrollo de cada individuo con el mantenimiento de un estado social en el que las actividades 
de uno contribuyen al bien de todos los otros” (LW, 7, p. 349). 



64   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

democráticos no solo es legítimo sino que le permite conservar la interrela-
ción que efectivamente existe entre estos tres elementos en la obra de Dewey. 
Dicha interrelación puede formularse de la siguiente manera: la intersubje-
tividad según la cual los seres humanos se constituyen en sus relaciones con 
otros (EW, 3) requiere de la ausencia de barreras artificiales a la comunica-
ción para el aseguramiento tanto de la inteligencia social que guía la solución 
de problemas (LW, 2, pp.  371-372) como de la formación de comunidades 
morales a partir de valores comunes (LW, 13, p. 71). La democracia requiere 
y a la vez garantiza la creación y el mantenimiento de comunidades en las 
que los individuos pueden realizarse a sí mismos en relación con otros bajo 
el postulado de “que cada individuo pueda tener la oportunidad de libera-
ción, expresión, realización de sus capacidades distintivas, y que el resultado 
promueva el establecimiento de un fondo de valores compartidos” (LW, 7, 
p. 350).

Ahora bien, hay varios inconvenientes en el uso que Honneth hace de Dewey. 
En primer lugar, su referencia a una convergencia entre “la ausencia de barre-
ras a la comunicación con la idea de Hegel de la historia como un progreso 
en la conciencia de la libertad” (2017, p. 127), si bien es plausible, no cuenta 
con elementos suficientes para ser afirmada de manera tan contundente. Al 
afirmar esto, Honneth solamente menciona la conferencia de Dewey (1897, 
citado en Honneth, 2017), Hegel’s Philosophy of Spirit, sin referirse a nin-
gún pasaje en particular. En segundo lugar, y relacionado con esto, Honneth 
liga de manera muy estrecha el principio normativo de la libertad social que 
reconstruye a partir de Hegel y el planteo de la democracia como forma de 
vida en Dewey, siendo que este, si bien puso a la libertad en el centro de sus 
preocupaciones sociales y políticas, nunca la estableció como el único valor 
ético a partir del cual se forman las comunidades democráticas22. Asimismo, 
y relacionado con el marco teórico-sistemático tanto de El derecho de la 
libertad como de La idea del socialismo, si bien Honneth no compromete 
a Dewey con todas las premisas de su propio proyecto (reconoce el experi-
mentalismo como una garantía en contra del determinismo histórico), puede 
decirse que, en general, la teleología que implica su reconstrucción normati-
va es un marco poco apropiado para, y en cierto punto incompatible con, el 

22 John Shook (2004) enfatiza que “la confianza de Dewey en la democracia deliberativa 
ilimitada se basa en su confianza de que el razonamiento público puede, con mejoras ne-
cesarias, ser capaz de evaluar racionalmente todos [cursivas añadidas] y cada uno de los 
valores fundamentales [cursivas añadidas]” (p. 34). Para profundizar en el pluralismo ético 
de Dewey véase Fesmire (2017).



GERMÁN ARROYO   65

énfasis en la contingencia como principio metafísico, ético y político básico 
de Dewey y del pragmatismo en general (Bernstein, 1989).

El proyecto de Joas, en este sentido, es mucho más afín a la pluralidad va-
lorativa y al papel de la contingencia en la obra de Dewey. Como vimos, 
Joas (2024) realiza una fuerte crítica tanto al monismo valorativo de la idea 
de libertad en la “tesis del hechizo”, como a la perspectiva teleológica de 
Honneth. Esta perspectiva se sustenta, por supuesto, en la concepción de la 
historia de la libertad de Hegel, pero también en la teoría de la acción social 
de Parsons (Honneth, 2014, p. 19), un elemento esencial del método de la re-
construcción normativa de Honneth. Aunque Joas no lo diga explícitamente 
en El hechizo de la libertad, su crítica a la teleología de Honneth se basa, en 
gran medida, en el papel de la contingencia en su propia teoría general de la 
acción. 

La teoría de Parsons y las objeciones a ella son, justamente, el punto de par-
tida que toma Joas en La creatividad de la acción (1992a) para desarrollar su 
propio modelo. No es este el lugar para reconstruir exhaustivamente aquellas 
objeciones; sin embargo, es preciso tener en cuenta que el modo en que Joas 
construye su teoría de la creatividad de la acción (que se basa en aportes del 
propio Dewey) consiste en reconstruir tres “suposiciones tácitas” que sostie-
ne, entre otros, un modelo como el de Parsons23. La primera de ellas es “el 
carácter teleológico de la acción humana” (p. 15), a la que Joas contrapone 
una concepción no teleológica de la intencionalidad de la acción24, a partir 
de lo cual puede formarse un cuadro contingente del orden social. Ello es así 
porque para Joas, al igual que para Honneth, la teoría de la acción no se limi-
ta al análisis microsociológico sino que tiene consecuencias más generales 
en el campo de la teoría sociológica. “La consecuencia lógica de este modelo 
sería, para su autor, ‘una teoría del cambio social que se tome en serio, y de 

23 Para Joas tanto la teoría de la acción racional, propia del utilitarismo, como la teoría nor-
mativa de la acción y de la sociedad de Parsons, suponen tácitamente que el ser humano: 1) 
se orienta teleológicamente en su acción, 2) controla su propio cuerpo y 3) es un individuo 
autónomo. El desarrollo de estos supuestos y su crítica se desarrollan extensamente en el 
tercer capítulo de La creatividad de la acción.
24 Beytía (2012) resume del siguiente modo el planteo de Joas: “Tomando una postura onto-
lógica y epistemológica diametralmente opuesta al pensamiento moderno, Joas incluye las 
metas como posibilidades internas del proceso de acción, entendiendo la praxis como un 
proceso intencional que es solo difusamente teleológico —permanentemente readecuado a 
nuevos impulsos, orientaciones y sensibilidades— y que funciona enlazado, por definición, 
a una corporalidad específica” (p. 364). Para un análisis exhaustivo de este rasgo de la teoría 
de la acción de Joas, véase Colapietro (2009). 



66   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

manera radical, la contingencia de los procesos sociohistóricos’” (Beytía, 
2012, p. 364). 

Ahora bien, respecto del tratamiento particular de Dewey en el capítulo de 
El hechizo de la libertad dedicado a él, cabe decir lo siguiente. Como vimos, 
Joas valora positivamente la intersubjetividad conmovedora y la comuni-
cación sin barreras en el marco de una “comprensión pormenorizada de la 
religión”, pero rechaza la sustitución de las religiones particulares por la de-
mocracia que pretende Dewey en A Common Faith. Esto por dos razones: 
1) la investigación empírica sobre los efectos perniciosos de la desinstitu-
cionalización de la religión en las democracias liberales, y 2) la falta de cri-
terios claros para determinar de qué manera los lazos democráticos pueden 
proveer la cohesión ética y social que Dewey tanto busca. La primera razón 
es un sólido argumento empírico en contra de la desinstitucionalización25 
de la religión como requisito para el fortalecimiento de una “fe común en la 
humanidad”. En cuanto al segundo punto, Joas especifica, como vimos, que 
Dewey “omite el particularismo de la experiencia individual y acaba con su 
‘fe común en la humanidad’ en un vacío universalismo de lo democrático, 
cuya fuerza motivacional brilla por su ausencia” (2024, p. 197). En la nota 
al pie de este pasaje, sugiere que Dewey “choca en el campo de la teoría de 
la religión con postulados que él mismo formula en su ética y su filosofía 
política” (p. 197). 

Consideramos que este segundo punto de la argumentación es bastante pro-
blemático, pues sugiere una distancia entre la idea de democracia planteada 
por Dewey en A Common Faith y sus formulaciones en su ética y su filosofía 
política, distancia que no se corresponde con el hecho de que religión, éti-
ca y política están íntimamente ligadas en la obra de Dewey (Shook, 2010; 
Rockefeller, 1991). Incluso si admitimos la vaguedad con la que se plantea el 
ideal democrático en A Common Faith, eso no sería una propiedad exclusiva 
de su filosofía de la religión. Dewey nunca fue demasiado preciso en cuanto 
al tipo de asociaciones específicas que debe adoptar el ideal democrático 
en términos sociales y políticos (Rondel, 2019, p. 96)26. Más bien, siempre 

25 Respecto de este punto de su argumento, Joas (2024) se remite a los estudios sociológicos 
de Robert Bellah, a partir de los cuales se revela que la desinstitucionalización de la religión 
conduce, más que a una sacralización de la democracia, a una “subjetivación de la religión”, 
es decir, “una forma puramente personal de religión en la que cada creyente declara como 
su propia variante de religión la mixtura idiosincrática de concepciones que realiza a partir 
de diversas tradiciones” (p. 196).
26 Véase también Bernstein (2010, pp. 304-305) y Ryan (1995, p. 217).



GERMÁN ARROYO   67

abogó para que dichas asociaciones cumplieran con el postulado ético que 
referimos arriba, lo que Robert Westbrook (1991) llama “la conjunción [de] 
la autorrealización y el bien social” (p. 541). 

Asimismo, si se tiene en cuenta que Joas apela a otros textos como Expe-
rience and Nature para dar cuenta de la constitución intersubjetiva del indi-
viduo y “el milagro” de la comunicación sin barreras, no habría razón para 
abandonar esta estrategia para especificar qué quiere decir esta abstracta fe 
común de la democracia. En este sentido, Joas podría haberse remitido a 
Creative Democracy - The Task Before Us (1939)27, donde Dewey habla de 
la democracia en términos de “una forma personal de vida controlada no 
sólo por la fe en la naturaleza humana [cursivas añadidas] en general sino 
por la fe en la capacidad de los seres humanos para el juicio inteligente y la 
acción [cursivas añadidas], en las condiciones apropiadas” (LW, 14, p. 227). 
Una de estas condiciones es el segundo elemento que Joas considera en su 
recuperación de Dewey, es decir, la ausencia de barreras a la comunicación: 
“Pues cualquier cosa que impida la libertad y la plenitud de la comunicación 
establece barreras [cursivas añadidas] que dividen a los seres humanos en 
sectas y facciones antagónicas, socavando así la forma de vida democrática” 
(LW, 14, pp. 227-228). De aquí, podríamos remitirnos a otros textos donde 
Dewey especifica aún más los factores que entorpecen la comunicación y la 
asociación, como la crítica a los medios de comunicación en The Public and 
Its Problems (1927, LW, 2), que incumplen su deber democrático de comuni-
car información relevante para que las personas encuentren la solución a sus 
problemas comunes mediante la deliberación y la acción conjunta.

Parece ser que lo que Joas no puede aceptar no es tanto la abstracción o va-
guedad en el planteo de Dewey —que no es una propiedad exclusiva de su 
filosofía de la religión, y en todo caso es subsanable apelando a otros textos 
de Dewey—, sino la secularización a la que conduce su filosofía de la reli-
gión: esto sería un rasgo hegeliano que Joas no puede admitir en su propio 
proyecto. Apelando a la tipificación que retoma Joas (2024) de las narrati-
vas acerca de la relación entre cristianismo y libertad política, el planteo de 
Dewey se parece bastante a la variante optimista, que “se acerca al hege-
lianismo”, de la tesis de la mediación. Según esta, “incluso sin una imagen 
teleológica [cursivas añadidas] de la historia”, los procesos de secularización 

27 En la introducción a la edición de Yale University Press de A Common Faith, Thomas M. 
Alexander (2013) se refiere también a este ensayo de Dewey para dar cuenta del significado 
de lo “común” en el título del libro.



68   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

son interpretados “como formas de realización posibles del cristianismo”, 
siempre que “los contenidos doctrinales teológicos” no contradigan al “ideal 
democrático moderno” (pp. 159-160).  En relación con esto, Shook (2010) 
afirma que, “asistido por su entendimiento de Hegel, Dewey sostuvo ... que 
el destino propio del cristianismo era realizar su transformación final en la 
democracia liberal” (p. 31). 

Aunque no pretendemos afirmarlo de manera definitiva, es muy probable que 
Dewey sea más hegeliano de lo que Joas piensa, incluso en el ámbito del pen-
samiento religioso, y esto es lo que podría explicar las tensiones existentes 
en la recuperación de su filosofía para su propio proyecto de una alternativa 
a Hegel. Esta hipótesis se refuerza si se tiene en cuenta una de las premisas 
que Joas (2024) acepta en su reconstrucción de la cualidad religiosa de la 
experiencia del planteo de Dewey, a saber: el rechazo del “dualismo entre lo 
natural y lo sobrenatural” (p. 174). Si bien Joas señala correctamente que este 
rechazo se basa en la centralidad que en este asunto tiene el conocimiento 
científico para Dewey, a partir del cual las “pretensiones cognitivas de las 
religiones” ofrecen una “imagen del mundo que se ha vuelto inverosímil” 
(p. 192); no puede desestimarse la motivación hegeliana de ese rechazo, ma-
nifestada por Dewey en el ya referido From Absolutism to Experimentalism 
(1930), al decir que “la síntesis de Hegel entre sujeto y objeto, materia y 
espíritu, lo divino y lo humano, no fue una mera fórmula intelectual, operó 
un inmenso alivio, una liberación” (LW, 5, p. 153). 

Esto se extiende también al dualismo entre lo ideal y lo real28. En su confe-
rencia Hegel’s Philosophy of Spirit, Dewey (1897, citado en Shook, 2010) 
valora positivamente que Hegel nunca sostenga en el plano ideal nada que 
no tenga relación con la realidad concreta: “Hegel fue un gran realista (ac-
tualist). Con esto quiero decir que tuvo el mayor respeto, tanto en su pensa-
miento como en su práctica, por lo que realmente equivalía o tenía éxito en 
adquirir una forma exterior” (p. 97). Lo ideal y lo real se encuentran tanto 
para Dewey como para Hegel en el mismo plano: en las relaciones entre el 
ser humano y su entorno social y natural. La definición de Dios que a Joas 
le parece tan inaceptable es, en este sentido, una derivación de este rechazo 
del dualismo entre lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo ideal, que Dewey 
comparte con Hegel. Shook (2010) sugiere, en este sentido que

28 Como señala el propio Joas (2024), “en la creencia en lo sobrenatural [cursivas añadidas] 
Dewey ve resumido todo aquello que él combatió a lo largo de su vida como separación de 
lo idea y lo real” (p. 193).



GERMÁN ARROYO   69

la visión madura de Dewey sobre la religión es una prominente ilustración 
de la forma en que permaneció en deuda con Hegel a través de su extensa 
carrera. Al colocar lo divino al interior de la relación humano-naturaleza, 
la teoría de lo divino de Dewey representa un desarrollo pragmático de 
la metafísica orgánica de Hegel que había buscado más temprano en su 
carrera. (p. 31)

Podría considerarse que la conclusión de Joas en su capítulo sobre Dewey es 
la respuesta a una apremiante disyuntiva: o bien aceptar la interrelación entre 
intersubjetividad, experiencia comunicativa y democracia en la filosofía de 
Dewey29, con la consecuencia de aceptar el paso de las religiones a la demo-
cracia liberal como garante de la cohesión ética y social; o bien conservar la 
concepción deweyeana de la dimensión religiosa de la experiencia de la co-
municación para la formación de valores, y sus efectos en la formación inter-
subjetiva del yo, pero desligando estos elementos de la idea de democracia. 
En el primer caso, Joas estaría aceptando una consecuencia muy similar a la 
síntesis hegeliana entre libertad política y religión que combate a lo largo de 
todo su libro. Su respuesta, que apunta en la segunda dirección, implicaría, 
sin embargo, un cercenamiento débilmente justificado en el entramado de los 
elementos que componen las ideas de Dewey sobre intersubjetividad, comu-
nicación y democracia, y por lo tanto una distorsión en términos exegéticos 
de su filosofía de la religión.

Consideraciones finales

En este trabajo se analizaron dos usos de Dewey en el marco de dos proyec-
tos con objetivos y premisas divergentes y, en ciertos aspectos, opuestas. En 
términos de las premisas de su marco teórico-metodológico, el proyecto de 
teoría de la justicia de Honneth resulta ser, respecto de los presupuestos prag-
matistas de Dewey, en particular, de su pluralidad valorativa y de su énfasis 
en la contingencia de la acción y los procesos sociales, poco adecuado para 
una reactualización de la ética y la filosofía social de Dewey. Sin embargo, 
el tratamiento particular de dicha filosofía en vínculo con ciertas convergen-
cias y similitudes con Hegel, ofrece un cuadro coherente de tres elementos 
interrelacionados: una concepción intersubjetiva del ser humano, el requisito 
de la ausencia de barreras a la comunicación, y la idea de democracia como 

29 Interrelación reconocida por el propio Joas (2024, pp. 189-190). 



70   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

forma de vida, lo cual es una ventaja desde el punto de vista exegético de la 
obra de Dewey. 

En el caso de Joas, la crítica del monismo valorativo de la libertad y la cen-
tralidad de la contingencia en su teoría de la acción y del cambio social ofre-
cen un marco más afín al pragmatismo de Dewey. No obstante, al tratar su 
filosofía de la religión en particular, se revelan, en la recuperación de Joas, 
algunas tensiones que ponen en riesgo la coherencia de los tres elementos 
que mencionamos también respecto de Honneth. Separar la intersubjetividad 
(conmovedora) y la experiencia formadora de valores de la comunicación 
sin barreras, por un lado, de la idea deweyeana de democracia, por el otro, 
genera una ruptura problemática en la interrelación de estos elementos que, a 
nuestro parecer, solo puede explicarse a la luz del antihegelianismo de Joas. 
A partir de la consideración de algunos aspectos del “depósito hegeliano” 
en la filosofía de la religión de Dewey, es altamente probable que el filósofo 
estadounidense no pertenezca, después de todo, a una tradición alternativa a 
Hegel como pretende Joas.

A pesar de que Honneth exagera ciertas convergencias sin contar con pruebas 
suficientes para establecerlas, su consideración del “depósito hegeliano” en 
la ética y la filosofía social de Dewey le permite ofrecer una imagen coheren-
te de los elementos con los que trabaja. Esto no quiere decir que la interrela-
ción entre estos dependa de la influencia de Hegel en la obra de Dewey, pero 
lo que no puede negarse es que la consideración de aquel “depósito” resulta 
más fructífera que el antihegelianismo de Joas en términos de la consistencia 
interna de estos mismos elementos de la filosofía de Dewey. 

Referencias

Aboulafia, M., Bookman, M. O. y Kemp, C. (2002). Habermas and Pragmatism. Routle-
dge.

Apel, K.-O. (2016). Der Denkweg von Charles Sanders Peirce. Eine Einführung in den 
amerikanischen Pragmatismus. Suhrkamp.

Berlin, I. (1969). Four Essays on Liberty. Oxford University Press.

Bernstein, R. J. (1971). Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity. 
University of Pennsylvania Press.

Bernstein, R. J. (1989). Pragmatism, Pluralism and the Healing of Wounds. Proceedings 
and Addresses of the American Philosophical Association, 63(3), 5-18. https://doi.
org/10.2307/3130079

https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079
https://doi.org/10.2307/3130079


GERMÁN ARROYO   71

Bernstein, R. J. (2010). Dewey’s Vision of Radical Democracy. En M. Cochran (Ed.), The 
Cambridge Companion to Dewey (pp. 288-308). Cambridge University Press.

Beytía, P. (2012). Creatividad situada, contingencia y modernidad. Entrevista a Hans Joas. 
Andamios, Revista de Investigación Social, 9(19), 361-389. https://doi.org/10.29092/
uacm.v9i19.402

Böckenförde, E.-W. (2004). Organ, Organismus, Organisation, politischer Körper. En O. 
Brunner, W. Konze y R. Koselleck (Eds.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (vol. 4, pp. 519-622). Klett-Co-
tta.

Colapietro, V. (2009). A Revised Portrait of Human Agency: A Critical Engagement with 
Hans Joas’s Creative Appropriation of the Pragmatic Approach. European Journal of 
Pragmatism and American Philosophy, I(1/2). https://doi.org/10.4000/ejpap.961

Dalton, T. C. (2002). Becoming John Dewey: Dilemmas of a Philosopher and Naturalist. 
Indiana University Press.

Dewey, J. (1972). The Early Works (1882-1898). 5 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1973). Lectures in China, 1919-1920. University Press of Hawaii.

Dewey, J. (1976). The Middle Works (1899-1927). 15 volumes (Ed. J. A. Boydston). Uni-
versity Press.

Dewey, J. (1981). The Later Works (1925-1952). 17 volumes (Ed. J. A. Boydston). Univer-
sity Press.

Dewey, J. (1939). Biography of John Dewey. En P. A. Schilpp (Ed.), The Philosophy of 
John Dewey (pp. 3-45). Open Court.

Dewey, J. (2010). Hegel’s Philosophy of Spirit: 1897, University of Chicago. En J. R. 
Shook y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture 
on Hegel (pp. 93-176). Fordham University Press.

Dewey, J. (introducción de Alexander, T. M.). (2013). A Common Faith. Yale University 
Press.

Fesmire, S. (2019). Beyond Moral Fundamentalism: Dewey’s Pragmatic Pluralism in Ethics 
and Politics. En S. Fesmire (Ed.), The Oxford Handbook of Dewey (pp. 208-234). 
Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38

Fonti, D. y Viale, C. (2023). Ética del discurso y pragmatismo deweyano: educación en la 
comunicación democrática. Revista Ética y Discurso, 8. https://qellqasqa.com.ar/ojs/
index.php/eyd/article/view/654

Forstenzer, J. (2019). Deweyan Experimentalism and the Problem of Method in Political 
Philosophy. Routledge.

Garrison, J. (2006). The “Permanent Deposit” of Hegelian Thought in Dewey’s Theory 
of Inquiry. Educational Theory, 56(1), 1-37. https://doi.org/10.1111/j.1741-
5446.2006.00001.x

https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.29092/uacm.v9i19.402
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.4000/ejpap.961
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190491192.013.38
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/eyd/article/view/654
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00001.x


72   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Gehlen, A. (1997). Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Quelle & Me-
yer. (Trabajo original publicado en 1962). 

Good, J. A. (2006). A Search for Unity in Diversity: The «Permanent Hegelian Deposit» in 
the Philosophy of John Dewey. Lexington Books.

Good, J. A. (2010). Rereading Dewey’s ‘‘Permanent Hegelian Deposit’’. En J. R. Shook y 
J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on Hegel 
(pp. 56-92). Fordham University Press.

Habermas, J. (2019). Theorie des kommunikativen Handelns: Band 1: Handlungsrationa-
lität und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp. (Trabajo original publicado 
en 1981).

Halbig, C. (2018). Hegel, Honneth und das Primat der Freiheit. Kritische Überlegungen. 
En M. Schlette (Ed.), Ist Selbstverwirklichung institutionalisierbar? Axel Honneths 
Freiheitstheorie in der Diskussion (pp. 53-72). Campus-Verlag.

Hegel, G. W. F. (1887). Werke. Vols. 1-18 (Ed. P. Marheineke). Duncker und Humblot.

Hegel, G. W. F. (2021). Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Sta-
atswissenschaft im Grundrisse: Mit Hegels eigenhändigen Notizen und den mündli-
chen Zusätzen. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 1832-1845). 

Hegel, G. W. F. (2023). Phänomenologie des Geistes. Suhrkamp. (Trabajo original publica-
do en 1807).Honneth, A. (1998a). Between Proceduralism and Teleology: An Unresol-
ved Conflict in Dewey’s Moral Theory. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 
34(3), 689-711. https://www.jstor.org/stable/40320718

Honneth, A. (1998b). Democracy as Reflexive Cooperation: John Dewey and the Theory 
of Democracy Today. Political Theory, 26(6), 763-783. https://www.jstor.org/sta-
ble/191992

Honneth, A. (2001). The Logic of Fanaticism: Dewey’s Archaeology of the German Men-
tality. En W. Rehg y J. Bohman (Eds.), Pluralism and the Pragmatic Turn. The Trans-
formation of Critical Theory. The MIT Press.

Honneth, A. (2011). Das Recht der Freiheit: Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit. 
Suhrkamp.

Honneth, A. (2014). El derecho de la libertad: Esbozo de una eticidad democrática. Katz.

Honneth, A. (2015a). Rejoinder. Critical Horizons, 16(2), 204-226. https://doi.org/10.1179
/1440991715Z.00000000048

Honneth, A. (2015b). Verdinglichung: Eine anerkennungstheoretische Studie. Suhrkamp. 
(Trabajo original publicado en 2005).Honneth, A. (2017). La idea del socialismo. Una 
tentativa de actualización. Katz.

Honneth, A. (2021). Kampf um Anerkennung: Zur moralischen Grammatik sozialer. Suhr-
kamp. (Trabajo original publicado en 1992). Honneth, A. y Joas, H. (1980). Soziales 
Handeln und menschliche Natur: Anthropologische Grundlagen der Sozialwissens-
chaften. Campus-Verlag.

https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/40320718
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://www.jstor.org/stable/191992
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000048


GERMÁN ARROYO   73

Joas, H. (1992a). Die Kreativität des Handelns. Suhrkamp. Joas, H. (1992b). Pragmatismus 
und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp. Joas, H. (1997). G. H. Mead: A contemporary 
re-examination of his thought. MIT Press. (Trabajo original publicado en 1985).

Joas, H. (1999). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp. (Trabajo original publicado en 
1997).

Joas, H. (2000). The genesis of values. University of Chicago Press.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit: Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. 
Suhrkamp.

Joas, H. (2024). El hechizo de la libertad: La teoría de la religión después de Hegel y Niet-
zsche (Trad. C. M. Viale, D. O. Fonti y M. Breuer). Sal Terrae.

Johnston, S. (2010). Dewey’s ‘Naturalized Hegelianism’ in Operation: Experimental In-
quiry as Self-Consciousness. Transactions of the Charles S. Peirce Society, 46(3), 453-
476. https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453

Luhmann, N. (1973). Zweckbegriff und Systemrationalität: Über die Funktion von Zwecken 
in sozialen Systemen. Suhrkamp.

Pappas, G. F. (2012). What would John Dewey say about Deliberative Democracy and 
Democratic Experimentalism? Contemporary Pragmatism, 9(2), 57-74. https://doi.
org/10.1163/18758185-90000230

Parsons, T. (1966). Societies; Evolutionary and Comparative Perspectives. Prentice-Hall. 

Rockefeller, S. C. (1991). John Dewey: Religious Faith and Democratic Humanism. Co-
lumbia University Press.

Rockmore, T. (2008). Hegel, Idealism, and Analytic Philosophy. Yale University Press. 
https://doi.org/10.12987/9780300129588

Rondel, D. (2018). Pragmatist Egalitarianism. Oxford University Press.

Ryan, A. (1995). John Dewey and the High Tide of American Liberalism. W.W. Norton.

Saharrea, J., Campeotto, F. y Viale, C. M. (2022). Democracy as Experimenta-
lism and Experimentalism as Anti-Dogmatism: John Dewey and the Theory of 
Education today. Cognitio: Revista de Filosofia, 23(1), e58434. https://doi.or-
g/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434

Särkelä, A. (2013). Ein Drama in drei Akten. Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 61(5-6), 
681-696. https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681

Savage, D. M. (2002). John Dewey’s Liberalism: Individual, Community, and Self-Develo-
pment. Southern Illinois University Press.

Schaub, J. (2015). Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative 
Reconstruction as Method of Critical Theory. Critical Horizons, 16(2), 107-130. ht-
tps://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043

Selk, V. y Jörke, D. (2020). Back to the Future! Habermas and Dewey on Democracy in Ca-
pitalist Times. Constellations, 27(1), 36-49. https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423

https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.2979/tra.2010.46.3.453
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.1163/18758185-90000230
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.12987/9780300129588
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.23925/2316-5278.2022v23i1:e58434
https://doi.org/10.1524/dzph.2013.61.56.681
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1179/1440991715Z.00000000043
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12423


74   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Shook, J. R. (2000). Dewey’s Empirical Theory of Knowledge and Reality. Vanderbilt Uni-
versity Press.

Shook, J. R. (2004). Deliberative Democracy and Moral Pluralism: Dewey vs. Rawls and 
Habermas. En J. Ryder y K. Wilkoszewska (Eds.), Deconstruction and Reconstruc-
tion: The Central European Pragmatist Forum, Volume Two (pp. 31-41). BRILL.

Shook, J. R. (2010). Dewey’s Naturalized Philosophy of Spirit and Religion. En J. R. Shook 
y J. A. Good (Eds.), John Dewey’s Philosophy of Spirit, with the 1897 Lecture on He-
gel. Fordham University Press.

Westbrook R. (1991). John Dewey and American Democracy. Cornell University Press.

Wood, A. W. (1990). Hegel’s Ethical Thought. Cambridge University Press.


