
La teoría de la religión de Hans 
Joas y los fundamentos del Estado 
moderno
Hans Joas’ Theory of Religion and 
the Foundations of Modern State
Marcos G. Breuer*

* Profesor de Bioética en la Facultad de Ciencias de la Salud, Metropolitan College of 
Athens, Grecia, y en la Maestría de Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas de la Uni-
versidad Nacional de Córdoba, Argentina. Correo electrónico: marcosbreuer@yahoo.com | 
Código ORCID 0000-0003-3951-5856.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.02

STUDIA POLITICÆ  Número 65 otoño 2025 pág. 33–45
Recibido: 16/14/2024 | Aceptado: 20/12/2024 

Publicada por la Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales  
de la Universidad Católica de Córdoba, Córdoba, República Argentina.

Resumen

El propósito de este trabajo es, en primer lugar, reconstruir la teoría de la re-
ligión elaborada por Hans Joas, haciendo hincapié especialmente en las no-
ciones de experiencia de lo sagrado, autotrascendencia y sacralización; en 
segundo lugar, ahondar en el papel que, para Joas, desempeña la religión a 
la hora de promover tanto ideales particularistas como universalistas, espe-
cialmente -entre estos últimos- los plasmados en las diversas declaraciones 
de los derechos humanos; y, en tercer lugar, analizar críticamente la tesis de 
Joas según la cual el Estado moderno y secular no puede sustentarse si, por 
paradójico que suene, en la sociedad no existen sólidas raíces religiosas. El 
trabajo concluye relativizando el alcance de la crítica de Joas a la tesis de 



34   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

la secularización y señalando que, al menos a nivel teórico, existen otras 
posibilidades de concebir la viabilidad del Estado actual.

Palabras clave: Hans Joas - religión - tesis de la secularización - Estado 
moderno - psicología moral

Abstract

The purpose of this paper is, firstly, to reconstruct the theory of religion ela-
borated by Hans Joas, with particular emphasis on the notions of experien-
ce of the sacred, self-transcendence, and sacralization. Secondly, to delve 
into the role that, for Joas, religion plays in promoting both particularistic 
and universalistic ideals, especially those embodied in the various declara-
tions of human rights. Thirdly, to critically analyze Joas’ thesis according 
to which the modern and secular state cannot be sustained if, paradoxical 
as it may sound, society lacks solid religious roots. The paper concludes 
by relativizing the scope of Joas’ critique of the secularization thesis and 
pointing out that, at least at the theoretical level, there are other possibilities 
for conceiving the viability of the modern state.

Keywords: Hans Joas - religion - secularization thesis - modern state - mo-
ral psychology

Introducción

Uno de los ejes de la extensa y multifacética obra de Hans Joas gira 
en torno a la esencia de la religión. ¿Pero cuál es —podríamos pre-
guntarnos— la importancia de volver a plantear hoy, en pleno siglo 

XXI, esa cuestión después de casi dos siglos de intensa discusión sociológica 
al respecto?

Joas ofrece dos respuestas íntimamente relacionadas a esa pregunta. Por un 
lado, su importancia radica en que la religión no es una esfera social que 
haya desaparecido o esté por hacerlo, tal como vaticinaban varias corrientes 
sociológicas del siglo XIX y XX tras dar apresuradamente por sentada la 
Säkularisierungsthese [tesis de la secularización]. El homo religiosus, para 
decirlo gráficamente, no es una “especie en extinción”. Es más, el complejo 
fenómeno —individual y social— que englobamos con el término religión 
sigue tan vivo como antes, si bien —y este es un punto que no conviene sub-
estimar— viene experimentando un profundo proceso de transformación. La 
clave está en que, señala Joas, no hay un proceso único y lineal de seculariza-
ción, sino, muy por el contrario, diferentes procesos entrelazados de sacrali-



MARCOS G. BREUER   35

zación, desacralización y resacralización que afectan a todas las sociedades, 
tanto en Occidente como en otras partes del globo (Joas, 2012; 2019).1

Por otro lado, la persistencia de la religión no debe entenderse necesaria-
mente como una reliquia o un residuo, esto es, como la perduración de una 
dimensión premoderna o, incluso, antimoderna, en plena modernidad. La 
religión es el terreno fértil en el que pueden y deben, asevera Joas, echar 
sus raíces las sociedades que se enorgullecen de tener las instituciones más 
característicamente modernas, como el Estado de derecho, la democracia y 
las organizaciones internacionales que velan por los derechos humanos. La 
religión es el Bannkreis [“hechizo”] que anima los valores modernos. Los 
grandes desafíos que entrevemos en el futuro  —al menos, a corto y mediano 
plazo— no pueden ser enfrentados al margen de la religión (Joas, 2020). El 
punto está en entender que la religión puede ser tanto parte del problema 
como parte de la solución, con vistas a lograr un mundo más libre, más pa-
cífico y más justo. 

1. La esencia de la religión y la experiencia de lo sagrado

Antes de analizar las dos respuestas de Joas, comencemos preguntándonos 
qué es la religión para el autor, a fin de desbrozar de ese intrincado núcleo se-
mántico los distintos aspectos constitutivos. Aquí Joas distingue tres órdenes:

En primer lugar, religión es el conjunto relativamente estable de creencias, 
preceptos y rituales de un determinado grupo. Es a lo que nos referimos 
cuando hablamos del cristianismo, del hinduismo, del sintoísmo, etc., y, en 
gran medida, constituye el objeto del estudio comparado de las religiones. 
En segundo lugar, religión es la o las instituciones sociales específicas que 
crean, mantienen y transmiten ese conjunto de creencias, preceptos y rituales. 
Aquí hablamos de las distintas organizaciones religiosas como las iglesias, 
con sus estructuras, sus jerarquías y sus intereses. En tercer lugar, religión es 
el conjunto de experiencias —individuales y colectivas— primordiales que 
giran en torno a das Heilige [lo sagrado]. Aquí hablamos de religión como un 

1 Para Joas, la atención a la interrelación constante entre esos tres desarrollos (en alemán: 
Sakralisierung, Entsakralisierung, Resakralisierung) logra explicar mejor la compleja rea-
lidad social pasada y presente que la noción de postsecularismo [postsecularism] o el hecho 
de negar directamente que hubiese habido una fase de secularización previa al presente 
revival de la religión, como sugiere Korf (2018). Confróntese el artículo de May (2024). A 
menos que se indique lo contrario, todas las traducciones son mías.



36   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

ámbito de vivencias específico y diferente de las vivencias propias de otras 
esferas humanas, como el arte, el deporte o la política. 

Siguiendo la línea de pensamiento abierta por William James (1902), por 
el segundo Émile Durkheim (1912) y por Rudolf Otto (1917), Joas sitúa 
la esencia de la religión en esta tercera dimensión, la vivencial. Para él, lo 
religioso está básicamente constituido por la experiencia de lo sagrado. Fe-
nomenológicamente hablando, esta experiencia se nos da como un Ergri-
ffenwerden, esto es, como un verse afectado o conmovido por el poder de lo 
sagrado (Joas, 1997; 2019). 

2. La religiosidad como constante antropológica

Si bien Joas no lo dice explícitamente, lo anterior sugiere que ningún ser 
humano puede ser totalmente arreligioso, en el sentido de ser “insensible a lo 
sagrado”. Si se quiere, tampoco podría haber personas a quienes la belleza (o 
la fealdad) no las afectara siquiera mínimamente. Más bien, parece adecuado 
sostener que  se trata de una cuestión de grados, que hay seres más sensibles 
o abiertos a lo sagrado que otros, así como hay seres más sensibles o abiertos 
a la belleza; sin embargo, todos pueden participar de la vivencia básica de 
lo sagrado o de lo bello. Así, para Joas (2013), la religión es un “fenómeno 
antropológico fundamental” (p. 264).

Dicho sea de paso, el hecho de que alguien no asista regularmente al museo o 
no acuda nunca, no significa que carezca de sensibilidad plástica: esta acción 
puede estar vinculada con un rechazo a las formas institucionalizadas de 
presentar y promover el arte visual. Igualmente, que alguien no asista regu-
larmente a la iglesia o a la sinagoga, no significa que carezca de sensibilidad 
religiosa; tal vez lo suyo es un distanciamiento similar respecto de las formas 
“normalizadas” de la religión.

La experiencia de lo sagrado es, en sí misma, como una materia sin forma, 
como un líquido aún fuera del receptáculo que pronto lo contendrá. Esto 
quiere decir que la vivencia espiritual necesita articularse dentro de moldes 
cognitivos, normativo-valorativos y comportamentales específicos. En otras 
palabras, la vivencia primigenia de lo sagrado toma forma en determinadas 
creencias, en determinados preceptos y en determinados rituales que de al-
gún modo la “traducen” o la “concretizan”.

Nótese que aquí se enlazan los tres órdenes que distinguíamos más arriba 
del concepto de religión: las religiones históricas, como el cristianismo, el 



MARCOS G. BREUER   37

hinduismo, el sintoísmo, etc., son para Joas las maneras “positivas” que han 
encontrado las distintas sociedades de articular la experiencia de lo sagrado, 
de plasmar la vivencia original en creencias, preceptos y prácticas rituales 
“tangibles”. En otras palabras, deben “entenderse como el intento de inter-
pretar la experiencia de lo sagrado” (Joas, 2013, p. 263); además, esta tarea 
de articulación, plasmación e interpretación ha sido llevada a cabo mayor-
mente por organizaciones funcionalmente específicas como, en el caso del 
occidente cristiano, las iglesias.

Una cuestión espinosa que se le plantea a Joas en este punto es que, según la 
posición antropológica que ha adoptado, no tendría sentido hablar de la “re-
ligión verdadera”. A pesar de su declarado catolicismo, no puede decir que su 
religión sea la única cierta. Esto sería, de manera aproximada, como afirmar 
que la literatura alemana es la única “verdadera”, algo descabellado por don-
de se lo mire. Si todas las literaturas son articulaciones de una experiencia 
estética primigenia, no hay una literatura verdadera. En todo caso, el lector 
alemán podrá decir que las letras de su país son las que mejor le permiten 
acceder a la vivencia artística, pero nada más. De todos modos, este punto, 
que para gran parte de los ciudadanos occidentales se ha vuelto poco pro-
blemático, no es en absoluto menor, ya que al menos las grandes religiones 
mundiales reivindican el Wahrheitsanspruch [pretensión de verdad].2

3. La experiencia de la autotrascendencia, la formación de ideales y la 
sacralización

Tras definir la esencia de la religión como la experiencia de lo sagrado, es 
conveniente avanzar ahora a otro de sus aspectos constitutivos: la experien-
cia de la trascendencia de sí o Selbsttranszendenz [autotrascendencia], que 
Joas (2004) caracteriza como el “verse arrancado”, el sentirse “transportado 
más allá de los límites de la propia persona”.

Para Joas, estos dos aspectos de la espiritualidad están estrechamente enlaza-
dos: la experiencia de lo sagrado es siempre la experiencia de lo divino y de 
lo extraordinario —como aquello opuesto a lo profano y lo cotidiano—, pero 
esa experiencia de lo divino y lo extraordinario es asimismo la experiencia 
de lo esencialmente otro. De allí que la experiencia típica de la religión sea 
la del abandono de los estrechos límites de la individualidad y la del acceso 

2 Confróntese Joas (2023).



38   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

sucesivo a lo distinto del yo, con el consiguiente “enriquecimiento” que su-
pone la vuelta a uno mismo (Joas, 1997; 2004).3

A esta altura es conveniente recordar que la experiencia religiosa es una 
vivencia mayormente comunitaria, es decir que se produce dentro de una 
Glaubensgemeinschaft [comunidad de creyentes]. No es que la espirituali-
dad no pueda ser vivida, en ocasiones, de manera individual o aislada, por 
ejemplo, en el caso del anacoretismo. El punto es, más bien, que este es un 
fenómeno derivado de la vivencia colectiva del cristianismo primitivo. (En 
este aspecto, Joas sigue muy de cerca el análisis del totemismo realizado por 
Durkheim).

A primera vista, parece evidente que la experiencia de la autotrascendencia 
no es exclusiva de la religión. Cada vez que hacemos algo con el objetivo 
de lograr un ideal que está más allá de nosotros mismos (por ejemplo, la 
creación de una obra artística o la instauración de un nuevo orden político), 
experimentamos esta forma de trascendencia. La lucha por el respeto de los 
derechos humanos, por ejemplo, si es auténtica y decidida, es una forma 
de trascenderse, aunque no se enmarque explícitamente en un movimiento 
religioso. Sin embargo, si nos fijamos en estos aspectos con más atención, 
descubriremos que aquí se esconde uno de los puntos más interesantes de la 
teoría de Joas. En efecto, para el autor siempre que se genere una experiencia 
de autotrascendencia, el sujeto tenderá a sacralizar el “objeto” de su empeño. 
Así, la lucha genuina por los derechos humanos implica la sacralización de 
la persona (de toda persona). Para ponerlo en otros términos, la experiencia 
de la autotrascendencia desencadena un proceso de sacralización y, lo que es 
la otra cara de la moneda, un proceso de Idealbildung [formación de ideales] 
(Joas, 2019, pp. 423-446; 2020, pp. 79-98).

4. El universalismo moral

A esta altura es necesario hacer una observación que nos remite a otro de los 
meollos del análisis de Joas. Con frecuencia, la experiencia religiosa de la 
autotrascendencia y la sacralización no ha cristalizado en ideales cónsonos 
con la forma universalista de la moral, sino, muy por el contrario, ha promo-
vido particularismos funestos. 

3 En repetidas ocasiones, Joas compara el enriquecimiento de la experiencia religiosa con el 
que también nos ofrece el diálogo sincero: nunca somos los mismos tras habernos abierto 
a la conversación con el otro.



MARCOS G. BREUER   39

Para decirlo sin rodeos, buscar el bien de los miembros de la propia co-
munidad religiosa, sin que al agente le importe el bien de los miembros de 
otras comunidades (religiosas o no confesionales), e incluso sin reparar en 
el posible daño a estos, es un claro ejemplo del particularismo, tan frecuente 
en el pasado y en el presente de todas las religiones. La búsqueda del bien de 
todos, más allá de cualquier determinación (confesión, género, nacionalidad 
e incluso pertenencia a una especie biológica), es decir, la entrega al ideal del 
moralischer Universalismus [universalismo moral], es algo que para Joas 
se ha concretizado en pocas religiones, por ejemplo, en el cristianismo (con 
su énfasis en el amor) y en el budismo (con su acento en la compasión), aun 
cuando lo cierto es que en estas mismas religiones ese ideal fue traicionado al 
degradarse una y otra vez en sentimientos y acciones particularistas. El gran 
desafío actual de las religiones está, según nuestro autor, en lograr desarrollar 
y abrazar decididamente algunas de las modalidades culturalmente media-
das del universalismo moral. El riesgo es volver a caer en cualquier suerte 
de Selbstsakralisierung [autosacralización] de la propia comunidad, proceso 
que se traduciría con seguridad en nuevas formas de exclusión y violencia.4

5. La ambigüedad de la religión

En este punto, es posible observar más claramente por qué mencionábamos 
al inicio que la religión ha sido el obstáculo, o uno de los obstáculos, surgido 
al momento de buscar realizar los ideales de la Ilustración (libertad, igual-
dad, fraternidad), pero también por qué, en otros casos, ha desempeñado 
el papel opuesto, el de facilitadora de un mundo más libre, más justo, más 
solidario.

Dicho sea de paso, la toma de conciencia de esta “ambigüedad de la reli-
gión”, para usar una expresión del propio Joas, tiene un claro corolario meto-
dológico: la sociología tiene que ser forzosamente sociología histórica. De-
claraciones como “la religión es el opio del pueblo” no tienen sentido sin una 
minuciosa investigación empírica, la cual revelará, como dice gráficamente 

4 Joas compara incluso la relevancia del momento histórico actual con la de la era axial. 
Retomando una tesis de Karl Jaspers, nuestro autor sostiene que entre el 800 y 200 a. C. 
se produjo un importante salto cognitivo en la evolución del hombre, lo que posibilitó, en 
las distintas civilizaciones de entonces, el desarrollo de sistemas filosóficos y religiosos 
basados en el ideal de la humanidad, esto es, de una comunidad de todos los hombres, die 
Menschheit (Joas, 2014). Por supuesto, se trata de una tesis controversial que, para algunos, 
solo posee un valor heurístico (c.f. Assmann, 2017).



40   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

el autor, que en algunos (muchos) casos concretos, la religión ha propiciado 
la aceptación de la opresión de un sector social por otro, pero que, en otros 
casos, ha sido “la adrenalina” de los pueblos (Joas, 2020, p. 488) lo que los 
ha movilizado para lograr significativos cambios sociales en beneficio de 
todos. En sus palabras:

La relación entre la religión y el cambio moral es más compleja de lo que 
se imaginan quienes declaran a una determinada religión como la fuente 
de la moral o, al contrario, sostienen que el abandono de la religión es la 
condición para el progreso moral. (Joas, 2023, p. 58)

Para mencionar uno de los tantos ejemplos que ofrece el autor: el movimien-
to por la expansión de los derechos civiles en los Estados Unidos —civil 
rights movement— no hubiese podido darse sin el decidido liderazgo de al-
gunas figuras carismáticas cristianas como Martin Luther King, aun cuando 
la opresión previa de los afroamericanos no pueda entenderse sin, entre otras 
cosas, el papel legitimador de las distintas iglesias, algo constatable desde el 
inicio mismo del tráfico de esclavos (Joas, 2011).

6. Las raíces religiosas del Estado secular

A este punto estamos en condiciones de abordar la tesis más polémica de Joas. 
La religión, una vez que abandona los esquemas atávicos de particularismo 
moral, no solamente puede volverse un factor positivo de cambio con miras 
a la realización de los ideales modernos, sino que la instauración y el mante-
nimiento de un orden plenamente libre, justo y solidario no es posible sin una 
sólida raigambre religiosa (Joas, 2020). En otras palabras, nunca podremos 
lograr el tipo de sociedad soñado por los ilustrados fuera de la religión.

Lo anterior no significa desconocer que el ateísmo y el agnosticismo son par-
te ineludible de la composición de toda sociedad plural actual. Para Joas, no 
es posible —ni probablemente deseable— pensar un futuro sin movimientos 
secularistas, ajenos a la religión y, por momentos, antagónicos; lo que sí es 
imposible para él es pensar una sociedad futura sin profundas raíces reli-
giosas (Joas, 2011). En este sentido, Joas adhiere a la conocida sentencia 
de Ernst-Wolfgang Böckenförde: “El Estado liberal y secularizado vive de 
condiciones que este no puede garantizar” (1976, p. 60).

Notemos que, en cierto sentido, esta tesis es tan vieja como la reflexión filo-
sófica misma. En el Protágoras, Platón (trad. en 1997) sostiene que la polis 



MARCOS G. BREUER   41

no podría sustentarse si los ciudadanos no poseyeran, desde el inicio, al me-
nos tres virtudes políticas claves, a saber, el temor de Dios, el sentido de la 
justicia y el sentido de la vergüenza. En el diálogo, tanto el sofista Protágoras 
como Sócrates concuerdan en que estas disposiciones fueron los regalos que 
Zeus hizo a los primeros hombres cuando estos amenazaban con destruirse 
mutuamente.5

Observaciones críticas

Quisiera concluir con dos consideraciones. La primera podría resumirse de la 
siguiente manera: si bien son acertadas tanto la crítica que Joas realiza a la te-
sis de la secularización de corte decimonónico como su propuesta de concen-
trar la labor sociológica en los múltiples y variados procesos de sacralización, 
desacralización y resacralización que se producen ininterrumpidamente en la 
historia (incluso en la contemporánea), es poco convincente su diagnóstico 
actual, según el cual la religiosidad estaría hoy tan viva como en cualquier 
época pasada, solo que en muchos casos se camuflaría bajo formas aparen-
temente ajenas a la fe. Dicho de otra manera: el rechazo (acertado) que Joas 
efectúa de la visión weberiana del Entzauberung [desencantamiento] progre-
sivo de las sociedades no debe llevarnos a pensar que vivimos en una época 
tan “encantada” como las anteriores, solo que ese encantamiento se presenta 
bajo un ropaje distinto. Creo que tenemos que tomarnos en serio el hecho de 
que nuestras sociedades están transitando una fase de relativo distanciamien-
to o relajamiento respecto de las creencias y prácticas religiosas, esto es, de 
desacralización.6

Siniša Malešević (2022), en su reseña a la versión inglesa de El poder de lo 
sagrado, le formula a Joas una crítica similar. Así, por un lado, destaca junto 
con nuestro autor que 

la vida en el mundo moderno no es una vida desencantada, sino que está 
moldeada por ideales trascendentes que se renuevan y transforman cons-
tantemente. La sacralidad no es el enemigo de la modernidad; es una parte 
de sus componentes principales. (p. 5) 

5 Esquilo también decía en Las suplicantes (trad. en 2001): “Más fuerte que una torre es un 
altar, indestructible escudo” (pp. 190-191).
6 Para decirlo en términos del Nietzsche (1872) de El nacimiento de la tragedia, vivimos en 
una cultura alejandrina y apolínea que ha (peligrosamente) logrado relegar y distorsionar 
el elemento dionisíaco.



42   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Sin embargo, por otro lado, este crítico le reprocha a Joas la relevancia que 
le da a la religiosidad en el mundo moderno:

Si bien se podría conceder que la sacralidad es un aspecto importante de la 
sociabilidad humana, es difícil aceptar la visión de que esa afecta a todos 
los aspectos de la realidad social. Se podría sostener que Joas le atribuye 
demasiado poder a lo sagrado. (2022, p. 9) 

También Timmann Mjaaland (2019) arriba a una conclusión similar: “Por 
tanto, mientras que Joas critica a Weber por elaborar la narrativa del desen-
cantamiento ‘en una manera increíblemente sugestiva’, su propia narrativa 
de la sacralización y la desacralización comparte prácticamente el mismo 
defecto” (p. 176).

La segunda observación que quisiera señalar se relaciona con la tesis final de 
Joas, según la cual el Estado moderno no puede sustentarse si la sociedad no 
posee profundas raíces religiosas. En otras palabras, el autor sostiene que la 
religiosidad, si es genuina y promueve la adopción de la moral universalista, 
es una condición necesaria para la emergencia de las instituciones políticas 
basadas en la libertad, la igualdad y la solidaridad. El egoísmo racional o la 
prudencia que postulan los modelos contractualistas del Estado de Thomas 
Hobbes en adelante no constituirían disposiciones suficientemente sólidas 
como para permitir la emergencia y el mantenimiento de las estructuras po-
líticas deseadas. 

Dejemos de lado aquí la cuestión de la posible circularidad que supone esta 
posición: si el Estado moderno surge —entre otras cosas— de la religiosidad 
de sus miembros, pero no de cualquier religiosidad, sino de la que promueve 
el universalismo moral, entonces la pregunta sociológica más relevante será 
la siguiente: ¿en qué condiciones una religión abandonará el particularismo 
para pasar a adoptar la moral universal? Pero ¿no se esconde aquí el peli-
gro de caer en una cierta circularidad? El Estado moderno necesita —para 
emerger y mantenerse— de la religión de corte universalista, pero ¿esta no 
necesita de aquel para abandonar el particularismo?

Así y todo, el punto que quería señalar aquí es otro: Joas, con el objetivo 
de postular su tesis, presenta una visión demasiado descarnada y por tanto 
inexacta del actor (o, mejor, contractor) que forma parte del hipotético con-
trato social.7 Es cierto que no pocos contractualistas actuales (Robert Nozick, 

7 Aquí mi crítica a Joas se asemeja a la que él les efectúa a los miembros de la Escuela de 
Fráncfort (Joas, 1992, pp. 96-113); así como Horkheimer, Adorno, Marcuse, etc., habrían 



MARCOS G. BREUER   43

David Gauthier, Jan Narveson)8 elaboran un modelo casi caricaturesco del 
ser humano y de la acción social: allí, el hombre aparece como un agente 
racional y egoísta que solo está dispuesto a avalar el sistema moral y legal 
por la conveniencia a mediano y largo plazo que trae consigo el orden; pero 
también es verdad que hay muchos teóricos contemporáneos del contrato que 
resaltan los valores y los sentimientos morales como aspectos consustan-
ciales al actor. John Rawls (1999), por ejemplo, ha indicado que el sentido 
de la justicia es un elemento central de nuestra psicología moral, y que solo 
sobre esa base se puede asentar una “sociedad bien ordenada” (p. 397).9 Por 
su parte, Thomas Scanlon (2006) ha destacado la disposición al reconoci-
miento del otro como la motivación moral esencial que sustenta su propuesta 
contractualista. Lo que Scanlon escribía en su famoso artículo de 1982 bien 
podría aplicarse en este contexto: “Se ha subestimado el atractivo del con-
tractualismo como doctrina fundacional. En particular, no se ha valorado de 
modo suficiente la oferta que hace el contractualismo para una explicación 
plausible de la motivación moral” (p. 284).

En síntesis, el Estado moderno necesita raíces más profundas que las que 
pueden brotar de la mera “racionalidad instrumental”, pero esas raíces no 
deben ser forzosamente religiosas: pueden ser solo morales. Así, al menos a 
nivel de la teoría, no parece estar enteramente justificada la tesis de Joas. 

Referencias

Assmann, Jan (2018). Karl Jaspers’ Theorie der Achsenzeit als kulturanalytische Heuristik. 
En M. Bormuth (Ed.), Offener Horizont. Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft (Vol. 
4, pp. 43-55). Wallstein.  

Böckenförde, E.-W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und 
zum Verfassungsrecht. Suhrkamp.

tenido una visión demasiado superficial y caricaturesca del pragmatismo norteamericano (y 
por eso no lo consideraban seriamente), del mismo modo, sostengo, Joas tiene una visión 
sorprendentemente simple de los teóricos políticos contractualistas. Véase aquí también el 
trabajo de Farfán (1999).
8 Véase la encomiable compilación de Darwall (2003).
9 La tercera parte de A Theory of Justice puede entenderse como una larga meditación 
acerca de la psicología moral y su posibilidad de sustentar un orden político justo. Respecto 
del sentido de la justicia, Rawls afirma que es “un deseo concreto de aplicar —y de actuar 
según— los principios de la justicia y de hacerlo desde el punto de vista de la justicia” 
(1999, p. 497).



44   STUDIA POLITICÆ   Nº 65 otoño 2025

Darwall, S. (Ed.). (2003). Contractarianism / Contractualism. Wiley-Blackwell.

Durkheim, É. (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Presses Universitaires 
de France.

Esquilo (2001). Tragedias (Trad. E. Á. Ramos Jurado). Alianza. 

Farfán, H. R. (1999). Ni acción ni sistema: el tercer modelo de la acción de Hans Joas. 
Sociológica, 14(40), 35-63. 

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. Long-
mans. https://doi.org/10.1037/10004-000

Joas, H. (1992). Pragmatismus und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp.

Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz. 
Herder.

Joas, H. (2008). Value Generalization: Limitations and Possibilities of a Communication 
about Values, Zeitschrift für Wirtschafts- und Unternehmensethik, 9(1), 88-96. https://
nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801 

Joas, H. (2011). Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrecht. Su-
hrkamp. 

Joas, H. (2012). Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christentums. Herder.

Joas, H. (2013). Sakralisierung und Entsakralisierung. Politische Herrschaft und religiöse 
Interpretation. En F. W. Graf y H. Meier (Eds.), Politik und Religion. Zur Diagnose der 
Gegenwart. C. H. Beck.

Joas, H. (2014). Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs über 
Transzendenz. Schwabe.

Joas, H. (2019). Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche. 
Suhrkamp.

Joas, H. (2022). Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft. Herder.

Joas, H. (2023). Sind die Menschenrechte religiösen Ursprungs? En Michael Krennerich, 
Michaela Lissowsky y Marco Schendel (Eds.), Die Freiheit der Menschenrechte. 
Festschrift für Heiner Bielefeldt zum, 65. Wochenschau.

Korf, B. (2018). ‘Wir sind nie Säkular Gewesen’: Politische Theologie und die Geogra-
phien des Religiösen, Geographica Helvetica, 73, 177-186. https://doi.org/10.5194/
gh-73-177-2018

Malešević, S. (2022). Disenchantment, Rationalisation and Collective Self-Sacralisation. Jour-
nal of Political Power, 15(2), 369-379. https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281

https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/10004-000
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281


MARCOS G. BREUER   45

May, S. (2024). Menschenrechte und die Sakralität der Person. Anmerkungen zur Max-We-
ber-Lektüre von Hans Joas. En M. Brodthage y D. Krimphove (Eds.), Zugänge zu 
Recht und Religion. Interdisziplinäre Sondierung eines weiten Forschungsfeldes (pp. 
87-112). Nomos.

Nietzsche, F. (1872). Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik. E. W. Fritzsche.

Otto, R. (1917). Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Ver-
hältnis zum Rationalen. Trewendt & Granier.

Platón (1997). Diálogos I (Trad. E. Lledó Iñigo). Gredos.

Rawls, J. (1999). A Theory of Justice (revised edition). Harvard University Press.

Scanlon, T. M. (2006). Contractualismo y utilitarismo. (Trad. Pablo Solari). Estudios Públi-
cos, 101, 283-314 . Cambridge University Press.

Timmann Mjaaland, M. (2019). Secular Formatting of the Sacred: Human Rights and the 
Question of Secularization and Re-Sacralization. Journal of Nationalism, Memory & 
Language Politics, 13(2), 164-182. https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011

https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011

	_Hlk175586817
	_Hlk175753407

