La teoria de la religion de Hans
Joas y los fundamentos del Estado
moderno

Hans Joas’ Theory of Religion and
the Foundations of Modern State

Marcos G. Breuer®

Resumen

El propdsito de este trabajo es, en primer lugar, reconstruir la teorfa de la re-
ligién elaborada por Hans Joas, haciendo hincapié especialmente en las no-
ciones de experiencia de lo sagrado, autotrascendencia y sacralizacion; en
segundo lugar, ahondar en el papel que, para Joas, desempeiia la religién a
la hora de promover tanto ideales particularistas como universalistas, espe-
cialmente -entre estos ultimos- los plasmados en las diversas declaraciones
de los derechos humanos; y, en tercer lugar, analizar criticamente la tesis de
Joas segtin la cual el Estado moderno y secular no puede sustentarse si, por
paradéjico que suene, en la sociedad no existen sdlidas raices religiosas. El
trabajo concluye relativizando el alcance de la critica de Joas a la tesis de

" Profesor de Bioética en la Facultad de Ciencias de la Salud, Metropolitan College of
Athens, Grecia, y en la Maestria de Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas de la Uni-
versidad Nacional de Cérdoba, Argentina. Correo electrénico: marcosbreuer@yahoo.com |
Cédigo ORCID 0000-0003-3951-5856.

http://dx.doi.org/10.22529/sp.2025.65.02

STUDIA POLITICAE £ Numero 65 otofio 2025 pag. 33-45
Recibido: 16/14/2024 | Aceptado: 20/12/2024
Publicada por la Facultad de Ciencia Politica y Relaciones Internacionales

de la Universidad Catolica de Cordoba, Cordoba, Republica Argentina.




34 STUDIA POLITICAE Ne 65 otono 2025

la secularizacién y seflalando que, al menos a nivel tedrico, existen otras
posibilidades de concebir la viabilidad del Estado actual.

Palabras clave: Hans Joas - religion - tesis de la secularizacién - Estado
moderno - psicologia moral

Abstract

The purpose of this paper is, firstly, to reconstruct the theory of religion ela-
borated by Hans Joas, with particular emphasis on the notions of experien-
ce of the sacred, self-transcendence, and sacralization. Secondly, to delve
into the role that, for Joas, religion plays in promoting both particularistic
and universalistic ideals, especially those embodied in the various declara-
tions of human rights. Thirdly, to critically analyze Joas’ thesis according
to which the modern and secular state cannot be sustained if, paradoxical
as it may sound, society lacks solid religious roots. The paper concludes
by relativizing the scope of Joas’ critique of the secularization thesis and
pointing out that, at least at the theoretical level, there are other possibilities
for conceiving the viability of the modern state.

Keywords: Hans Joas - religion - secularization thesis - modern state - mo-
ral psychology

Introduccion

no de los ejes de la extensa y multifacética obra de Hans Joas gira

en torno a la esencia de la religién. ;Pero cudl es —podriamos pre-

guntarnos— la importancia de volver a plantear hoy, en pleno siglo
XXI, esa cuestion después de casi dos siglos de intensa discusidn socioldgica
al respecto?

Joas ofrece dos respuestas intimamente relacionadas a esa pregunta. Por un
lado, su importancia radica en que la religion no es una esfera social que
haya desaparecido o esté por hacerlo, tal como vaticinaban varias corrientes
socioldgicas del siglo XIX y XX tras dar apresuradamente por sentada la
Scikularisierungsthese [tesis de la secularizacién]. El homo religiosus, para
decirlo graficamente, no es una “especie en extincién”. Es mds, el complejo
fenémeno —individual y social— que englobamos con el término religion
sigue tan vivo como antes, si bien —y este es un punto que no conviene sub-
estimar— viene experimentando un profundo proceso de transformacion. La
clave estd en que, sefala Joas, no hay un proceso tinico y lineal de seculariza-
cion, sino, muy por el contrario, diferentes procesos entrelazados de sacrali-



MARCOS G. BREUER 35

zacion, desacralizacion y resacralizacion que afectan a todas las sociedades,
tanto en Occidente como en otras partes del globo (Joas, 2012; 2019).!

Por otro lado, la persistencia de la religion no debe entenderse necesaria-
mente como una reliquia o un residuo, esto es, como la perduracién de una
dimensién premoderna o, incluso, antimoderna, en plena modernidad. La
religion es el terreno fértil en el que pueden y deben, asevera Joas, echar
sus raices las sociedades que se enorgullecen de tener las instituciones mas
caracteristicamente modernas, como el Estado de derecho, la democracia y
las organizaciones internacionales que velan por los derechos humanos. La
religioén es el Bannkreis [“hechizo”] que anima los valores modernos. Los
grandes desafios que entrevemos en el futuro —al menos, a corto y mediano
plazo— no pueden ser enfrentados al margen de la religion (Joas, 2020). El
punto estd en entender que la religion puede ser tanto parte del problema
como parte de la solucidén, con vistas a lograr un mundo mas libre, mds pa-
cifico y mas justo.

1. La esencia de la religion y la experiencia de lo sagrado

Antes de analizar las dos respuestas de Joas, comencemos preguntindonos
qué es la religidn para el autor, a fin de desbrozar de ese intrincado nicleo se-
mantico los distintos aspectos constitutivos. Aqui Joas distingue tres érdenes:

En primer lugar, religion es el conjunto relativamente estable de creencias,
preceptos y rituales de un determinado grupo. Es a lo que nos referimos
cuando hablamos del cristianismo, del hinduismo, del sintoismo, etc., y, en
gran medida, constituye el objeto del estudio comparado de las religiones.
En segundo lugar, religion es la o las instituciones sociales especificas que
crean, mantienen y transmiten ese conjunto de creencias, preceptos y rituales.
Aqui hablamos de las distintas organizaciones religiosas como las iglesias,
con sus estructuras, sus jerarquias y sus intereses. En tercer lugar, religion es
el conjunto de experiencias —individuales y colectivas— primordiales que
giran en torno a das Heilige [lo sagrado]. Aqui hablamos de religion como un

! Para Joas, la atencién a la interrelacién constante entre esos tres desarrollos (en alemdn:
Sakralisierung, Entsakralisierung, Resakralisierung) logra explicar mejor la compleja rea-
lidad social pasada y presente que la nocion de postsecularismo [postsecularism] o el hecho
de negar directamente que hubiese habido una fase de secularizacion previa al presente
revival de la religion, como sugiere Korf (2018). Confréntese el articulo de May (2024). A
menos que se indique lo contrario, todas las traducciones son mias.



36 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

dmbito de vivencias especifico y diferente de las vivencias propias de otras
esferas humanas, como el arte, el deporte o la politica.

Siguiendo la linea de pensamiento abierta por William James (1902), por
el segundo Emile Durkheim (1912) y por Rudolf Otto (1917), Joas sitda
la esencia de la religién en esta tercera dimension, la vivencial. Para él, lo
religioso estd basicamente constituido por la experiencia de lo sagrado. Fe-
nomenoldgicamente hablando, esta experiencia se nos da como un Ergri-
[ffenwerden, esto es, como un verse afectado o conmovido por el poder de lo
sagrado (Joas, 1997; 2019).

2. La religiosidad como constante antropologica

Si bien Joas no lo dice explicitamente, lo anterior sugiere que ningin ser
humano puede ser totalmente arreligioso, en el sentido de ser “insensible a lo
sagrado”. Si se quiere, tampoco podria haber personas a quienes la belleza (o
la fealdad) no las afectara siquiera minimamente. M4s bien, parece adecuado
sostener que se trata de una cuestion de grados, que hay seres méas sensibles
o abiertos a lo sagrado que otros, asi como hay seres mds sensibles o abiertos
a la belleza; sin embargo, todos pueden participar de la vivencia bdsica de
lo sagrado o de lo bello. Asi, para Joas (2013), la religién es un “fenémeno
antropoldgico fundamental” (p. 264).

Dicho sea de paso, el hecho de que alguien no asista regularmente al museo o
no acuda nunca, no significa que carezca de sensibilidad pldstica: esta accién
puede estar vinculada con un rechazo a las formas institucionalizadas de
presentar y promover el arte visual. [gualmente, que alguien no asista regu-
larmente a la iglesia o a la sinagoga, no significa que carezca de sensibilidad
religiosa; tal vez lo suyo es un distanciamiento similar respecto de las formas
“normalizadas” de la religion.

La experiencia de lo sagrado es, en si misma, como una materia sin forma,
como un liquido atn fuera del receptdculo que pronto lo contendrd. Esto
quiere decir que la vivencia espiritual necesita articularse dentro de moldes
cognitivos, normativo-valorativos y comportamentales especificos. En otras
palabras, la vivencia primigenia de lo sagrado toma forma en determinadas
creencias, en determinados preceptos y en determinados rituales que de al-
glin modo la “traducen” o la “concretizan”.

Notese que aqui se enlazan los tres 6rdenes que distinguiamos mds arriba
del concepto de religion: las religiones histdricas, como el cristianismo, el



MARCOS G. BREUER 37

hinduismo, el sintoismo, etc., son para Joas las maneras “positivas” que han
encontrado las distintas sociedades de articular la experiencia de lo sagrado,
de plasmar la vivencia original en creencias, preceptos y pricticas rituales
“tangibles”. En otras palabras, deben “entenderse como el intento de inter-
pretar la experiencia de lo sagrado” (Joas, 2013, p. 263); ademds, esta tarea
de articulacién, plasmacion e interpretacion ha sido llevada a cabo mayor-
mente por organizaciones funcionalmente especificas como, en el caso del
occidente cristiano, las iglesias.

Una cuestion espinosa que se le plantea a Joas en este punto es que, segin la
posicion antropoldgica que ha adoptado, no tendria sentido hablar de la “re-
ligién verdadera”. A pesar de su declarado catolicismo, no puede decir que su
religion sea la tnica cierta. Esto seria, de manera aproximada, como afirmar
que la literatura alemana es la tinica “verdadera”, algo descabellado por don-
de se lo mire. Si todas las literaturas son articulaciones de una experiencia
estética primigenia, no hay una literatura verdadera. En todo caso, el lector
alemdn podré decir que las letras de su pais son las que mejor le permiten
acceder a la vivencia artistica, pero nada mds. De todos modos, este punto,
que para gran parte de los ciudadanos occidentales se ha vuelto poco pro-
blemadtico, no es en absoluto menor, ya que al menos las grandes religiones
mundiales reivindican el Wahrheitsanspruch [pretension de verdad].?

3. La experiencia de la autotrascendencia, la formacion de ideales y la
sacralizacion

Tras definir la esencia de la religion como la experiencia de lo sagrado, es
conveniente avanzar ahora a otro de sus aspectos constitutivos: la experien-
cia de la trascendencia de si o Selbsttranszendenz [autotrascendencia], que
Joas (2004) caracteriza como el “verse arrancado”, el sentirse “transportado
mads alld de los limites de la propia persona”.

Para Joas, estos dos aspectos de la espiritualidad estdn estrechamente enlaza-
dos: la experiencia de lo sagrado es siempre la experiencia de lo divino y de
lo extraordinario —como aquello opuesto a lo profano y lo cotidiano—, pero
esa experiencia de lo divino y lo extraordinario es asimismo la experiencia
de lo esencialmente otro. De alli que la experiencia tipica de la religién sea
la del abandono de los estrechos limites de la individualidad y la del acceso

2 Confréntese Joas (2023).



38 STUDIA POLITICAE Ne 65 otofio 2025

sucesivo a lo distinto del yo, con el consiguiente “enriquecimiento” que su-
pone la vuelta a uno mismo (Joas, 1997; 2004).3

A esta altura es conveniente recordar que la experiencia religiosa es una
vivencia mayormente comunitaria, es decir que se produce dentro de una
Glaubensgemeinschaft [comunidad de creyentes]. No es que la espirituali-
dad no pueda ser vivida, en ocasiones, de manera individual o aislada, por
ejemplo, en el caso del anacoretismo. El punto es, mds bien, que este es un
fenémeno derivado de la vivencia colectiva del cristianismo primitivo. (En
este aspecto, Joas sigue muy de cerca el andlisis del totemismo realizado por
Durkheim).

A primera vista, parece evidente que la experiencia de la autotrascendencia
no es exclusiva de la religién. Cada vez que hacemos algo con el objetivo
de lograr un ideal que estd mds alld de nosotros mismos (por ejemplo, la
creacion de una obra artistica o la instauracién de un nuevo orden politico),
experimentamos esta forma de trascendencia. La lucha por el respeto de los
derechos humanos, por ejemplo, si es auténtica y decidida, es una forma
de trascenderse, aunque no se enmarque explicitamente en un movimiento
religioso. Sin embargo, si nos fijamos en estos aspectos con mds atencion,
descubriremos que aqui se esconde uno de los puntos mds interesantes de la
teoria de Joas. En efecto, para el autor siempre que se genere una experiencia
de autotrascendencia, el sujeto tenderd a sacralizar el “objeto” de su empefio.
Asf, la lucha genuina por los derechos humanos implica la sacralizacién de
la persona (de toda persona). Para ponerlo en otros términos, la experiencia
de la autotrascendencia desencadena un proceso de sacralizacién y, lo que es
la otra cara de la moneda, un proceso de Idealbildung [formacién de ideales]
(Joas, 2019, pp. 423-446; 2020, pp. 79-98).

4. El universalismo moral

A esta altura es necesario hacer una observacion que nos remite a otro de los
meollos del andlisis de Joas. Con frecuencia, la experiencia religiosa de la
autotrascendencia y la sacralizacién no ha cristalizado en ideales cénsonos
con la forma universalista de la moral, sino, muy por el contrario, ha promo-
vido particularismos funestos.

3 En repetidas ocasiones, Joas compara el enriquecimiento de la experiencia religiosa con el
que también nos ofrece el didlogo sincero: nunca somos los mismos tras habernos abierto
a la conversacion con el otro.



MARCOS G. BREUER 39

Para decirlo sin rodeos, buscar el bien de los miembros de la propia co-
munidad religiosa, sin que al agente le importe el bien de los miembros de
otras comunidades (religiosas o no confesionales), e incluso sin reparar en
el posible dafo a estos, es un claro ejemplo del particularismo, tan frecuente
en el pasado y en el presente de todas las religiones. La bisqueda del bien de
todos, mds alld de cualquier determinacién (confesidn, género, nacionalidad
e incluso pertenencia a una especie bioldgica), es decir, la entrega al ideal del
moralischer Universalismus [universalismo moral], es algo que para Joas
se ha concretizado en pocas religiones, por ejemplo, en el cristianismo (con
su énfasis en el amor) y en el budismo (con su acento en la compasién), aun
cuando lo cierto es que en estas mismas religiones ese ideal fue traicionado al
degradarse una y otra vez en sentimientos y acciones particularistas. El gran
desafio actual de las religiones estd, segtin nuestro autor, en lograr desarrollar
y abrazar decididamente algunas de las modalidades culturalmente media-
das del universalismo moral. El riesgo es volver a caer en cualquier suerte
de Selbstsakralisierung [autosacralizacién] de la propia comunidad, proceso
que se traduciria con seguridad en nuevas formas de exclusién y violencia.*

5. La ambigiiedad de la religién

En este punto, es posible observar mds claramente por qué menciondbamos
al inicio que la religion ha sido el obstdculo, o uno de los obstdculos, surgido
al momento de buscar realizar los ideales de la Ilustracién (libertad, igual-
dad, fraternidad), pero también por qué, en otros casos, ha desempefiado
el papel opuesto, el de facilitadora de un mundo mas libre, mds justo, mds
solidario.

Dicho sea de paso, la toma de conciencia de esta “ambigiiedad de Ia reli-
gién”, para usar una expresion del propio Joas, tiene un claro corolario meto-
dolégico: la sociologia tiene que ser forzosamente sociologia historica. De-
claraciones como “la religion es el opio del pueblo” no tienen sentido sin una
minuciosa investigacién empirica, la cual revelard, como dice graficamente

4 Joas compara incluso la relevancia del momento histérico actual con la de la era axial.
Retomando una tesis de Karl Jaspers, nuestro autor sostiene que entre el 800 y 200 a. C.
se produjo un importante salto cognitivo en la evolucién del hombre, lo que posibilitd, en
las distintas civilizaciones de entonces, el desarrollo de sistemas filoséficos y religiosos
basados en el ideal de la humanidad, esto es, de una comunidad de todos los hombres, die
Menschheit (Joas, 2014). Por supuesto, se trata de una tesis controversial que, para algunos,
solo posee un valor heuristico (c.f. Assmann, 2017).



40 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

el autor, que en algunos (muchos) casos concretos, la religién ha propiciado
la aceptacion de la opresion de un sector social por otro, pero que, en otros
casos, ha sido “la adrenalina” de los pueblos (Joas, 2020, p. 488) lo que los
ha movilizado para lograr significativos cambios sociales en beneficio de
todos. En sus palabras:

La relacion entre la religion y el cambio moral es mds compleja de lo que
se imaginan quienes declaran a una determinada religién como la fuente
de la moral o, al contrario, sostienen que el abandono de la religién es la
condicidn para el progreso moral. (Joas, 2023, p. 58)

Para mencionar uno de los tantos ejemplos que ofrece el autor: el movimien-
to por la expansién de los derechos civiles en los Estados Unidos —civil
rights movement— no hubiese podido darse sin el decidido liderazgo de al-
gunas figuras carismaticas cristianas como Martin Luther King, aun cuando
la opresion previa de los afroamericanos no pueda entenderse sin, entre otras
cosas, el papel legitimador de las distintas iglesias, algo constatable desde el
inicio mismo del trafico de esclavos (Joas, 2011).

6. Las raices religiosas del Estado secular

A este punto estamos en condiciones de abordar la tesis mas polémica de Joas.
La religion, una vez que abandona los esquemas atdvicos de particularismo
moral, no solamente puede volverse un factor positivo de cambio con miras
a la realizacion de los ideales modernos, sino que la instauracion y el mante-
nimiento de un orden plenamente libre, justo y solidario no es posible sin una
s6lida raigambre religiosa (Joas, 2020). En otras palabras, nunca podremos
lograr el tipo de sociedad sofiado por los ilustrados fuera de la religion.

Lo anterior no significa desconocer que el ateismo y el agnosticismo son par-
te ineludible de la composicion de toda sociedad plural actual. Para Joas, no
es posible —ni probablemente deseable— pensar un futuro sin movimientos
secularistas, ajenos a la religion y, por momentos, antagénicos; lo que si es
imposible para €l es pensar una sociedad futura sin profundas raices reli-
giosas (Joas, 2011). En este sentido, Joas adhiere a la conocida sentencia
de Ernst-Wolfgang Bockenforde: “El Estado liberal y secularizado vive de
condiciones que este no puede garantizar” (1976, p. 60).

Notemos que, en cierto sentido, esta tesis es tan vieja como la reflexion filo-
sofica misma. En el Protdgoras, Platén (trad. en 1997) sostiene que la polis



MARCOS G. BREUER 41

no podria sustentarse si los ciudadanos no poseyeran, desde el inicio, al me-
nos tres virtudes politicas claves, a saber, el temor de Dios, el sentido de la
justicia y el sentido de la vergiienza. En el didlogo, tanto el sofista Protdgoras
como Sdcrates concuerdan en que estas disposiciones fueron los regalos que
Zeus hizo a los primeros hombres cuando estos amenazaban con destruirse
mutuamente.’

Observaciones criticas

Quisiera concluir con dos consideraciones. La primera podria resumirse de la
siguiente manera: si bien son acertadas tanto la critica que Joas realiza a la te-
sis de la secularizacion de corte decimondnico como su propuesta de concen-
trar la labor socioldgica en los multiples y variados procesos de sacralizacion,
desacralizacién y resacralizacién que se producen ininterrumpidamente en la
historia (incluso en la contemporanea), es poco convincente su diagndstico
actual, segin el cual la religiosidad estaria hoy tan viva como en cualquier
época pasada, solo que en muchos casos se camuflaria bajo formas aparen-
temente ajenas a la fe. Dicho de otra manera: el rechazo (acertado) que Joas
efectia de la visiéon weberiana del Entzauberung [desencantamiento] progre-
sivo de las sociedades no debe llevarnos a pensar que vivimos en una época
tan “encantada” como las anteriores, solo que ese encantamiento se presenta
bajo un ropaje distinto. Creo que tenemos que tomarnos en serio el hecho de
que nuestras sociedades estdn transitando una fase de relativo distanciamien-
to o relajamiento respecto de las creencias y practicas religiosas, esto es, de
desacralizacion.

SiniSa MaleSevi¢ (2022), en su resefla a la version inglesa de El poder de lo
sagrado, le formula a Joas una critica similar. Asi, por un lado, destaca junto
con nuestro autor que

la vida en el mundo moderno no es una vida desencantada, sino que estd
moldeada por ideales trascendentes que se renuevan y transforman cons-
tantemente. La sacralidad no es el enemigo de la modernidad; es una parte
de sus componentes principales. (p. 5)

5 Esquilo también decia en Las suplicantes (trad. en 2001): “Mads fuerte que una torre es un
altar, indestructible escudo” (pp. 190-191).

¢ Para decirlo en términos del Nietzsche (1872) de El nacimiento de la tragedia, vivimos en
una cultura alejandrina y apolinea que ha (peligrosamente) logrado relegar y distorsionar
el elemento dionisfaco.



42 STUDIA POLITICEA Ne 65 otono 2025

Sin embargo, por otro lado, este critico le reprocha a Joas la relevancia que
le da a la religiosidad en el mundo moderno:

Si bien se podria conceder que la sacralidad es un aspecto importante de la
sociabilidad humana, es dificil aceptar la visién de que esa afecta a todos
los aspectos de la realidad social. Se podria sostener que Joas le atribuye
demasiado poder a lo sagrado. (2022, p. 9)

También Timmann Mjaaland (2019) arriba a una conclusién similar: “Por
tanto, mientras que Joas critica a Weber por elaborar la narrativa del desen-
cantamiento ‘en una manera increiblemente sugestiva’, su propia narrativa
de la sacralizacion y la desacralizacion comparte practicamente el mismo
defecto” (p. 176).

La segunda observacion que quisiera sefialar se relaciona con la tesis final de
Joas, segtin la cual el Estado moderno no puede sustentarse si la sociedad no
posee profundas raices religiosas. En otras palabras, el autor sostiene que la
religiosidad, si es genuina y promueve la adopcion de la moral universalista,
es una condicién necesaria para la emergencia de las instituciones politicas
basadas en la libertad, la igualdad y la solidaridad. El egofsmo racional o la
prudencia que postulan los modelos contractualistas del Estado de Thomas
Hobbes en adelante no constituirfan disposiciones suficientemente sélidas
como para permitir la emergencia y el mantenimiento de las estructuras po-
liticas deseadas.

Dejemos de lado aquf la cuestion de la posible circularidad que supone esta
posicion: si el Estado moderno surge —entre otras cosas— de la religiosidad
de sus miembros, pero no de cualquier religiosidad, sino de la que promueve
el universalismo moral, entonces la pregunta socioldgica mds relevante serd
la siguiente: ;jen qué condiciones una religion abandonard el particularismo
para pasar a adoptar la moral universal? Pero ;no se esconde aqui el peli-
gro de caer en una cierta circularidad? El Estado moderno necesita —para
emerger y mantenerse— de la religion de corte universalista, pero jesta no
necesita de aquel para abandonar el particularismo?

Asi y todo, el punto que queria sefialar aqui es otro: Joas, con el objetivo
de postular su tesis, presenta una vision demasiado descarnada y por tanto
inexacta del actor (o, mejor, contractor) que forma parte del hipotético con-
trato social.” Es cierto que no pocos contractualistas actuales (Robert Nozick,

7 Aqui mi critica a Joas se asemeja a la que €l les efectda a los miembros de la Escuela de
Francfort (Joas, 1992, pp. 96-113); asi como Horkheimer, Adorno, Marcuse, etc., habrian



MARCOS G. BREUER 43

David Gauthier, Jan Narveson)® elaboran un modelo casi caricaturesco del
ser humano y de la accién social: alli, el hombre aparece como un agente
racional y egoista que solo estd dispuesto a avalar el sistema moral y legal
por la conveniencia a mediano y largo plazo que trae consigo el orden; pero
también es verdad que hay muchos tedricos contempordneos del contrato que
resaltan los valores y los sentimientos morales como aspectos consustan-
ciales al actor. John Rawls (1999), por ejemplo, ha indicado que el sentido
de la justicia es un elemento central de nuestra psicologia moral, y que solo
sobre esa base se puede asentar una “sociedad bien ordenada” (p. 397).° Por
su parte, Thomas Scanlon (2006) ha destacado la disposicion al reconoci-
miento del otro como la motivacién moral esencial que sustenta su propuesta
contractualista. Lo que Scanlon escribia en su famoso articulo de 1982 bien
podria aplicarse en este contexto: “Se ha subestimado el atractivo del con-
tractualismo como doctrina fundacional. En particular, no se ha valorado de
modo suficiente la oferta que hace el contractualismo para una explicacion
plausible de la motivacién moral” (p. 284).

En sintesis, el Estado moderno necesita raices mas profundas que las que
pueden brotar de la mera “racionalidad instrumental”, pero esas raices no
deben ser forzosamente religiosas: pueden ser solo morales. Asi, al menos a
nivel de la teoria, no parece estar enteramente justificada la tesis de Joas. R

Referencias

Assmann, Jan (2018). Karl Jaspers’ Theorie der Achsenzeit als kulturanalytische Heuristik.
En M. Bormuth (Ed.), Offener Horizont. Jahrbuch der Karl Jaspers-Gesellschaft (Vol.
4, pp- 43-55). Wallstein.

Bockenforde, E.-W. (1976). Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und
zum Verfassungsrecht. Suhrkamp.

tenido una visién demasiado superficial y caricaturesca del pragmatismo norteamericano (y
por eso no lo consideraban seriamente), del mismo modo, sostengo, Joas tiene una visién
sorprendentemente simple de los tedricos politicos contractualistas. Véase aqui también el
trabajo de Farfan (1999).

8 Véase la encomiable compilacién de Darwall (2003).

° La tercera parte de A Theory of Justice puede entenderse como una larga meditacion
acerca de la psicologia moral y su posibilidad de sustentar un orden politico justo. Respecto
del sentido de la justicia, Rawls afirma que es “un deseo concreto de aplicar —y de actuar
segin— los principios de la justicia y de hacerlo desde el punto de vista de la justicia”
(1999, p. 497).



44 STUDIA POLITICA Ne 65 otono 2025

Darwall, S. (Ed.). (2003). Contractarianism / Contractualism. Wiley-Blackwell.

Durkheim, E. (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Presses Universitaires
de France.

Esquilo (2001). Tragedias (Trad. E. A. Ramos Jurado). Alianza.

Farfan, H. R. (1999). Ni accién ni sistema: el tercer modelo de la accion de Hans Joas.
Socioldgica, 14(40), 35-63.

James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature. Long-
mans. https://doi.org/10.1037/10004-000

Joas, H. (1992). Pragmatismus und Gesellschaftstheorie. Suhrkamp.
Joas, H. (1997). Die Entstehung der Werte. Suhrkamp.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz.
Herder.

Joas, H. (2008). Value Generalization: Limitations and Possibilities of a Communication
about Values, Zeitschrift fiir Wirtschafts- und Unternehmensethik, 9(1), 88-96. https://
nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801

Joas, H. (2011). Die Sakralitiit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrecht. Su-
hrkamp.

Joas, H. (2012). Glaube als Option. Zukunftsmoglichkeiten des Christentums. Herder.

Joas, H. (2013). Sakralisierung und Entsakralisierung. Politische Herrschaft und religiose
Interpretation. En F. W. Graf y H. Meier (Eds.), Politik und Religion. Zur Diagnose der
Gegenwart. C. H. Beck.

Joas, H. (2014). Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs iiber
Transzendenz. Schwabe.

Joas, H. (2019). Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau-
berung. Suhrkamp.

Joas, H. (2020). Im Bannkreis der Freiheit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche.
Suhrkamp.

Joas, H. (2022). Warum Kirche? Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft. Herder.

Joas, H. (2023). Sind die Menschenrechte religiosen Ursprungs? En Michael Krennerich,
Michaela Lissowsky y Marco Schendel (Eds.), Die Freiheit der Menschenrechte.
Festschrift fiir Heiner Bielefeldt zum, 65. Wochenschau.

Korf, B. (2018). ‘Wir sind nie Sékular Gewesen’: Politische Theologie und die Geogra-
phien des Religiosen, Geographica Helvetica, 73, 177-186. https://doi.org/10.5194/
¢h-73-177-2018

Malesevic,S.(2022). Disenchantment,Rationalisationand Collective Self-Sacralisation.Jour-
nal of Political Power, 15(2),369-379.https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281


https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/10004-000
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-348801
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.5194/gh-73-177-2018
https://doi.org/10.1080/2158379X.2022.2055281

MARCOS G. BREUER 45

May, S. (2024). Menschenrechte und die Sakralitéit der Person. Anmerkungen zur Max-We-
ber-Lektiire von Hans Joas. En M. Brodthage y D. Krimphove (Eds.), Zugdnge zu
Recht und Religion. Interdisziplindre Sondierung eines weiten Forschungsfeldes (pp.
87-112). Nomos.

Nietzsche, F. (1872). Die Geburt der Tragodie aus dem Geist der Musik. E. W. Fritzsche.

Otto, R. (1917). Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Ver-
héiltnis zum Rationalen. Trewendt & Granier.

Platén (1997). Didlogos I (Trad. E. Lledé Iiiigo). Gredos.
Rawls, J. (1999). A Theory of Justice (revised edition). Harvard University Press.

Scanlon, T. M. (2006). Contractualismo y utilitarismo. (Trad. Pablo Solari). Estudios Puibli-
cos, 101,283-314 . Cambridge University Press.

Timmann Mjaaland, M. (2019). Secular Formatting of the Sacred: Human Rights and the
Question of Secularization and Re-Sacralization. Journal of Nationalism, Memory &
Language Politics, 13(2), 164-182. https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011


https://doi.org/10.2478/jnmlp-2019-0011

	_Hlk175586817
	_Hlk175753407

